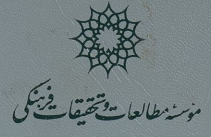
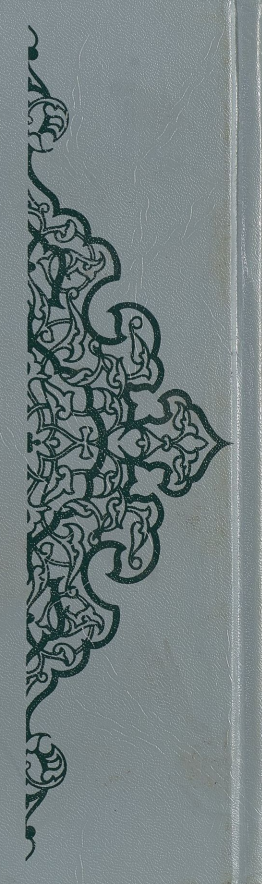


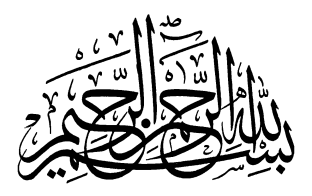
تالفت

مع تعليقات للولي على النوري

صخعه و قائم له محمت رخواجوی







# مَفايح الغيب

للحسكيم الإله والفياس والرتيا منظمة المنظمة ال

(صَبُهِ لَهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّا

معتعليقات للولي على النور*ي* 

صخصه وقدام له محمس خواجوی





## مُوسَنهُ مُطالعات وتحقیقات فرمبُکی انجمن اسلامی حکمت وفلفه ایران وابسته به وزارت فرمنبک وآموزش عالی

شماره: ۵۳۴

چاپ اول: مرداد ۱۳۶۳

تیراژ: ۳۰۰۰ نسخه

چاپ: خواندنیها

ناظر چاپ: بیوك دضائی

حق چاپ برای ناشر محفوظ است

#### الأهداء:

الى روح حبيبى الذى القى المعارف على قلبى ، بل افاض على سرى . و هوالان مفارق عن هذا الديجورواتصل النور بالنور و وصل بلقاء الله السرمدى ، قدس اللهسره القدوسي .

لئن غبت عن عينى وشط بك النوى
و انت بقلبى حساضر و قسريب
خيالك في وهمى و ذكرك في فمى
و مثواك في قلبي فأين تغيب؟

### فهرسالمطالب

مقدمة المصحح

|    | <u> </u>                                                                       |
|----|--------------------------------------------------------------------------------|
| ى  | شحات حولمطالبالكتاب ومسائل الفلسفة واصولها، لايةالله الشيخعلىالعابدى الشاهرودى |
| و  | ظهور الفلسفة على المجتمع الانساني                                              |
| ي  | ملخص عن التحول الفلسفي ليونان القديم                                           |
| یا | الفيثاغوريون                                                                   |
| يب | هل السفسطة                                                                     |
| يب | ظهورالحكمة الألهية                                                             |
| يج | فلسفة سقراط و افلاطون                                                          |
| يج | فلسفة افلوطين                                                                  |
| ید | فلسفة ارسطو                                                                    |
| يه | الفلسفة الاسلامية                                                              |
| يه | الفلسفة والكلام                                                                |
| بز | نطور الفلسفة منذظهور الفارابى و ابىعلى بنسينا الى ظهور حكمة الاشراق            |
| يح | عرض لعدة من خطوط الفلسفة المشائية الاسلامية                                    |
| ك  | عرض اجمالي لتقسيمات الفلسفة                                                    |
| 5  | موقف الفلسفة المشائية الاسلامية من الاراء الدينية                              |
| کب |                                                                                |
| کج |                                                                                |
| که | موقف الفلسفة المشائية من العرفان ــ تعريف و تقسيم علم العرفان                  |
| کح |                                                                                |
| کط |                                                                                |
| J  | العناصر الاغريقية لفلسفة الاشراق                                               |
| Ŋ  | اراء الفرس و فلسفتها في الحكمة الإشراقية                                       |
| لو | الاراء الدينية الاسلامية في فلسفة الاشراق                                      |
|    |                                                                                |

| مفاتيحالغيب                           | 1+ |
|---------------------------------------|----|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |    |

| لح             | العرفان في فلسفة الاشراق                               |
|----------------|--------------------------------------------------------|
| لح             | عدة من اسس فلسفة الاشراق و خطوطها الرئيسية             |
| ۴              | موقف حكمة الاشراق تجاء المشائية                        |
| lo             | طلوع الحكمة المتعاثية ـ فلسفة صدرالمتألهين الشيرازي    |
| مج             | عناصرالحكمة المتعالية في فلسفة صدرالمتألهين            |
| مه             | طريقة أنفلسفة المتعالية                                |
| مط             | نقد طريقة صدرالمتألهين                                 |
| نا             | موقف فلسفة صدرالمتألهين من معطيات الشريعة الحقة        |
| جخ             | نقد لعملية التطبيق في فلسفة صدرالمتألهين               |
| ۔<br>نج        | عدة من الاصول والخطوط الكلية للفلسفة المتعالية الصدرية |
| نو             | عدة اخرى من الاسس و المسائل الرئيسية                   |
| <del>ರ</del> ು | هذا الكتاب :                                           |
| نط             | طريقة صدر المتألهين في مفاتيح الغيب                    |
| س              | عناصر الكتاب                                           |
| س              | افتراق مفاتيح الغيب عن كتاب الاسفار                    |
| سا             | عدية من الاسس والخطوط الرئيسية لقضاياه                 |
| سه             | نقدا لكتاب                                             |
| ف              | نتمة مقدمة المصحح                                      |
| ١              | مقدمة المؤلف                                           |
|                |                                                        |

#### المفتاح الاول

#### في اسرار الحكمية المتعلقة بالقران على طريق اهل العرفان

| ١.   | الفاتحة الاولى : في صفة القران و نعته بلسان الرمز والاشارة          |
|------|---------------------------------------------------------------------|
| ١٤   | الفاتحة الثانية : في الاشارة الى سرالحروف                           |
| ۱۸   | الفاتحة الثالثة : فيالكلام و حقيقته                                 |
| 19   | تمثيل                                                               |
| ۲•   | اشتهار تحقيقي                                                       |
| ۲١   | الفاتحة الرابعة : في تحقيق كلام اميرالمؤمنين (ع) انا نقطة تحت الباء |
| 37   | الفاتحة الخامسة : في الفرق بين التكلم والكتابة                      |
| 77   | الفاتحة السادسة : في مبدأ الكلام والكتاب و غايتهما                  |
| ₩.   | الفاتحة السابعة : في فايدة انزال الكتب والرسالة على الخلق           |
| tutu | الفاتحة الثامنة                                                     |
| ۳٧ ` | الفًا تحة التاسعة                                                   |
| 49   | الفاتحة العاشرة                                                     |
|      |                                                                     |

| 11       | يهرس المطالب                                                                                                                                                                                                                     |
|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٢       | لفاتحة الحادى عشر                                                                                                                                                                                                                |
| ٤٥       | نفاتحة الثانى عشر                                                                                                                                                                                                                |
|          | المفتاح الثاني                                                                                                                                                                                                                   |
|          | في الاشارة الى المقاصد الالهية المذكورة في هذا الكتاب المبين                                                                                                                                                                     |
| ٤٩       | لفاتحةالاولى : في ذكر اقسام القران بحسب غاية الانزال والتنزيل                                                                                                                                                                    |
| ٥١       | القسم الاول: معرفة الذات والصفات والافعال                                                                                                                                                                                        |
| ٥٣       | القسمُ الثاني : تعريف السفر للانسان اليّالله والسلوك له نحوالدار الاخرة                                                                                                                                                          |
| 00       | القسم الثالث : تعريف الحال عند ميعاد الوصال                                                                                                                                                                                      |
| ٥٦       | القسم الرابع : احوال السالكين الواصلين اليه                                                                                                                                                                                      |
| ٥٦       | القسم النخامس : محاجة الكفار وايضاح مخازيهم                                                                                                                                                                                      |
| ٥٦       | القسم السادس : تعريف عمارة المنازل للطريق                                                                                                                                                                                        |
| ٥٨       | الفاتحة الثانية: في الاشارة الى اداب الناظرين في علم القران                                                                                                                                                                      |
| 70       | بصيرة كشفية                                                                                                                                                                                                                      |
| ٦٩       | الفاتحة الثالثة : في فهم القران و تفسيره بالرأى                                                                                                                                                                                  |
| ٧٢       | نذكير                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧٣       |                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٧٦       | الفاتحة الخامسة: في نقل ما ذهب اليه بعض المفسرين على قاعدة الاعترال<br>النات تالماء ترمغ التن مرمل غالر ما ذهب المراجل التحال و مرم والتأميل                                                                                     |
| ۸۱<br>۲۸ | الفاتحة السادسة : في التنبيه على فساد ما ذهب اليه اهل التعطيل من سوء التأويل<br>الفاتحة السابعة : في الاشارة الى صحة ما ذهب اليه اهل التحصيل من غيرتشبيه ولاتعطيل                                                                |
| ۸۱<br>۸٤ | الفاقحة السابعة . في الإسارة التي قصفه ما فقب اليه الفن التحصين من غير تسبيه و و تعقيل<br>زيادة تنبيه و تقرير                                                                                                                    |
| ۸Y       | رياقة تنبيه و تعرير<br>الفاتحة الثامنة : في اظهار شيء من لوامع علوم المكاشفة في تحقيق معاني الالفاظ                                                                                                                              |
| 97       | انتخاب المعاملة المنظم الم<br>المنظم المنظم المنظ |
| 9.8      | الفاتحة التاسعة : في الهداية لكشف نقاب و تصوير ثواب و عقاب                                                                                                                                                                       |
| ٩٦       | تنبیه تذکیری                                                                                                                                                                                                                     |
|          |                                                                                                                                                                                                                                  |
|          | المفتاح الثالث                                                                                                                                                                                                                   |
|          | في ماهية العلم و مفهومه و بيان شرفه و فضله                                                                                                                                                                                       |
| ९९       | المشهد الاول: في ذكر اقوال الناس في تفسيره                                                                                                                                                                                       |
| ۸+۸      | المشهد الثاني: في تحقيق ماهية العلم بحسب ما وجدناه واخترناه                                                                                                                                                                      |
| ٠ ١ ٠    | المشهد الثالث: في الاشارة الى دفع الاشكالات الواردة في حصول كليات الجوهر                                                                                                                                                         |
| 11       | المشهد الرابع: في بيان منهج اخر في كيفية ادراك النفس للمعقولات الكلية                                                                                                                                                            |
| ۱۱۳      | کشف و انارة                                                                                                                                                                                                                      |

| مفاتيحالغيب | 15 |
|-------------|----|
| · ·· •      |    |

| المشهد الخامس : في الاشارة الى فضيلة العلم                                     | 118 |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----|
| المشهد السادس: في الدلالة على فضيلة العلم من الكتاب والحديث والاثار            | ۱۱۲ |
| المشهد السابع: في البحث عن معاني الالفاظ يظن بها انها مرادفة للعلم، وهي ثلاثون | ۱۳۱ |
| المشهد الثامن : في اثبات العلوم الربانية المسماة باللدنية                      | 131 |
| تنبيه                                                                          | 131 |

#### المفتاح الرابع

#### في مراتب الكشف و مباديه و اقسام الالهامات والخواطر والوساوس

| _   | ,                                                                             |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------|
| 189 | المشهد الاول: في انواع المكاشفة على الاجمال                                   |
|     | المشهد الثاني : في الفرق بين الالهام والوسوسة و اثبات مبدأهما و فيه اصول :    |
| 101 | الاصل الاول: في ان التجرد لمحض الخير دأب الملائكة المقربين                    |
| 107 | اصل اخر : في ان النفس الانسانية ذات وجهين :                                   |
| 104 | اصل آخر: في ان لكل جنس من اجناس هذه الملكات مبدأ نفسانية و قوة استعدادية      |
| 108 | اصل آخر : في ان الاختلاف بين مبدأ الالهام و مبدأ الشر اختلافاً حقيقيا         |
| 100 | عقد وحل : في نفي الشيطان والوسوسة                                             |
| 104 | عقد وحل : في تسلسل الملائكة والشياطين لا الى النهاية                          |
| 101 | نبصرة نبوية                                                                   |
| 109 | المشهد الثالث: في الفرق بين الخواهر الملكية والشيطانية                        |
| 177 | المشهد الرابع: في ان لالهام الملك و وسوسة الشيطان في النفوس الانسانية علامات: |
| 178 | کشف نوری                                                                      |
| 170 | المشهد الخامس: في بيان الحكمة في خلق الشياطين                                 |
| 177 | المشهد السادس : في الاشارة الى مبدأ وجود الملك والشيطان                       |
| 17/ | مكاشفة عرفانية                                                                |
| 177 | المشهد السابع: في إن اي حقيقة الهية اوجبت وجود ابليس و جنوده، واي اسم الهي    |
| 178 | فصل : في مراتب الكفر                                                          |
| 177 | المشهد الثامن: في ان المطاردة بين جنود الملك والشيطان يقع في قلب الادمي       |
| 144 | فصل : في ان اكثر القلوب قد فتحها الشيطان و ملكوها                             |
| 149 | المشهد التاسع : في كيفية المطاردة بين جنود الملك والشيطان في معركة القلب      |
| ۱۸۰ | كشف ذطاء : في ان رأس جميع الصفات الملكيه نورالعلم و روح المعرقة والبرهان      |
| \\\ | تبصرة                                                                         |
| 171 | المشهد العاشر: في وجود الجن والشياطين                                         |
| 77/ | فصل: في ادلة قرانية علي وجود الجن والشياطين                                   |
| \\\ | فصل : في ان الملائكة لا يأكلون و لا يشربون و لاينكحون                         |
| \\\ | فصل: في ان الجن لهم قدرة على النفوذ في بواطن البشر                            |
|     |                                                                               |

| فهرس المطالب<br>                                                               | ١٣           |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| بصيرة كشفية                                                                    | ۱۹.          |
| المشهد الحادي عشر : في الكشف عن فعل الشيطان و حقيقته                           | 197          |
| المشهد الثاني عشر : في تتمة الاستبصار في معرفة احوال مبادى الشرور              | 194          |
| فصل مشرقي : يذكر فيها الهاميات متعلقة بهذا الباب                               | 197          |
| مخلص عرفاني                                                                    | ۲٠٠          |
| فصل : فیه تأیید و تذکیر                                                        | <b>۲•</b> ٦  |
| المشهد الثالث عشر : في تعدد الشياطين و كثرة جنود ابليس                         | ۲۱۰          |
| المشهد الرابع عشر : في كيفية تمثل الشيطان بصورة                                | 717          |
| المشهد الخامس عشر : في بيان ماثمالنفس و ذنوب الباطن                            | 714          |
| المشهد السادس عشر : في ان الشيطان لم يكن ولايكونن من جملة العلماء اصلا         | <b>۲</b> ۱ ۷ |
| المشهد السابع عشر: في ان ابليس هل كان من جنس الملائكة ام لا ؟                  | 774          |
| المشهد الثامن عشر: في حقيقة الجن و كيفية تكونها                                | <b>77</b> X  |
| المفتاح الخامس                                                                 |              |
| في معرفة الربوبية من اثبات وجود الباري و نعوت جماله و جلاله                    | ••           |
| المقدمة: فيها يبتني عليه اكثر العلوم العقلية                                   | 744          |
| المشهد الاول: في معرفة الذات الاحدية و فيه طرائق: الطريق الاولى: طريق الصديقين | 749          |
| الطريقة الثانية : الاستدلال بالعقل عليه تعالى                                  | 7 2 0        |
| الطريقة الثالثة: الاستدلال بالنفس اليه تعالى                                   | <b>7</b>     |
| الطريقة الرابعة: الاستدلال بالجسم عليه تعالى                                   | 729          |
| الطريقةالخامسة : الاستدلال عليه تعالى باحوال الجسم وعوارضه                     | 701          |
| المشهد الثاني: في الصفات السلبية                                               | 704          |
| فصل: في ان من صفات السلبية الجلالية انه لا ماهية له سوى الوجود الصرف           | 707          |
| صفة اخرى تقديسية                                                               | 409          |
| صفة اخرى تسبيحية                                                               | 474          |
| صفة اخرى سلبية                                                                 | <b>77</b> +  |
| المشهد الثالث : في صفات الثبوتية ، وهي صفات الاكرام : الصفة الاولى العلم       | 771          |
| فصل : في اقوال الفلاسفة في صفة العلم                                           | 774          |
| فصل : في ان الله تعالى عالم بذاته و بغيره ، و برهانه من النفس الناطقة          | 770          |
| فصل : في ان هذا المذهب و مذهب الصوفية متقاربا المأخذ                           | 777          |
| الصفة الثانية : القدرة                                                         | <b>X</b> 77  |
| الصفة الثالثة : الأرادة                                                        | 779          |
| شك و تحقیق                                                                     | 771          |
| الصفة الرابعة : الحياة                                                         | 771          |

| مفاتيحا ا                                                                                  | الغيب<br> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| لصفة الخامسة: السمع والبصر                                                                 | 777       |
|                                                                                            | 777       |
| راحة ظلمة                                                                                  | 770       |
|                                                                                            | 719       |
|                                                                                            | 79.4      |
|                                                                                            | ۹۲۷       |
| المفتاح السادس                                                                             |           |
| في ماهية الميزان ، الموضوع في القران                                                       |           |
| لمشهد الاول : في بيان الحاجة اليه و تحصيل هليته                                            | 799       |
|                                                                                            | ٣.٣       |
| لمشهد الثالث : في الاشارة الى اقسام الاغذية المعنوية                                       | ۲•٤       |
| لمشهد الرابع : في معرفة كيفية الوزن بهذا الميزان                                           | ۳+٦       |
| لمشهد الخامس: في بيان اقسام الميزان                                                        | ۳•٩       |
|                                                                                            | ۴۱ ٤      |
| لمشهد لسابع : في الأشارة الى ميزان الشيطان                                                 | ۳۱٦       |
| تكميل فيه تتميم                                                                            | ۳۱۷,      |
| نبصرة                                                                                      | 419       |
| المفتاح السابع                                                                             |           |
| في الكشف عن معرفة ذات الحق واسماء و صفاته و آياته و آثاره                                  |           |
| المشهد الاول : في الاشارة الي حقيقة الوجود و انها عين ذات المعبود                          | ۲۲۲       |
| شارة : في انه تعالى ظاهراً بذاته لذاته مظهراً لغيره                                        | ۳۲۳       |
|                                                                                            | 440       |
| اشارة : في ان الماهيات صور كمالاته و مظاهر اسمائه                                          | 477       |
| المشهد الثالث: في لمعة يسيرة من علم الاسماء الالهية التي تعلم بها ابونا ادم من الله سبحانه | 477       |

449

444

441

mpp

كشف غطاء: في ان اسم «الله» يجمع الاسماء كلها

فتح : في ان معرفة اسماء الله و صفاته في غاية العظمة والجلالة

فتح : في انالله تعالى اسماء هي مفاتيح الغيب ، و لها لوازم تسمى بالاعيان الثابتة

كشف غطاء و رفع غشاوة

#### المفتاح الشامن في معرفة افعاله تعالى و اقسامها

| 440         | الفصل الاول : في ان فعله تعالى عبارة عن تجلى صفاته في مجاليها |
|-------------|---------------------------------------------------------------|
| mmd         | الفصل الثاني : في بيان اقسام الافعال بحسب القسمة الاولى       |
| 444         | تقسيم آخر                                                     |
| <b>የተ</b> ለ | تقسيم آخر                                                     |
| <b>የተ</b> ለ | تقسيم آخر                                                     |
| mmd         | الفصل الثالث : في بيان اقسام الموجودات الملكوتية و احوالها    |
| ٣٤١         | الفصل الرابع: في اختلاف مذاهب الناس في ماهية الملائكة         |

#### المفتاح التاسع

#### في احوال الملائكة على نمط آخر ...

| 450 | الفصل الاول: في شرح كثرة الملائكة على اسلوب اخر        |
|-----|--------------------------------------------------------|
| 451 | الفصل الثاني : في ذكر اصناف الملائكة                   |
| 401 | الفصل الثالث : في اوصاف الملائكة و هي من وجوه :        |
| 404 | الفصل الرابع: في قول امير المؤمنين (ع) في صفة الملائكة |
| 400 | الفصل الخامس: في عصمة الملائكة                         |

#### المفتاح العاشر

#### في الأشارة الى اقسام الاجسام و احوالها

| 411       | الفصل الاول : في الاشارة الى تقسيمها                                     |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------|
| 417       | الفصل الثاني: في اثبات وجود السماء من وجوه عديدة                         |
| 478       | الفصل الثالث : في ان الحركة من حيث حدوثها تدل على حركة دائمة لانهاية لها |
| <b>27</b> | الفصل الرابع: في أن السماء انسان كبير له جسم ونفس                        |
| 477       | وهم و تنبیه : فی شبهة مشهورة                                             |

#### المفتتاح الحادي عشر

| وحودها      | في اثبات الجواهر العقلية وهي خزائن علمالله و قدرته وكيفيه        |
|-------------|------------------------------------------------------------------|
| ٣٧٧         | تنبيه و تذكرة                                                    |
| 479         | حكاية اقول وقعت له في مقام عقلي مع ارواح رهط من الحكماء العارفين |
| ٣٨ <i>٤</i> | مخلص برهاني                                                      |

| مفاتيحالغيب                             |     |
|-----------------------------------------|-----|
| مقا سے انعیب                            | 11  |
| - · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | , , |

| ′ <b>\</b> 0 | : : |     | ä    |
|--------------|-----|-----|------|
| <b>7</b> 0   | فيه | مشر | تتمة |

#### المفتاح الثاني عشر

| 7 -1 - 7 .   | . 11         | . ໂລ        | 11.11 a     |          |
|--------------|--------------|-------------|-------------|----------|
| بعديه رمانيه | ، ما نم يوجد | حدو ثاً بعد | حدوت العالم | في أنباك |

| <del>የ</del> ለለ  | فصل: في اثبات هذه الطبيعة لكل جسم من الأجسام الطبيعية المادية             |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| <b>۳9</b> +      | تفريع : في ان الحركة نفس الخروج التجددي من القوة الى الفعل                |
| <del>۳</del> 9 + | تبصرة : في ان لكل جوهر شخصي له طبيعة سيالة متجددة                         |
| 491              | فصل : في تأييد ما ذكرناه                                                  |
| 497              | فصل و تفریع : فی ان للوجود الواحد یکون شئون واطوار ذاتیة                  |
| <b>49</b> 4      | فصل : في ذكر قاعدة عرشية                                                  |
| 490              | فصل : في توضيح القول بحدوث العالم الجسماني و دثوره و زواله                |
| 497              | فصل فيه تنوير                                                             |
| <b>44</b>        | فصل : في ذكر شواهد الحدوث الزماني من الدلايل السمعية القرانية و نقل اقوال |
| ٤٠٦              | نصل : في ايراد مسلك اخر في دعوى حدوث هذا العالم و دثوره                   |
| ٤•٨              | لامعة مشرقية                                                              |
| ٤٠٩              | فصل فيه سر حكمي : في تلاشي الطبيعة و دثورالدنيا و زوالها و انقراض اهلها   |
| ٤١٠              | فصل فیه ذنابة                                                             |
| ٤١١              | وهم وازاحة : في ان لم وجب الفناء والدثور ؟                                |
| 217              | فصل : فيه تأييد و تشييد لهذا الاصل الذي هو من دعايم الاسلام               |
| ٤١٤              | فصل : في تتمة اقوال الحكماء الذاهبين الي حدوث العالم                      |
| 373              | نذييل فيه تكميل : من كلام العارف المحقق المكاشف ، محىالدين الاعرابي       |
| 540              | ختامة مسكمة : بذكر إنوار قرانية مشهرة إلى إثبات الغابة و تحقية النهابة    |

#### المفتاح الثالث عشر

#### في اثبات العالم الروحاني و دارالنفوس البشرية

| १७९          | المشهد الأول : في اثبات ذلك العالم                                    |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 433          | المشهد الثاني : في الادلة على وجود المفارقات النورية                  |
| <b>{0+</b>   | المشهد الثالث : في اول العوالم ، و هو عالم الأمر و عالم العقول الصرفة |
| 804          | المشهد الرابع: في ثاني العوالم و هو عالم المدبرات النفسانية           |
| १०१          | فصل : في العالم الثالث و هو عالم الجسم                                |
| १०५          | المشهد الخامس : في التام و فِوق التمام والناقص والمستكفي              |
| <b>{</b> \ • | دقيقة اشراقية                                                         |
| ٤٦١          | دقیقة اخری (اشر اقیة)                                                 |

| 17           | فهرس المطالب                                                                            |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| <u> </u>     | فهرس انها <b>ب</b>                                                                      |
| ٤٦١          | المشهد السادس: في نبذ من احوال الجواهر الملكوتية                                        |
| <b>٤٦</b> ٤  | تنبيه تمثيلي                                                                            |
| ٤٦٨          | المشهد السابع: في ذكر اسباب الموجبة للكرامات والمعجزات و خوارق العادات                  |
| £40          | المثهد الثامن: في وجوب البعثة                                                           |
|              | المفتاح الرابع عشر                                                                      |
|              | في طريق سلوك العبد الى الله سبحانه                                                      |
| ٤٨٣          | المشهد الاول: في تعريف مقام النبوة                                                      |
| ٤٨٥          | المشهد الثاني: في باطن النبوة و ظاهره                                                   |
| ٤٨٧          | المشهد الثالث: في الولاية                                                               |
| ٤٨٩          | المشهد الرابع : في دفع حجج المنكرين للكرامة                                             |
| ٤٩٠          | المشهد الخامس: في مرتبة الحكماء النظار و مقامهم فيالعلم بالله والهدى                    |
| <b>٤٩٣</b> , | المشهد السادس: في تأكيد الفرق بين طريق العقلاء النظار و طريق الاولياء                   |
|              | المفتاح الخامس عشر                                                                      |
| لله          | في شرح ماهية الانسان من مبدأ تكونها الى ان ينتهي قيامه عنداا                            |
|              | الباب الاول: في درجات تكونه على لسان اهل اليقين (فيه خمسة فصول)                         |
| ٤٩٧          | فصل : في مادة خلقته                                                                     |
| १९९          | فصل : في احوال النبات و قوى النفس النامية التي ه <b>ي من</b> زل من منازل الروح الانساني |
| 0 • •        | فصل: في تكون القوة الحيوانية التي هي مطية للنفس الناطقة                                 |
| 0+\          | حكمة قرانية                                                                             |
| ٥٠٣          | تذكرة : في ان للحركات الاختيارية مباد مترتبة                                            |
| ٥.٣          | اشارة مشرقية : في ان الحركات الطبيعية و الاختيارية بقضاء الله و تقديره                  |
| 0 • 5        | حكمة ربانية : في الحكمة في وجود هذه القوى من لدن الطفها الى اكدرها                      |
| ٥٠٤          | فصل : في الحواس الظاهرة والباطنة                                                        |
| ٥٠٦          | فصل : في الاشارة الى الحواس الباطنة                                                     |
| ٥٠٨          | سر مشرقی                                                                                |
|              | الباب الثاني : في احوال النفس (فيه ثلاثة فصول)                                          |
| ٥٠٨          | فصل : في تجوهر النفس الحيوانية المشتركة بين الانسان و غيره                              |
| 0+9          | فصل: في البرهان المشرقي على هذا المطلب                                                  |
| ۰۱۰          | حكمة قرانية: في ان النفوس لما من نارالله الموقدة خلَّقت من نفخة الصور                   |
| 01+          | حكمة اخرى قرانية : في ان النفخة نفختان :                                                |

011

فصل: في بعض احوال الحيوانات و الاتها و قواها

| ٥١٢          | هداية : في حكمة خلق الحيوان من نطفة من ماء مهين                                    |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 710          | تبصرة : في ان القوى و الطبايع تحاكى بافعالها صفاتها و باثارها ذواتها               |
| ٥١٣          | تمثیل و ارائة                                                                      |
| ••           | الباب الثالث : في تكون الانسان و قوى نفسه التي هي من كلمة الله الواردة من الرحمن . |
| ۹۱۵          | فصل : في تكونه                                                                     |
| ٥\ <i>٤</i>  | فصل: في ان للنفس الانسان قوتين                                                     |
| 0\0          | فصل: في الاشارة الى قواه العملية                                                   |
|              | عصل: في ترتيب ما يحدث من فضل الله فيالانسان (فيه اربعة اشراقات)                    |
| 0 <b>\</b> Y | الاشراق الاول: في ادني مراتب العقل النظري                                          |
| 0 <b>\</b> Y | حكمة عرشية                                                                         |
| ٥١٩          | اشارة قرانية: في ان النفس الانسانية في اول فطرتها العقليلة نهايةعالم الجسمانيات    |
| ०१९          | تذكرة                                                                              |
| ۰۲۰          | الاشراق الثاني : في العقل بالملكة                                                  |
| ٥٢١          | الاشراق الثالث : في العقل بالفعل                                                   |
| 977          | الاشراق الرابع : في العقل المستفاد                                                 |
| ٥٢٣          | فصل : في مراتب العقل العملي للانسان                                                |
|              | الباب الرابع : في اثبات اتية النفس الانسانية و مافوقها (فيه تسعة مشاهد)            |
| ٥٢٤          | المشهد الاول : في اثبات الجوهرالعاقل ، و عليه براهين : بعضها عرشيه                 |
| 070          | المشهد الثاني : في استبصارات يفيد الطمأنينة في ان النفس الانسانية من عالم اخر      |
| ٥٢٦          | طريق اخر : في ان النفس والبدن متعاكسان في القوة والضعف                             |
| 077          | طريق اخر : في ان النفس لوكانت قوة فيالالة ما ادركت ذاتها و ادراكها                 |
| ٥٢٧          | المشهد الثالث : في شواهد سمعية من الكتاب والسنة والاثار                            |
| 041          | المشهد الرابع : في حدوث النفس                                                      |
| ٥٣٧          | المشهد الخامس : في بقاء الانسان مفارقاً عن هذا العالم                              |
| 00\          | المشهد السادس: في لمية اختلاف الفلاسفة في قوام بعض النفوس مفارقاً عن البدن         |
| 007          | حكمة مشرقية : في ان هذا الاضطراب والاختلاف في كلام الفلاسفة                        |
| ٥٥٣          | المشهد السابع : في ان لكل انسان نفساً واحدة                                        |
| ۳٥٥          | حكمة عرشية: في ان للنفس الانسانية وحدة جمعية هي ظل للوحدة الالهيه                  |
| ००१          | تذكرة                                                                              |
| 000          | حكمة مشرقية  في ان الانسان يتنوع باطنه فيكل حين                                    |
| ००२          | حكمة عرشية                                                                         |
| 004          | المشهد الثامن : في الاشارة الى بطلان التناسخ للنفوس                                |
| 001          | حكمة عرشية                                                                         |
| ००९          | المشهد التاسع : في ضعف ما قيل في هذا الباب و دفع حجج الخصوم                        |
| 110          | حجة اخرى لهم                                                                       |

| 19           | فهرس المطالب                                                            |  |  |  |  |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 071          | حجة اخرى                                                                |  |  |  |  |
| 077          | تذنيب                                                                   |  |  |  |  |
|              | المفتاح السادس عشر                                                      |  |  |  |  |
| لها المفارقة | في الاشارة الى ملكوت السماء، و اثبات النفوس الفلكية و عقو               |  |  |  |  |
| ٥٦٣          | المقدمة: في ان الابعاد والاجرام ينحصر عند الحكماء في قسمين:             |  |  |  |  |
| 078          | اللمعة الاولى: في ان جرم السماء و ما فيها اشرف من سائر الاجسام الطبيعية |  |  |  |  |
| <b>0</b> 77  | اللمعة الثانية: في ان السماء حيوان مطيع لله في حركتها المستديرة         |  |  |  |  |
| <b>0</b> 7人  | أللمعة الثالثة: في ان اي النفس يخص الأجرام الفلكية                      |  |  |  |  |
| ογ.•         | اللمعة الرابعة: في ان لكل من السموات ارادة كلية                         |  |  |  |  |
| ٥٧٣          | استشهاد : على كلام معلم الفلاسفة (ارسطو) في هذا المطلب                  |  |  |  |  |
| 078          | اللمعة الخامسة: في ن ذات الفلك جوهر واحد ذو درجات متفاوتة               |  |  |  |  |
|              | المفتاح السابع عشر                                                      |  |  |  |  |
| الله تعالى   | في علم المعاد و تحقيق حشر النفوس و كيفية رجوعها الى ا                   |  |  |  |  |
| ٥٧٧          | الاشراق الاول: في تذكر القول في ترتيب ما يحدث في الانسان                |  |  |  |  |
| ٥٧٩          | الاشرَّاقُ الثاني : في الاشارة الى العقلُ الفعال في انفسنا              |  |  |  |  |
| ٥٨٠          | الاشراق الثالث: في كيفية اتحاد العاقل والمعقول                          |  |  |  |  |
| 0,47         | الاشراق الرابع: في تأكيد القول باتحاد العاقل بالمعقول                   |  |  |  |  |
| 0.00         | تذكرة                                                                   |  |  |  |  |
| 0.A0         | تذكرة اخرى                                                              |  |  |  |  |
| ٥٨٦          | نفريع مشرقي                                                             |  |  |  |  |
| o<br>አገ      | الاشراق الخامس : في بيان الخير والسعادة الحقيقية للنفوس الانسانية       |  |  |  |  |
| ٥٨٨          | الاشراق السادس : في الشقاوة التي بازاء تلك السعادة                      |  |  |  |  |
| 09+          | الاشراق السابع: في احوال النفوس الناقصة والمتوسطة و سعادتها             |  |  |  |  |
| ०९।          | الاشراق الثامن: في ابطال ما ذكروه و الاشارة الى ما اهملوه               |  |  |  |  |
|              | المفتاح الثامن عشر                                                      |  |  |  |  |
| و اوعد عليه  | في اثبات الحشر الجسماني و بعثُ الابدان و ماوعده الشارع ،                |  |  |  |  |
| 090          | المشهد الأول: في اثبات النشأة للابدان (فيه ستة اصول)                    |  |  |  |  |
| 090          | الاصل الأول                                                             |  |  |  |  |
| ०९५          | الأصلّ الثاني                                                           |  |  |  |  |
|              | 9 -                                                                     |  |  |  |  |

مفاتيح الغيب

| ०९५ | الأصل الثالث                                                                   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|
| 097 | الأصل الرابع                                                                   |
| ०९४ | الأصل الخامس                                                                   |
| ०९८ | الأصل السادس                                                                   |
| ٦٠٠ | المشهد الثاني : في وجوء الفرق بين الدنيا والاخرة نحوالوجود الجسماني            |
| 7+1 | المشهد الثالث : في ان لكل مؤمن عالم في الاخرة مثل هذا العالم الجسماني واكبرمنه |
| 1.5 | المشهد الرابع : في الاشارة الى مذاهب الناس في امر المعاد                       |
| 1+0 | المشهد الخامس : في تعيين الامر الباقي من اجزاء الانسان بعد الموت الذي ينشأ     |
| ٦•٧ | فصل : فیه تأیید و تبصرة                                                        |
| 7+9 | المشهد السادس : في ان الحكمة يقتضي بعث الانسان بجميع قواه و جوارحه             |
| 711 | ننبیه : علی ان لکل موجود بعثاً و حشراً و خلقاً جدیداً                          |
| 711 | المشهد السايع : في الأشارة الي اقسام المعاد                                    |

# المفتاح التاسع عشر في نبذ من إحوال القيامة و مقاماتها

|             | في نبل من الحوال القيامة و مقاماتها                                            |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 719         | المشهد الاول : في صفة طريق الاخرة و سبب اعراض الخلق عنه                        |
| 777         | المشهد الثاني : في شرف علم الاخرة و فضل علمائه على ساير العلماء                |
| 378         | فصل : في نتايج الاعراض عن معرفة المعاد                                         |
| 777         | المشهد الثالث : في الاشارة الى الانتقال من الفطرة الاولى والعود اليها          |
| <b>17</b> / | المشهد الرابع : فيالاشارة الى عالم الدنيا و عالم الاخرة و ذكر منازلالناس فيهما |
| 74.         | المشهد الخامس : في الاشارة الى علم الساعة و مجيئها                             |
| 741         | المشهد السادس : في تحقيق القيامة والبعث                                        |
| 744         | كشف تفصيلي : في ان للروح نشات مختلفة                                           |
| <b>٦</b> ٣٧ | المشهد السابع : في معنى : «متى» و «اين» بالنسبة الى قيام الساعة                |
| <b>٦</b> ٣٨ | المشهد الثامن : في تحقيق عذاب القبر و ثوابه والبعث                             |
| 749         | المشهد التاسع: في الأشارة الى معنى الحشر                                       |
| 781         | المشهد العاشر : في ذكر اصناف الخلائق في القيامة و ذكرالجنة والنار              |
| 788         | المشهد الحادي عشر : في الاشارة الى صراط طريق الحق                              |
| ٦٤٦         | هداية كشفية : في صراط الذي اذا سلكت اوصلك الى الجنة ماهو؟                      |
| 727         | المشهد الثاني عشر : في الاشارة الى نشر الكتب والصحايف وكرام الكاتبين           |
| 701         | المشهد الثالث عشر : في الاشارة الى وزن الاعمال والميزان والعرض والحساب والكتاب |
| 704         | فصل: في الحساب                                                                 |
| ٦٥٤         | فصل: في معنى قوله تعالى: فسوف يحاسب حساباً يسيرا                               |
| ₹0.5        | فصل : في اقسام الكتب                                                           |

| 30٤         | فصل : في الاشارة الى طوايف اهل الحساب                                            |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 707         | المشهد الرابع عشر: في الاشارة الى احوال القيامة من طي السموات و غيرها            |
| 707         | تنبيه : في ان الانسان مادام كونه في مضيق الزمان والمكان لايمكنه مشاهدة           |
| への人         | المشهد الخامس عشر: في معنى النفخ                                                 |
| २०९         | تنبيه اخر : في ان نفخة الصور نفختان :                                            |
| 770 -       | المشهد السادس عشر: في الأشارة الى حالات تحدث يوم القيامة على طريق ألعرفان والكشف |
| 771         | فصل : في الاختلاف بين المؤمنين القائلين بالحس والمحسوس في كيفية الاعادة          |
| 778         | فصل : في قول بعض العرفاء :                                                       |
| 777         | فصل : في (قول بعض العرفاء) اذا ظهر تورالانوار                                    |
| 777         | فصل : في قوله بعض العرفاء : ان جهنم تحوى على السموات والارض                      |
| <b>٦</b> ٦٨ | المشهد السابع عشر: في الاشارة الى ابواب الجنان وابواب النيران                    |
| ٦٧٠         | تذكرة فيها تبصرة : في ان ابواب الجنان كما قيل : هي المشاعر الحيوانية             |
| 771         | المشهد لثامن عشر: في لاشارة الى الزبانية                                         |
| ٦٧٣         | المشهد التاسع عشر : في الاشارة الى نعيم الجنة و خازنها ، و محن البحيم و مالكها   |
| 777         | فصل : في سر شجرة طوبي و شجرة الزقوم                                              |
| \YX         | رواية فيها دراية                                                                 |
| <b>ገ</b> ለነ | المشهد العشرون: في كيفية تجدد الاحوال على اصحاب البجنة واصحاب النار              |
|             | المفتاح العشرون                                                                  |
| 1.1.7       | في الاشارة الى الرياضة و تقسيمها                                                 |
| 190         | التعليقات :                                                                      |
| ٧٨٤         | <br>فهرس الأعلام                                                                 |
| ,           | فهرس الاعلام                                                                     |
|             | , , ,                                                                            |

#### بسمالله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي هدانا لهذا و ماكنا لنهتدى لولا ان هداناالله، والصلوة والسلام على التجلى الاول الالهى ، و هيولى العوالم الغير المتناهى ، الذي كان نبياً و آدم بينالماء والطين ، اعنى افضل الصدور، ومن نور الاهلة والبدور، محمد صلوات الله عليه ، و على خليفته و وصيه ، النير الجلى، والنجم الثاقب، على بن ابى طالب، و على اولاده ائمة المعصومين و حجج الله تعالى فى العالمين ، لاسيما خاتمهم ، خاتم الولاية المطلقة الالهية ، والمحاذى للمرآة الصافية المصطفوية ، صاحب الامروالعصر والعران مان صلوات الله عليهم من الملك المنان .

اما بعد: لما تم تصحيح اجزاء التفسير على القرآن الكريم، للفيلسوف الالهى والعارف الربانى ، خاتم الحكماء الالهيين، وقدوة المتقدمين والمتأخرين ، صدرالمتألهين الشيرازى ، قدس الله سره الزكى ، اخذت فى تصحيح كتابه الاخر، المسمى باسرار الايات و انوار البينات ، الذى اسس فيه قواعد عرفانية و اصول حكمية و فنون برهانية، و لماقضى الامر ومضى قدره، اذا اشتغلت فى تصحيح احدكتبه الكبيرة، المسمى بمفاتيح الغيب، الذى يستغنى عن البيان ، لانه كلام عجن الفاظه بمسك معانيه ، وفاح رائحة عبقه على دارسيه ، ولسان مثلى قاصر عن توصيفه ، و بيان امثالى عاجز عن تعريفه ، و لاتنال الفضل سنامه ، و لاالعقول قلل جباله .

قصرالكلام ولا يحيط بوصفه اتحيط ما يفنى بما لاينفد؟ لانه نشر كسحر البيان او بل ادق ، و نظم فلسفى كالماء لابل ارق ، و انه مع قرب لفظه بعيدالمرام ، و من البدوالى الختام مستمر النظام ، و هذا اسم وافق مسماه ، و لفظ طابق معناه ، انه استنبط هذه المفاتيح من يناييع صدره ، و استخرجها من بحور كشفه ، اظهرها لاصحاب البصائر ، واهداها للافكار والضمائر ، في وجوه مختلفة و ضروب متفرقة ، اسسها على عشرين مفتاحاً في الفلسفة العليا الالهية ، والحكمة العملية والسلوك الربانية ، و هو الكتاب الذي قال احد من الحكماء المتأخرين المشتهر و هو الكتاب الذي قال احد من الحكماء المتأخرين المشتهر باقا على المدرس الزنوزي في اطرائه :

«ان هذا الكتاب يقذف بالحق و ينطق بالصدق، و يلفظ بالقول الثابت ، مشتملا على اصول كافية ، ينكشف بها حجاب رموز الدقايق ، التي هي مفاتيح الغيب ، و قوانين شافية ، ينفتح بها انوار كنوز الحقائق ، التي هي مصابيح تزول بنورها ظلمة الشك والريب ، محتوياً على قواعد ينجلي بها الانوار الجلية ، وضوابط يظهر بها الشارقات العقلية ، و قوابس يبرز بها اللمعات الروحانية ، و مسائل بعلن بها الواردات القلبية ، من الأصول الحكمية والعلوم الالهية والفنون البرهانية والمعالم الدينية والمسالك العرفانية و المعارف الربانية ، بعبارات لطيفة يفصح عن بدايع الاسرار، و كلمات رشيقة تنبئي عن لطايف الافكار، و الفاظ صريحة تكشف وجوه ابكار المعاني عن حجب الاستار ، مع ما اندرجت فيها من رموز الفصاحة و فنون البلاغة و لطايف الحكمة و سرائر المعرفة ، قل من يهتدي الي رشحة من رشحات زخار بحارها ، اوتسترشد الى ذرة من ذرات كنوزها و ذخائرها ، و جل من يستشرق بشارقة من شارقات مشارق انو ارها، او يطلع على لمعة من لمعات اسر ارها،

اللهم الا الالمعي الفطن الذكي ، الذي اشرق عقله و تنور قلبه و استنارت سریرته واستضائت بصیرته مع ریاضات علمية و مجاهدات نفسانية ، و غاص في بالغ بحار العلوم و خاض في كامل ذخائر بحور الفنون ، مع فطرة سليمة و سليقة مستقيمة و فكرة صائبة صادرة من واهب العقل و جاعل السرومفيض البصائر و مقيمالسرائر ، تفضلا و رحمة منه ، و تلطفاً و رأفة من لديه ، بعنايته السابقة و حكمته البالغة و مشبته الماضية و قدرته الكاملة ، فاولتك الذين سبقت لهم من الله الحسني، و أو لئك الذين أو توا الحكمة، و من يؤت الحكمة فقد او تي خيراً كثيراً و اجراً عظيماً و صبراً جزيلا. و لعمري و حياتي لكفاه فضلا و شر فاً انه من مصنفات الإمام الهمام ، و المولى القمقام ، العالم العامل ، و الفاضل الكامل، بحر الفواضل و الفضائل، وفخر الأواخر والأوائل، الواقف بمواقف التوفيق، والعارف بمعارف الحق علي التحقيق ، شارح رموز الاخبار بمصابيح الانظار ، و فاتح كنوز الاسر ار بمفاتيح الافكار ، ناشر اعلام الهداية و كاسر اصنام الضلالة والغواية ، قدوة المحققين و زيدة المدققين وعمدة الموحدين وحجة الحكماء الراسخين واسوة الفقهاء الراشدين ، خادم شريعة سيدالمرسلين ، نور حدقة السالكين و حديقة العارفين، محمدالمعروف بصدرالمتألهين غفرالله له، و حشره مع من تولاه من الائمة المعصومين في اعلى

و لصديقى الالمعى ، و العارف الولوى ، آيةالله الشيخ على العابدى الشاهر ودى رشحات حول تلك المطالب ، و نظرات فى ميدان تلك الحقايق ، لانه كما قال احد من البلغاء: ابن بجدتها واخو جملتها و مالك ازمتها ، من اراد ان يسمع سر النشر و صوب العقل و نتيجة الفكر و حاصل الحكمة والفلسفة و تطوراتها ،

فليسمع ما اسفر طبع مجده، و اثمره عالى فكره، من حقايق تشتاق النفوس اليها و تمترج بها ، و يتروح القلوب لسلاستها و نفاستها، وايمالله ان نسخة العلم منتسخة من رسائله، وانوار المعرفة ساطعهمن ناصيته، و انهار الفضائل جارية من الفاظه، ولقد اجاد ابن الرومى في هذا:

لولا عجايب صنعالله مانبتت تلك الفضائل في لحم ولاعصب و هي كمايلي:

\*\*\*

الحمد للحق الموجود ، قيوم كل جود ، والصمدالمعبود، و افضل الصلوات و التسليمات على العبدالاشرف النبى المحمود، و على العبد الوصى الأمام المشهود ، و آلهما غررالوجود ، و غايات المكاشفة والشهود ، معادن الحكمة و اصول الكرم ، وغاية العلم و منتهى الحلم ، و اوائل الاسماء و نهايات الثناء ، شهداء دارالفناء ، و شفعاء دارالبقاء .

انى لاحمد كثيراً على ان وفقنى لانجاز مقدمة على كتاب مفاتيح الغيب لصدر المتألهين الشيرازى ، مجدد الفلسفة الإسلامية فى القرن الحادى عشر ، و قدالف كتباً قيمة فى الفلسفة والتفسير و شرح الحديث ، و اعطم كتبه الفلسفية هو كتاب الاسفار الذى يعد من اعظم منتخبات الذهن البشرى المحبوس فى اطارات الارتكازيات اللاحقة ، والطوارى الداخلية والخارجية ، و من كتبه شرح كبير فلسفى على اصول الكافى ، و قدعد اجل شرح كتب على اصول الكافى ، و قدعد اجل شرح كتب على اصول الكافى نقدم له ، فهو من طراز الكتب كتب على المذا الكتاب الذى نقدم له ، فهو من طراز الكتب الجوامع ، اذمزج فيه الفلسفة بالعرفان و مزجهما بالكتاب و الحديث مزجاً انيقا ، و دمج فيه العناصر المتقابلة فى ظاهر الخهام و فى الطريقة الماضية لمكاتب الفلسفة و العرفان والكلام والتفسير و الشرح ، و مع ذلك فلم يتسير على موضعه اللائق فى

الافكار ، بل التوى على نفسه في زاوية الخمول ، و بالتالي لم يستفد المفكر ون من الطريقة المزيجةالمتعالية التي فتحها عليهم، كمالم يستفيدوا من كتاب الاسفار الا قليلا ، و اكتفوا منه بدرس المتون، وليس هذا من دأب الذين يفكر ون في الأفاق وفي انفسهم و يريدون اكتشاف اسر ارالكون العظيم ، و قدابتلي اكثر الذين جاؤا بعد صدرالمتألهين بالأهمال و التواني و التقليد، واكتفوا من الفلسفة والعلوم بدراسة كتبه اوكتب الماضين ، و كان فخر المجلى منهم فهم كتب الماضين ، سيما كتب صاحبنا الشير ازى، و انا لا انكر ان ذلك فخر ، فان تلك المتون نتاج فلسفي لافكار فذة يقل نظير ها في تاريخ الحضارة ، انما اقول: انه ليس هي الفلسفة ، ان الفلسفة دراسة الوجود كله ، و تعميق الفكر في مجالات الكون و مباديه و غاياته ، لاقر اءة المتون و دراستها ، و انما ذلك اول الفلسفة ، فيجب نعاطيها ثم الانطلاق منها الى الوعى والتقليب و الهدم ، ثم الى البناء والتنظيم عن جديد ، ولا يجوزان ننسي ان اكثر العلم بالوراثة ، و انما علينا ان نعيه عن اسلافنا ثم نزيد عليه بما يتيس لنا.

و كتاب مفاتيح الغيب هذا احد المواريث التي ورثناها عن الاقدمين، فيلزم درسه و بحث عناصره و طرقه، حتى ينفتح علينا ابواب المستقبل، و انطلاقاً من هذا المبدء القويم اعزمت على تسجيل هذه المقدمة، لكن لا انسى ان الذي نبهني على ذلك و شوقني اليه هو لقائي مع الاخ الصديق الفاضل المحقق، و المتتبع البارع: السيد محمد الخواجوي، الذي احيى آثار الاقدمين و كتبهم بالاخراج والتحقيق والتصحيح، ثم بنقلها الى الثقافة الفارسية العريقة.

و واضح على الذين لهم اطلاع على المتون العلمية ان تعاطى ترجمتها ونقلها الى لغة اخرى معالحفاظ المحتوى الاصلى للمتن لمن اعسر الامور و اشقها ، و ان ذلك الفاضل المحقق قد

تعاطى محنة الترجمات و اخراج مراسم الاقدمين عن الزوايا ، فشكر الله مساعيه الجميلة في خدمةالعلم و اهله .

انه فى لقائى معه شوقنى على نيتى و حرضنى على تسجيل مقدمة من طراز مايفيد للعصر الحاضر ، عصر رقى الحضارات والعلوم ، و للذهنية المعاصرة حتى تتمكن ذهنيات المعاصرين من فهم فلسفات الماضى ووعى المفاهيم المتعالية عن الحياة الاعتبارية و مفاهيمها المألوفة ، و قد تيسر لى هذا الامر بقدر ما قدر لى ، فشكراً لربنا على نعمائه .

#### ظهور الفلسفة على المجتمع الانساني

ان العناية الالهية انبتت شجرة الحياة و اثمرتها و اخرجتها من عمق المادة الفاقدة للحياة بقدرته القاهرة اللامتناهية و على اساس حكمته السابقة ، و جعل الانواع المختلفة للحياة في اغصانها الكثيرة الخارجة عن الاحصاء ، و جعل الانسان و سائر ، مايشابهه في نوع من الشعور العقلى في الفرع العاقل من تلك الشجرة .

ان الحياة العقلية التفكيرية خاصية داتية للإنسان تميزه عن باقى الموجودات الحيوانية الفاقدة للعقل والحياة الفكرية، ولا اعنى من هذا الكلام: ان الحياة العقلية وقف على الانسان و مختص به، بل اعنى: ان الذي يميزه عن الانواع الحية التى نشاهدها في حقل الحياة الاعتيادية او على صعيدالتجارب العلمية هو هذه الخاصية الذاتية ، ولست اعنى من نفى هذه الخاصية عن سائر الحيوانات نفى مطلق التفكر عنها ، بل اننا مذعنون على اسس حكمتنا بنوع من التفكر لبعض انواع الحيوان ، و لكنا اردنا من

۱ و لابد ان نذكر بان كتاب مفاتيح الغيب قد اعد للطبع والنشر على يد ذلك الفاضل ، كما نقل بمساعيه الجميلة في الترجمة الى اللغة الفارسية بزمن قصير، شكر الله مساعيه في احياء مراسم الاقدمين من الحكماء الالهيين والعرفاء المتألهين.

ذلك نفى التفكر العقلى الانساني المعروف بخواصه و مميزات الذاتية عن الانواع الحيوانية المشهودة لنا .

و من هذه الخاصية تنبتق الفلسفة و العلوم كلها ، و من هنا يتضح ان لا تاريخ للفلسفة بمفهومها الاعم الشامل لكل حركة فكرية ، و انما تبتدء وجودهامنذ وجود الحياة الفكرية للانسان بصفة فتاريخها اذن تاريخ الحياة الفكرية التى تلازم الانسان بصفة هذا النوع الخاص الممتاز بجهازاته الجبارة عن سائر انواع الحيوان ، و هو تاريخ الانسانية المكتملة في صورتها و حياتها و جهازاتها منذ خلقها الله و جعلها خليفة له في العالم الارضى، هذا ما للفلسفة بمعناها الاعم الاشمل ، لكن للفلسفة ثلاثة معان آخر ، بعضها اخص من بعض ، و من الممكن ان نؤرخ لها على اختلاف بينها في امكان تعيين مبدأ زماني خاص لبعضها ، و تعذر ذلك التعيين للاخر ، و هذه المعاني الثلاث كمايلي :

الأول: الفلسفة بالمعنى العام، ويتلخص تفسيرها فى التفكير الاستدلالى ، فصح ان يقال: انها ابتدأت وجودها منذ اخذالانسان فى ان يدلل على بعض الأمور و يستخلص نتائج من مقدمات مفروضة ، و هذا المعنى اخص من المعنى الاعم الذى سبق ذكره، فانه كان يعبر عن مطلق الفحص عن اسباب الحوادث من دون ان ينصب الفحص فى قالب تفكيرى استدلالى ، و اما هذا المعنى العام فهو تعبير عن صب الفحص والاجابة فى قالب استدلالى منتظم ، لكنه لما يصل ثغور الفلسفة بمعناها الخاص الذى يتعاطيه الفلاسفة ، فان الاستدلال و استخلاص النتائج من المقدمات لا يختص بالفيلسوف ، اذ لكل انسان يمارس التفكير ان يستخلص نتائج من عدد من المقدمات من دون درس العلوم والفلسفات، و اما تكوين مفهوم عام عن الوجود و تعاطى البحوث التحليلية العقلية ، فامر لايمكن الالمن باشر القضايا العقليه على اسس كلية مسقة .

و لأبدان نؤكد هنا على أن الفلسفة بالمفهوم العام منعناصر الحضارة الانسانية ، فتاريخها تاريخ الحضارة بمفهومها العقلي. الثاني: معناها الخاص، وهو تكوين مفهوم عام عن الوجود، و تناول البحوث و القضايا المركزة على اصول و ضوابط عامة مسبقة ، و من الممكن ان نؤرخ هذا المعنى و نعين له مبدأ زمنياً خاصاً ، كما يمكن ان نعين له منشأ مكانياً خاصاً او نسنده الى شعب او امة او عدة متشاركة في الصفات الذاتية من دون ان تجمعهم شعب او وطن او بيئة ، كل ذلك ممكن ، لكن تعاطيه لمن اشق الامور على الباحثين و المفكرين، والذي نقوله الان هو إن لكل شعب و قوم و امة سهماً في تكوين الفلسفات و العلوم و تحقيق عناصر الحضارة ، و في تطويرها الي صورها اللاحقة الكمالية المستديمة لتجددها و تعاقبها على صعيد الأرض و في تاريخ الانسانية ، الا ان لبعض الشعوب و الاقوام والامم سهماً اكثر في بعض عناصر الحضارة و تطورات العلم والفلسفة ، كما لبعضها الآخر سهماً اوفر في البعض الآخر من تلك المعاني ، و هذا هو ما يقتضيه العناية الألهية والسنة الربانية في تسيير التاريخ ، كما يصرحَ بها هذه الآية من القرآن الكريم: تلك الآيام نداولها بين الناس'.

فمثلا: ان ايران قدساهم بكثير في تطوير الحضارة لاسيما الحضارة الدولية الامبراطورية ، فانه قداسس امبراطورية عالمية عمت ذلك اليوم اعظم العالم المتمدن ، و مراكبة لحضارته الشاملة الواسعة قد شارك في توسيع نطاق عناصر الرقى والكمال فراجت الصنايع وازدهرت العلوم، و ذلك على حين اناعظم العالم الغربي كانت تعيش عيشة فاقدة لاسس الحضارة ، واضافة الى ذلك كان لايران قسط وافر في الفلسفة والعلوم ، كما يؤيده الشواهد التاريخية ، بل يدل بعضها على امتداد تاريخ الفلسفة والعلوم في

١ - آل عمران ١٤٠ .

ايران الى عصر اقدم على العصر الأغريقي.

هذا .... كما وان لليونان قسطاً عظيماً فى الفلسفة و الاخلاق وانواع الفنون واقسام العلوم، و فى المدينة الدولية الديمقراطية بمفهومها اليوم، و هكذا لكل من مصر و بابل والهند والصين و غيرها سهم عظيم فى الهندسة والرياضيات والنجوم والطب، و فى الفلسفة والعرفان و الاخلاق و سائر العلوم والصنايع من مقومات الحضارة.

فتاريخ الفلسفة تاريخ الحضارات البشرية كلها ، الا ان الذي يرتبط بنا هاهنا هو تاريخ الفلسفة في ايران و اليونان لتلاقيهما على صعيد واحد في الفلسفة على زمن طويل ، والذي يهمناهنا من التلاقي هو تلاقي فلسفة اليونان قبل الاسلام مع فلسفة ايران بعد الاسلام .

الثالث: الفلسفة بالمفهوم الأخص، و هى المركز على الأسلوب الميتافيزيقى المجرد عن اساليب العلوم الجزئية التجريبية، و هذا المفهوم لم يتيسر له ان يتبلور فى نطاق البحوث الفلسفية الماضية تبلوراً صافياً يميز الفلسفة عن العلوم تمييزاً نهائيا، لكنه الان قد صار صفة ذاتية للفلسفة و معبراً عن ماهيتها الحقيقية، و من الممكن ان نؤرخه و نفسر تطوره و وصوله الى حدالتمييز النهائي على الاسلوب المنطقى المتين.

هذه هى المعانى الثلاث للفلسفة و مواضعها التاريخية اشير اليها باجمال و ابهام ، و نجدهنا على الصعيد العقلى المستمسك باصول العقل المطلق مفهوماً آخر، اثرى واكمل من المفاهيم الثلاث المذكورة ، و هو مفهوم الفلسفة العليا ، و هى حكمة مركزة على اصول الوجود و مقاليد الكون العظيم ، يندمج فى طريقتها الجامعة الالهية كل الفلسفة و جميع العلوم و كافة الوجودات والحادثات من الازل الى الابد ، و لن يعلم تلك الحكمة المجيدة الاالله و من ارتضاه من رسول و حجة .

و الاذعان لتلك الفلسفة التي يمكن لها استخلاص القوانين التجريبية من الاسلوب الفلسفي المحض هو نتيجة الايمان بوجود عقل مطلق كامل محيط بنظام الكون.

#### ملخص عن التحول الفلسفي ليونان القديم

حينما تيقظ اليونان و تحرك على طريق الحضارة ، واخذ يتعاطى العلوم و الفنون من الامم الراقية فى الشرق ، كانت تلك الامم و الاقوام منذ زمن طويل قد سلكوا طرقاً صعبة طويلة من الحضارة ، و حصلوا معلومات كثيرة ، و لكن الشعب اليوناني الفطن المستعد استفادوا مما حصله سائر الاقوام ، و زادوا عليه و صبوه في قوالب بهية ، و جعلوه بمرآى و مسمع من المفكرين و طلاب الحقيقة و عشاق الجمال ، فازداد العلوم بمساعيهم بهاء و ازدهاراً ، والفنون رقياً ورواجاً .

و كان فيهم فلاسفة و علماء كثيرون، لكن لم نعلم عن تاريخ نشوئهم شيئاً معتداً به ، و كان فيهم عدة بارزون من الفلاسفة قد اشتهروا بالحكماء السبعة ، و اما الذي نعلمه عن تاريخ الفلسفة والفلاسفة فهو ما يبتدأ من طالس الملطى و تلامذته ، فانه كان اقدم فلاسفة اليو فان ، الذين و صل الينا مكتوباتهم و دروسهم .

كان طالس يعيش في المأة السادسة قبل الميلاد ، و كان ذا بضاعة في الفلسفة والهندسة والنجوم، حتى انه قدر على الاخبار عن كسوف الشمس سنة ٥٨٥ ق م ـ قبل وقوعه ، و من آرائه الفلسفية ان الماء مادة الحياة كلها او عنصر العناصر .... و كانه يرمز به الى حقيقة الهية ، و منهم انكسيماندروس تلميذ طالس، القائل بان اصل الموجودات موجود غير متعين لاشكل له ، و لاحد ولا اولولا آخر له ايضاً ، وهو جامع كونه على هذه الصفة لجميع الاضداد العنصرية ، و منهم انكسيمانوس ، تلميذ آخر لطالس ، القائل بان الهواء عنصر العناصر ، و منهم هر اقليطوس ، القائل

بالصيرورة الدائمة والحركة المستمرة، وقد فسرصدر المتألهين في هذا الكتاب وغيره هذه الصيرورة الدائمة بالحركة الجوهرية كمايأتي بعض الحديث عنه، وكان لهر اقليطوس مكاتبات معدار الامبر اطور الهخامنش لايران، الذي كان في تلك العصور معهداً لكبار العلماء من مختلف البلاد، و مركزاً للحضارة البشرية على ما ايده الفحوص و التحقيقات التاريخية.

و هؤلاء الفلاسفة المذكورون كلهم من ايونيا، ولهذا سموا بالايونيين.

#### الفيثاغوريون

و من اشهر الفلاسفة اليونانيين فيثاغورث، سافرالي مصر و ايران و الهند، و استفاد من علماء هذه البلاد، ثم رجع الي وطنه في اواخر المأة السادسة قبل الميلاد، اليه ينسب اختراع الجدول و كشف شكل العروس في الهندسة و كثير من قضايا آخر، كانت الرياضيات تحتل المكان الاهم في فلسفته، و من آرائه ان العدد اصل الوجود، و منهم انباذقلس القائل بصدور الحادثات عن الحب و البغض، و من عظمائهم ذيمقر اطيس، الذي اشتهر برأيه في تركيب الاجسام من الذرات الاتومية غير القابلة للتجزئة، و منهم انكساغورس، القائل بالكمون في حدوث و تحقق الاشياء.

و كان هؤلاء الحكماء في صفين متقابلين بطريقتهم في البحث والتدليل، صفاخذ بالرياضيات، وصف آخذ بالاستدلالات المنطقية بمفهومها العام ، لكن لم يكن بحوث هؤلاء الحكماء تتعدى بمقدار كثير عن حريم العالم المحسوس ، اعنى انهم لم يباشروا في ظاهر بحوثهم بحوثاً الهية بشأن الكينونة المجردة عن مختصات المادة ، و ان اشاروا بعمق اقوالهم الى الوجودات النورية ، لكن جاء بعد هؤلاء عدة من اهل الحكمة ، ارتقوا بكثير

عن حريم المحسوس ، و باشروا بحوثاً اكثر تجرداً واشد عقلية من التى كان يتعاطيها السابقون ، و من تلك العدة كسينوفانوس الموحد ، و برمانيدس النافى لاى تغير و حركة ، و قد اشتهر منهم زنون الأيليائى ، الذى باشر التدلل على نفى الحركة ، و يسيطر الطريقة العقلية على تفكير هؤلاء المفكرين .

#### اهل السفسطة

ظهرت في المأة الخامسة قبل الميلاد جماعة استبدلوا اكتشاف الحقيقة بالتدرب في انواع الاحتجاج ، فساروا على نهج الجدل و استهدفوا في نهجهم كبت الخصوم و دمغ الاعداء البحثيين ، فلما بقوا على هذه الحالة و نشئوا فيها سنين ، استخدموا المنطق لبث المغالطات و اشاعة المشاغبات ، فجعلوا الحقايق عرضة للشكوك و هدفاً لسهام الجحود ، و لاننكرانه كان فيهم عدة صادقين في اغراضهم ، لكنه غشيتهم غاشية من حجب الظلمة، فعميت عليهم الانباء .

و من جراء هذه العمليات العاصية على الحقيقة من قبل السوفسطيين ، قد صارت السفسطة التي كانت عنواناً للعلم مقابلا للعلم والفلسفة ، و عنواناً لجحود الحقايق اوالتشكيك فيها ، وقد راجت السفسطة و تضلت الحكمة .

#### ظهورالحكمة الالهية

تحركت عجلة الفلسفة و هى تحمل جميع العلوم والفنون الموجودة فى ذلك العصر ، و تطورت اعماقها من البساطة الى التركيب والتعقيد ، و من القلة الى الكثرة ، و من الحسية الى العقلية بمعناهما العام ، حتى انتهت الى اعمق تطوراتها فى تلك الازمنة فى صورة كمالية جامعة موضوعة على اسس مضبوطة ، وهى صورة الحكمة الالهية المتمثلة فى سقراط و افلاطون و ارسطو

و فلوطين .....

#### فلسفة سقراط و افلاطون

تمتاز هذه الفلسفة عن سائر الفلسفات الماضية والمعاصرة لها بعدة جهات و مميزات:

احداها: الطريقة العقلية المنطقية الحاكمة على جميع مسائلها حتى في الاخلاق والسياسات، فان المسائل كلهاتستخرج عن مباد عقلية بالطرق المنطقية.

تانيها: روح التألهوالتوغل في مسائل الربوبية والميتافيزيقا التجريدية ، وعلى ضوء هذا التأله يفسر الحقايق و ترتب الحوادث في الشبكة الزمكانية ، و نظرية المثل الافلاطونية نعم الشاهد على هذا التأله الجبار ، و نجد لاول مرة ان التفكير قدقام على قواعد عند سقر اط و تلميذه افلاطون .

ثالثها: اتجاه هذه الفلسفة الى العلوم التى تتصل بحياة الانسان على وجه الارض روحياً و جسمانياً ، فان فلسفة سقراط هى اول فلسفة فى اليونان اهتمت بالاخلاق من صميم جوهرها التفكيرى ، و هذه الاتجاه البارز الى الاخلاق هوالسبب لمايقال من ان سقراط جاء بالفلسفة من السماء الى الارض ، كناية عن ان سقراط اعطى للفلسفة اتجاها الى معالجة مشاكل الحياة بشتى جوانبها .

رابعها: الأعراض عن العلوم الطبيعية.

#### فلسفة افلوطين

ان الفلسفة التى اشادها سقراط و افلاطون ثبتت و استقرت بأسسها و استمرت طيلة القرون و احيطت من شتى اطرافها بالبحث والنقد و التصريف و التطوير ، كمايلاحظ ذلك لاول مرة فى فلسفة ارسطو . و من ذلك مايرى فى فلسفة افلوطين فانها تطوير

لفلسفة افلاطون الى جهة التأله العميق ، و بهذا التطوير صارت فلسفة افلوطين فلسفة اشراقية عرفانية .

#### فلسفة ارسطو

وهو احد تلامذة افلاطون، و اكبرهم في تاريخ الفلسفة، و قدأسس تلك الفلسفة الجبارة التي سيطرت قرونا متوالية على التفكير يشتى اتجاهاته ، و هي الآن وأن انتقصت من سلطتها ، لكنها بمنطقها الصحيح وعدة من اصولها ونظرياتها الخالدة باقية ما بقي الدهر لاتزعزعها العواصف ، و هي نتيجة منطقية لفلسفة افلاطون التي هي ايضاً نتيجة لفلسفة سقراط و هي عينها لكن فلسفة ارسطو تفترق عن فلسفة افلاطون بجمعها لجميع الاتحاهات المنطقية التألهية والطبيعية ، فانها تحتوي على المنطق الذي حرره و قرره و دونه ارسطو لاول مرة في التاريخ على ما وصل الينا من المعلومات ، و أن أصوله و ضوابطه مقررة عند سقراط و افلاطون ، و موجودة في فطرة التفكير البشري ، الا ان الذي دونه و جعله في صورة علمية صناعية هو ارسطو ، و هذا المنطق صحيح ضروري الصحة ، لأن قواعده و اصوله قواعد و اصول فطرية ضرورية لاتختص بارسطو و لا بغيره، الا أن ارسطو استخرجها و صبها في قالب علمي صناعي ، و لن يزعزع المنطق ما عمله الاذهان غير المنطقية في تمييع قوانينه و دخص حججه و سناته .

هذا قسم المنطق من فلسفة ارسطو ، و تحتوى اضافة اليه على قسمين آخرين ، هما علم الطبيعة و الحكمة الالهية، المشتملة على الفلسفة الاولى و علم الربوبية، وهذه الفلسفة اعرف من ان تعرف، فلنكتف بهذا الاقل ، اذ لسنا بصدد تبيين علمى .

#### الفلسفة الاسلامية

ان الفلسفة التى اتصفت الاسلامية لا تعنى فى مفهومها فلسفة دينية قداتى بها نبى الاسلام و ائمة المعصومون عليهم السلام، بل تعنى فلسفة توافق بطريقتها التفكيرية و مفهومها العام عن الوجود للتعليمات الواردة عن الاسلام، ولانعنى من هذه الموافقة، الموافقة التمامة فى جميع نقاط التفكير، وفى جميع مختصات المفهوم الفلسفى عن الوجود، بل نعنى الموافقة للخطوط الكلية من التفكير الاسلامى ، و للنسج العام للمفهوم الاسلامى عن العالم التفكير الاسلامى ، و للنسج العام للمفهوم الاسلامى عن العالم اكثر من هذا المقدار هو المتيقن من التعاليم الدينية، و اما اكثر من هذا فيتطلب بحثاً و جهداً و مقاساة فى النقد و التمحيص، و من خلال هذه البحوث و المجاهدات تجلت و تتجلى ايضاً فلسفات كثيرة كلها تحمل صفة الاسلامية ، و تتشارك فى النقاط و الخطوط الكلية و فى النسج العام للمفهوم الفلسفى عن العالم و مبدأه الاعلى .

#### الفلسفة والكلام

و اذ بينا نظرنا فى وجه توصيف فلسفات الفلاسفة المسلمين بالفلسفة الاسلامية، يجب علينا ان نوضح افتراق الكلام عن الفلسفة عموماً و عن الفلسفة الاسلامية خصوصاً ، كى تكتمل الصورة المحصلة عن الفلسفة ، فنقول بتلخيص و اختصار : ان وجوه افتراق الكلام عن الفلسفة تتلخص فيمايلى :

فاولا: ان هدف الكلام الاقناع و التبكيت، و هدف الفلسفة كشف الحقيقة، و ثانياً: ان طريقة الكلام التي يثبت بها مسائله طريقية جدلية غير برهانية، و اما طريقة الفلسفية فطريقة برهانية. ثم ان للكلام معنيين: الاول: مجرد المدافعات عن الدي عومات المفروضة بحساب الشريعة، و الثاني: البحث عن

المزعومات المفروضة بحساب الشريعة ، و الثاني : البحث عن عوارض الموجود المطلق على اوضاع الشرع ، والكلام بهذا

المعنى يشارك الفلسفة فى موضوعها و مسائلها و بيانها فى الطريقة التفكيرية و فى الهدف الاساسى من سوق المسائل ، كما ذكرناه فى وجوه افتراق الكلام عن الفلسفة ، و اما الكلام بالمعنى الاول فلا يشارك الفلسفة الا مشاركة اتفاقية غير لزومية .

و هذه الوجوه التي بها يفترق الكلام عن الفلسفة عموماً، هي ما به يفترق الكلام عن الفلسفة الاسلامية ايضاً خصوصاً ، فإن الفلسفة الإسلامية تتنازل في بحوثها نفس الطريقة التفكيرية في الفلسفة العامة ، و تهذف في مسائلها الى كشف محض الحقيقة ، لكنها تفترق عن الفلسفة العامة في بعض الاسس و المباني، و ذلك انها تخضع بحوثها امام الاراء التي تصدر عن النبي والمعصومين عليه و عليهمالسلام و تتخذ تلك الاراء كاسس و مباد تتفجر منها عدة كثيرة من المسائل، كما و تفسر هذه الاراء كواقعيات وحقايق ثابتة تتلطب التفسير و التوضيح، و اتخاذها لتلك الاراء بهذه المثابة لإينافي قواعد الفلسفة العامة ، فان الفلسفة العامة تتركز على القضية اليقينية ، فكلما كانت قضية يقينية امكنت جعلها مبدأ قياس برهاني على مطلوب فلسفى ، والاراء الصادرة عن المعصوم عليه السلام تشكل عندالفيلسوف المسلم قضايا يقينية يمكن جعلها بمثابة مباد لقياسات برهانية ، اذن تعود هذه الفلسفة هي الفلسفة العامة باسسها و قو اعدها.

و اذ وقفنا لبعض الايضاحات الواجبة حول الفلسفة عموماً وحول الفلسفة الاسلامية خصوصاً، وبينا ملخصاً عن وجوه افتراقها عن الكلام، فعلينا نعرض ملخصاً عن تطور الفلسفة الاسلامية عن عصر الفارابي و ابن سينا الى عصر صدرالمتألهين، ثم نتناول فلسفة صدرالمتألهين بالبحث والتعريف، ثم نتعاطى تعريفاً عن هذا الكتاب المسمى بمفاتيح الغيب الذى هو من اجل مؤلفات هذا الفيلسوف المحدث المفسر المتفقه.

تطور الفلسفة منذ ظهور الفارابي و ابي على بن سينا الى ظهور حكمة الاشراق

منذ نقلت الفلسفات اليو نانية الى اللغة العربية اخذ المسلمين ولاسيما الايرانيين في فهم و هضم تلك الفلسفات اولا ، و نقدها و تمحيصها ثانياً ، ثم تطويرها ثالثاً ، و هكذا عمل المسلمون في ساير العلوم والفنون والصناعات المأخوذه من اليونان و ايران ومصر وسائر اللاد المتحضرة ، فاخذوها و محصوها ثم جعلوا في تصريفها و تطويرها ، و هذا يكشف عن روح التحقيق و التكامل في الامة الاسلامية، بصفتها امة حرة طالبة للترقي، والكمال نتبجة لتعاليم الاسلام القيمة ، هذا و لسنابصددان نؤرخ لتطور العلوم والفنون و مقومات الحضارة بين المسلمين ، بل نخص من بين ذلك الفلسفة الاسلامية وتطورها في العصور المتوالية الى عصر الحكمة المتعالية ، و لابدان نذكر بان تاريخ الفلسفة الاسلامية في اعظم كيانها هو تاريخ الفلسفة الايرانية منذ ظهور الاسلام ، فان الإغلبية الساحقة من الفلاسفة إير إنيون، وقليل منهم من سائر البلاد، لكن لما كانت لغة الفلسفة الإسلامية في الأكثر هي اللغة العربية ، بصفتها لغة القرآن و لغة الشريعة و صاحبها و ائمتها الاطهار عليهم السلام لم يكن بأس بتوصيفها بالفلسفة العربية ايضاً. و كان في طليعة الفلاسفة الأولين في تاريخ الاسلام يعقوب بـن اسحق الكندي المعروف بفيلسوف العرب ، وكان شارحــــاً للفلسفة و مفكراً يتعاطى بطباعهالديني التطبيق بين الفلسفة والدّيانة، كما كانت هذه السيرة التطبيقيةسير ةمستمرة لكل الفلاسفة و المتكلمين الذين كانو ا مسلمين قبل ان يكو نو ا فلاسفة و متكلمين. و هكذا كانت الحركة الفكرية تمضى في نقل و شرح، و في بعض من النقد و التمحيص ، و بعض من التطبيقات المنبعثة عن الطباع الديني للشارحين والمفكرين ، حتى نضجت الفلسفة في تاريخها الجديد الاسلامي، واكتملت له صورة علمية صناعبة على باب عظيمين من عظماء الفلسفة والعلم بين المسلمين ، بل بين جميع فلاسفة الادوار والامصار ، و هما ابونصر الفارابي الملقب بالمعلم الثاني ، و ابوعلى بنسينا الملقب برئيس مشائية الاسلام ، ولم يكن للفلسفة قبلهما بصفتها الاسلامية الجديدة كيان مستقل عن فلسفة ارسطو و سائر الفلسفات المنقولة الى اللغة العربية .

فكان ما عمله الفارابي و ابنسينا في تفسير الفلسفة و تطويرها من اعظم ما عمله انسان في سبيل ترويج الحكمة والتفكير العقلي و لذلك استحقاا لالقاب التي اضيفت اليهما تعبيراً عن جهودهما الجبارة.

والان يجب ان نعرض عدة من الخطوط الكلية و تقسيمات الفلسفة و مسائلها الهامة في الفلسفة المشائية ، المتمثلة في هذين الفيلسوفين، و في الفلاسفة المتأخرين عنهما، المعتنقين لطريقتهما التفكيرية.

## عرض لعدة من خطوطالفلسفة المشائية الاسلامية

تشارك هذه الفلسفة فلسفة ارسطو في خطوطها و مسائلها الهامة، و من خطوطها الكلية سلطة المذهب العقلى على كيانها كلا، لكن هذا لايعنى ان المشائية اقصت التجربة من حسابها تماماً ، بل تؤمن بالتجربة في حدودها ، الا انها لاتهتم بالتجربة ذلك الاهتمام البليغ الواجب في حساب العلوم ، و نتيجة لعدم اهتمامها بالتجربة نراها تعالج بالطريقة العقلية المحضة عدة من المسائل التجربية التي لا تخضع للاستدلات العقلية الصرفة مطلقاً ، اومن جهة عدم بلوغ القدرة العقلية عندنا مبلغا نقدر بها على اخضائها للاصول العقلية ، والشواهد على ذلك كثيرة نخص منها واحداً بالذكر ، و هو مسألة ان اى عضو من البدن الانساني منها واحداً بالذكر ، و هو مسألة ان اى عضو من البدن الانساني القدم في التكون من سائر الاعضاء ، فبدلامن ان يتعاطوا التجارب العلمية ، مالوا الى خلق ادلة عقلية غير مستند الـي الشواهـد

التجربية، فوقعوانتيجة لاستعمال الطرق غير المتصلة بصميم الواقع التجربي، في مجادلات كلامية لايمكن ان يوضع عليها مد، و ان شئت راجع الطبيعيات قسم تكون اقدم الاعضاء البدنية، وقد ذكر صدر المتألهين في علم النفس من كتاب الاسفار استدلالات الاطراف المعنية بالنزاع.

و من الخطوط العامة للمشائية اعراضها عن السلوك الاشراقى في طريق اكتساب المعارف، بينما نرى العرفاء سالكين طريق الاشراق والعرفان، معرضين عن الاستدلال العقلى، و قد انجر الاعراض من قبل كل من المشائين والعرفاء في بعض الخطرات الى الانكار لطريق آخر.

و من هذه الخطوط سلطة الاسباب والعلل الوسطى فى حساب المشائية على نظام الكيانى، بينما نرى العرفاء فى عصر المشائية والاشراقيين فى العصور اللاحقة يعطون للعلة الالهية مزية السلطة على النظام الوجودى معاختلاف فى ذلك وفى مقداره وتفسيره بين الطائفتين، وسوف نرى عندتعريفنا عن الفلسفة المتعالية الصدرية ان كل هذه الامور الموجبة للتفرقة قد تصالحت واجتمعت فى تفكير فلسفى اعم و اغنى، من دون ان تؤدى الى التهافت فى السلوك والى التراحم والتمانع فى نظام العلية، و لابدان نتذكر بان سلطة العلل الولى، بل يعنى ان سلطة العلة الاولى على نظام الكل انما تتحقق من طريق ايجادها لاسباب و علل وسطى، تكون بمنزلة مرائى لانتقال النور الى الجهات المتعددة، من دون تأثيرها الفاعلية فى خلق النور و تكوينها.

و هذا بحث عميق متماد في الاطراف ، يتطلب شرحاً و تفسيراً في رسالة مستقلة تتعهد استيفاء البحث والنقد والتمحيص على حساب الفلسفة ، و على توجه الى معطيات العلوم بصفتها مفسرة لنوعيات توسط الاسباب والمباشرات الوجودية او الطبيعية.

#### عرض اجمالي لتقسيمات الفلسفة

لاتختلف تقسيمات فلسفة الفارابي وابن سينا عن فلسفة ارسطو ، ولكن مسائلها تختلف من جهة الكمية عن مسائل تلك الفلسفة كما و تختلف ايضاً عنها في المباحث التطبيقية التي يريد الفلاسفة المسلمون اعطاء تفسيرات عقلية عن عدة كثيرة من القضايا الواردة عن لسان القرآن و سنة النبي والائمة عليه و عليهمالسلام.

و عدم اختلاف المشائمة الاسلامية عن المشائية الارسطية في كثير من الخطوط و التقسيمات و المسائل ، لا يعني عدم استقلال المشائية الاسلامية ، فان هذه الفلسفة و ان وافقت تعاليم ارسطو في منطقها وطريقة تفكيرها وكثير من خطوطها واسسها ومسائلها، الاان هذه الموافقة موافقة واعية ليست مجر دانعكاس لاراء الفلاسفة الارسطيين ، ولا مجر د شرح و توضيح ، و أن كان الأمر هكذا قبل ظهور الفارابي و ابن سينا ، لكنهما والذين جاؤامن بعدهما تأملوا الفلسفات الماضية و فكروا في مشاكل الكون العظمي، فاختار وافي فهم الكون طريقة موافقة في كثير من شئونها لفلسفة ارسطو ، فهم فهموها و وافقوها عن وعى وعلم ، وزاد واعليها كثيراً من المسائل الهامة في الإلهبات كما وإضافوا إلى الإسس القديمة اسساً آخر استنبطوا منها مسائل في العلم الربوبي و علم المعاد و علم النفس، و هذه الاسس المضافة هي الكتاب والاراء الصادرة عن اولى العصمة عليهم السلام ، و ان لم يستفيدوا منها علماً كثيراً ، واذاعطينا معرفة اجمالية عن مقدار اتصال المشائية الاسلامية بالمشائية الارسطية فننتقل الي عرض ملخص للتقسيمات و المسائل.

يتلخص تقسيمات الفلسفة من الناحية النظرية في ثلاثة اقسام: الأول: الفلسفة الأولى الباحثة عن الأمور العامة والقوانين الكلية والحقايق العامة. الثانى: علم الربوبية. الثالث: علم الطبيعة

الذى انقسم فى العصور المتأخرة الى علوم جزئية مستقلة ، ويمكن ان نزيد لها رابعاً و هوالرياضيات ، الا ان ارسطو لم يكن يهتم بها على ما بلغنا منه ، هذا من الناحية النظرية من الفلسفة، و اما من الناحية العملية فتنقسم حسب الاوضاع المفروضة الى علم الاخلاق اولا، والى تدبير المنزل ثانياً ، والى سياسة المدن ثالثاً ، وقداهتم سقراط و افلاطون بمقدار اكثر بهذه الناحية العملية ، حتى ان سقراط عرف بالاخلاق ، و صار الاخلاق سمة شخصيته التاريخية ، ولم يهملها ارسطو ايضاً ولا المشائية الاسلامية ، الا انها انفصلت فى الدورة الجديدة الاسلامية عن الكيان العالم الفلسفى، فاستقلت بالموجودية و نشأ فيها علماء كثيرون ، ولم يكن انفصالها هذا يعنى خروجها عن الفلسفة ، كما و ان استقلالها بالموجودية لا يعنى الفلاسفة اهملوها ولم يبحثوا عنها .

## موقف الفلسفة المشائية الاسلامية من الاراء الدينية

قد قلنا آنفاً ان الفلسفة الاسلامية عموماً اتخذت آراء المصادر الدينية بمثابة الاسس العقلية ، فحاولت تفسرها كحقايق ثابتة و تفرع عليها مسائل مختلفة ، و تطبق بينها و بين اسسها و ضوابطها المنطقية بما اذنت بهالطريقة التفكيرية ، واقرت الاصول الكلية العقلية .

و على ضوء هذا الموقف الذى اتخذته هذه الفلسفة و سائر الفلسفات الاسلامية تجاه النظريات الدينية ، حصلت لها المرونة التى تجعلها تنطبق بسهولة على المفهوم الديني عن العالم و على نظرياته حول مسائل الكون و مشاكل الاخلاق والسياسات ، كما و تعطيها قدرة تفسير الدينيات على ضوء العقليات ، و تطبيق الديانة على الفلسفة من الناحيتين النظرية والعملية .

و ليست عملية التطبيق هذه من قبل الفلسفة عملية جدلية مشابهة لما يعمله الكلام من المدافعات عن العقايد الدينية ، بل هي

عملية عقلية متخذة على اساس: ان الشريعة الحقة صادرة عن مبدأ العقل، اذن يستحيل مناقضتها لقضايا العقل الضرورية او القريبة من الضرورة، كما يستحيل مخالفة العقل لقضايا الشريعة الحقة بصفتها صادرة عن مبدأ العقل و قيومه، فان لم نجد بينهما وفاقاً في بعض الموارد، فاما لعدم الفهم الصحيح عن الرأى الديني، اولعدم مطابقة القضية العقلية للاصول المنطقية، و خفاء ذلك على عقل من يحاول التفسير الصحيح عن قضاياهما.

هذا كله من جهة نفس عملية التطبيق بين العقل والشريعة ، وقد اعطينا باجمال واندماج صورة علمية عن صحة العملية هذه ، و اما من جهة مقدار ما وفق المشائية الاسلاميه في ذلك التطبيق ، فالامر اعظم من ان يمكن تلخيصه في عرض خاطف ، فانه يتطلب بحوثاً ضافية مقارنة و جهوداً جبارة متراكمة ، عسى ان يوفقناالله لتخليدها في كتاب ، لكن ما لايدرك كله لايترك كله ، اذن نعرض ما ادى اليه نظرنا القاصر حول هذا الامر من دون نقد و تمحيص او توضيح و تفسير .

# مقدار توفيق المشائية الاسلامية من التطبيق بين نفسها و بين معطيات الشريعة

ان الفلاسفة المشائيين الذين نشئوا في بيئة الاسلام تناولوا آراء هذا الدين الحنيف بالبحث والتفسير ، حتى يتهيألهم مجال التطبيق بينها و بين الفلسفة ، و جاهدوا في ذلك على قدراتهم العلمية ، لكن لم ينالوا الغاية التي توخوها في هذا المجال ، بل حصلوا بعض تلك الغاية ، ولم يكن ايضاً مقدار توفيقهم لذلك على حد سواء في كل المسائل المطروحة على المسرح الفلسفي، بل يجب ان نقول بالتفاوت والاختلاف في حصول هذا المهم .

فاكثر ما تيسر لهم من ذلك انما كان في الفلسفة الأولى و في علم الربوبية ، و اما في علم النفس و علم المعاد و علم النشآت

المتقدمة على كينونة المادة والعوالم اللاحقة للوجود الانسانى الدنيوى، فلم يكن التوفيق رفيقهم، بل خابوا في كثير من تلك المسائل الكثيرة الهامة، ولم يأتوا بشيئى يلفت النظر، لافي تفسير معطيات الشريعة، بل ولا في تبيين الاصول العقلية، ولا في التوفيق بين تلك المعطيات و بين هذه الاصول، ولذلك لم يقدرواعلى اقناع البيئة المحاكمة.

#### تعليل خيبة التطبيق

و هذه الخيبة معلولة لعدة اشكالات في مفهوم هذه الفلسفة عن العالم و في اسسها و قواعدها . ان هؤلاء الفلاسفة فكروا في معطيات الشريعة لاجل اعدادها للانطباق مع الاراء الدينية ، لكن لم يفكروا في معطيات فلسفتهم لاجل ذلك ، بل افترضوا معطياتها كنصوص سماوية او كقضايا ضرورية ، و بدليل هذا الافتراض الكامن في تفكيرهم العقلي وقعوا في ورطة تأويل الدين على وفق الاراء العقلية الصادرة عن افراد ليسوا من اولى العصمة والعلم المصون .

ان التأمل الجامع في طرفي التطبيق هو الركن الاساسي لنجاح عملية التطبيق، فان اقتصر على طرف واحد ولم يقع تأمل في الطرف الاخرلم تنجح هذه العملية، بل صارت عملية خارجة عن حدود العلم والفلسفة ، موصوفة اما بالتأويل والتفسير بالرأى ، و ذلك اذا افترضت معطيات العقل غنية عن البحث و التفسير ، و جعلت الاراء الدينية موضوعاً للتفسير والتطبيق ، و اما بالجدل ، و ذلك اذا افترضت المعطيات المنسوبة الى الشريعة مسلمة غنية عن اعدة النظر ، وجعلت المعطيات العقلية في خدمة تلك المنسوبات الى الشريعة ، فيقضى بذلك على العقل والتفكير ، و ينسف قواعده و اصوله ، اذن يتضح ان كلا من الفريقين قدا خطئوا وابتعدوا عن الصراط الاقوم ، وافتقدت طريقتهم الشاذة تلك المرونة التي عن الصراط الاقوم ، وافتقدت طريقتهم الشاذة تلك المرونة التي

يجب تواجدها في كل من جانبي التطبيق ، حتى يصيرالتطبيق عملا غيرمناف لاصولالعقل ، ولالضوابط الشرع .

و عدم نجاح التطبيق من جهة قصور الطريقة التطبيقية هو ما نسميه بشذوذ التطبيق، و هذا الشذوذ غير مختص بالفلاسفة والمتكلمين المسلمين ، بل هو خاصية اكثر الفلسفات المعتنقة للإديان و جميع المذاهب الكلامية المستخدمة للفلسفات ، الا المذهب الكلامي الشيعي على ما عرفناه من ذلك المذهب الكلامي، من حيث ابتنائه على كشف الحقيقة والاستناد الى المبادى اليقينية المتمثلة عند الامامية في ضروريات العقل والقضايا الثابتة عن الكتاب المجيد و عن النبي و اوصيائه المعصومين صلوات الله عليه و عليهم اجمعين .

و اضافة الى هذا الركن الاساسى المقوم لحقيقة التطبيق المنطقى، يلزم على الباحث المتعاطى للتطبيق ان يكون على الحاطة علمية باصول و مسائل طرفى التطبيق، و ان يبعدالهوى عن نفسه كى لاتميل بعضالميل الى بعضالاطراف، فان هذه الهوى و ان خفت و ضعفت، تلعب اعظم الدور فى قلبالحقيقة و صرف التفكير عن صراط القويم، و ذلك اما بصورة مشعوربها، و اما بصورة لاشعورية، و هذه الصور اللاشعورية هى ما تقضى على خلوص التفكير الانسانى فى اكثر الاحيان، ولا ينجو منه انسان الا بالتركية و تطوير النفس الى قدس الحقيقة الم ائعة.

و انها بقضائها هذا على خلوص التفكير يخلق ما سميناه بالجدل الخفى ، و هو افحش واسوء من الجدل الجلى المستعمل فى الفلسفات التأويلية والمذاهب الكلامية ، و هذا الامراى طرد الجدل الخفى من اعظم الاسس فى بناء التفكير العام و بقاء اصوله و قواعده تجاء عاصفة الاراء والتشكيكات ، و موجباب زيغ العقل عن السبيل الاقوم ، و تتلخص ما يجب اعتباره فى عملية التطبيق كما يلى :

الاول: التأمل الجامع في طرفي التطبيق بحيث يـؤدى الي مرونة منطقية في الطرفين، يتطابقا من غير نكلف و لاانحراف، و هذا التأمل المؤدى الى المرونة هو الاساس لعملية التطبيق، والا فاما هو تفسير بالرأى و تأويل، اوجدل كلامي، واستخدام للعقل في سبيل المزعومات غير اليقينية.

الثانى : طردالجدل الخفى ، و هذا الامر اضافة الى دخله فى التطبيق يعد من اعظم اركان التفكير البشرى .

الثالث: الاحاطة التامة باصول ومسائل طرفى التطبيق. و واضح حقاً ان هذه الامور المعتبرة فى نجاح التطبيق بوصفه عملا منطقيا غير متواجدة فى التطبيقات المشائية والاستخدامات الكلامية، و لذلك نرى انها عمليات خائبة بمقدار كثير لم يرافقها التوفيق هذا ، وليعلم ان هذه المسئلة ، اعنى مسئلة التطبيق من طراز اهم مسائل العلم ، يتطلب لنجاحه فى مجالات العلم والفلسفة بحوثاً ضافية فى جميع نواحيها على اسس منطقية لاتقبل اى ريب و تشكيك ، والافتعاطى التطبيقات العشوائية لاتزيد غير تتبير.

# موقفالفلسفة المشائية منالعرفان تعريف و تقسيم علمالعرفان

ان العرفان من اجل العلوم البشرية والاسلامية ، وله نصيب اوفر في الثقافة والحضارة الاخلاقية ، و في توسيع نطاق القوة العقلية ، و ينقسم الى قسمين :

القسم الأول: العرفان العلمى الذى يتعهد تفسير الوجود و نظامه و تجليه و مراتبه على اسس المكاشفة والشهود ، لاعلى اسس الاستدلال العقلى ، و هذا لا يعنى ان العرفان يرفض كل الرفض اسلوب الاستدلال العقلى ، فان العرفان العلمى قد سمع فى نظامه التفسيرى لذلك الاسلوب المنطقى .

والذي يجوزان يراد من ابتناء على العرفان على اسس

المكاشفة والشهود هو أن العرفان قد أشاد صرحه العلمي على اصول ناتجة عن الاتصال بالغيب والاطلاع على باطن الـوجود، و هذا العلم في بنائه هذا لاينفي اصول العقل الضرورية ، لكنه يدعى بان اصول العقل ليست بمثابة يمكن بناء صرح علمي شامخ عليها، و ذلك لتصورها عن إن ينكشف بها تلك الحقايق الوجودية التي تخضع عندها قوة العقل، لالمناف اتها و مخالفتها لتلك الحقايق ، اذن يجب ان نحصل اصولا تقوى على كشف الاطوار المستقرة فـوق الطور العقلي، و ليست هـذه الأصول الا اسس المكاشفة و قواعد الشهود ، اعنى الاسس و القواعد التي انتحتها الاتصال بسر الوجود مباشرة ، كما يقوله علم العرفان، ثم اذا تحصلت هذه الاسس والقواعد اما بالكشف المباشر والشهود المتصل بالغيب، و اما بالإيمان بمن يدعى ذلك فللباحث عن العرفان ان يستخرج المسائل عن تلك الاسس استخراجاً مبنياً على اصول العقل و ضوابطه ، فاصول العقل بدلا من ان يلعب دور التأسس للمسائل، و يتلقى بمثابة البنيات الاساسية للقضايا بدلا من ذلك، يلعب هنا، اي في طور العرفان دور التنظيم والاستخراج كالدور الذي تلعبه قواعد المنطق في الفلسفة و سائر العلوم الاستدلالية. فالعرفان غيرناف للفلسفة ولأ متناقض معها ، بل يستخدمها كعلم آلى لاينظر اليه في نفسه ، بل ينظر به الى غيره ، كالمنطق بالقياس الى الفلسفة والعلوم ، وكعلم الاصول بالقياس الى علم الفقه .

هذا ما يمكن لعلم العرفان ان يتخذه من دون ان يتنافى مع اسسه الأولية ولا مع طريقته الاساسية فى اثبات المسائل و تفسيرها، لكنه اضافة الى اختلافه عن الفلسفة بالاسس يختلف عنها بالطريقة المتخذة لاثبات و تحقيق المسائل، فان طريقة الخاصة فى تحقيق المسائل هى الطريقة السلوكية الاشراقية غير المنافية للطريقة الاستدلالية العقلية ، فان طريقة الاستدلال انما هى فى طول

طريقة السلوك والاشراق لا في عرضها ، حتى يمكن لتلك الطريقة الاستدلالية ان تعارضها و تتنافى معها ، و انلم يكن مجردكون شيئي في عرض آخر موجباً للتعارض والتنافي.

فاتضح اذن ان العرفان غير متناف مع الفلسفة ، بل يختلف عنها في الاسس والركائر الاولية و في الطريقة الاثباتية و لذلك يمكن للعرفان ان يستفيد من الاصول العقلية في التنظيم والتفسير والاستخراج في حين احتفاظه على اصوله و طريقته، كما يمكن للفلسفة ان يتخذ من العرفان ركائز و بنيات قويمة ، و تستخرج على ضوئها مسائل جديدة ، او تفسر في شعاعها معضلات المسائل العاصية على التفكير الفلسفي البحت ، و هذا ما سوف نوضحه حينما نريد مفهوم اجمالي عن الحكمة المتعالية .

القسم الثانى: العرفان العملى الذى يتعهد تفسير كيفية السلوك الى الغاية الكمالية القصوى، بانياً بحوثه و تبييناته على اسس مسبقة من العرفان العلمى، هذا قدر يسير من تعريف العرفان بصفته علماً كساير العلوم والبصفته واقعية كمالية للسالك سبيل الكشف والاتصال بالغيب.

و اما موقف الفلسفة المشائية تجاه هذا العلم فموقف سلبي يتمثل في عدم الاقرار اكثرياً ،كما و قد يتمثل في الانكار والنفي اقلياً ، و نعنى من الموقف السلبي تجاه العرفان: ان هذه الفلسفة لم تقر اصول المكاشفة والشهود ، ولم تؤمن بمعطيات تلك الاصول، بمثابة اصول يجوز بناء المسائل العلمية عليها ، و معطيات يجوز الايمان المنطقي بها ، وقد يشاهد بعض الخطوط في هذه الفلسفة تنفى و ترفض كل قيمة لمعطيات علم العرفان ،كما قد يشاهد بعض اخر من الخطوط تقر الاصول العرفانية ، فهذا ابوعلى بنسينا قد رجع عن موقفه السلبي و اقر العرفان ، وزين انماط كتابه المسمى بالحوال العارفين و درجات السلوك . والذي نراه حول الفلسفة المشائية الاسلامية انها احتفظت والذي نراه حول الفلسفة المشائية الاسلامية انها احتفظت

كه مفاتيح الغيب

باصولها و طريقتها الاثباتية اولا و آخراً، ولم يدخل في استدلاله قط عنصراً عرفانياً، لكنها مع احتفاظها بكيانها المطنب اقرت في بعض الاحيان، و على حساب عدة من الفلاسفة المتقدمين والمتأخرين، و من حيث تمثلها في عدد من الفلسفات المنصبغة بافكار ثلة من عبقريات التفكير والتحقيق، اقرت اسس العرفان، و مع ذلك لم يدخلوا هذه الاسس في استدلالاتهم العقلية، و انما استنادوا منها و من مسائلها في تفجير طاقات الضمير و توسيع نطاق البصيرة واثراء المفاهيم الفلسفية من غير ان يؤثر شيئي من ذلك في تغيير الاصول و تطور اسلوب الاستدلال.

#### عبقريات الفلسفة المشائية

قد طلع بعد الفارابي و ابن سينا عبقريات فذة في الفلسفة المشائية قد اثروا في تطويرها و ازدهارها و ازديادها شرحاً و تفسيراً و تطبيقاً ، و من هؤلاء ابن رشد الاندلسي الذي نشر الفلسفة في الناحية الاوربية المسلمة و غير المسلمة، و منهم الجامع للعلوم ، النجم اللامع في الحضارة والفلسفة الخواجا نصير الدين الطوسي الذي نشر العلوم والفلسفات و شرحها و فسرها ، له كتب قيمة في مختلف العلوم ، منها شرح الاشارات ، و هو تفسير عميق لفلسفة ابن سينا ، و منها تجريد الاعتقاد في الكلام الشيعي، يحمل هذا الكتاب عدة من آرائه القيمة .

و من هؤلاء عبقرى التفكير و امير التقرير الدراسي، المعلم الثالث السيد محمد باقر الداماد صاحب كتاب القبسات والافق المبين وغيرهما من كتب في الفلسفة والفقه والحديث والرياضيات و الذي يلفت النظر من مواقف هذا الفيلسوف المتفقه موقفان:

الأول: موقفه تجاه شرح الفلسفة و تفسيرها ، و هو بحق قد اثبت شخصيته المستقله في ذلك المجال ، اذ قد طالع الفلسفة المشائية قبل الاسلام و بعده و عمن فيها ، كما نظر في الفلسفة

الاشراقية بدقة و تدبر ، و فهم الفلسفة ثم درسها و فسرها بوعى جديد مستقل ، و طور عدة من اصولها و مسائلها ، و اشتهر من ذلك كله بنظريته العصبية في حدوث العالم المسماة بالحدوث الدهرى ، و كتب كتاب القبسات لاثباتها .

الثانى: موقفه تجاه الاحاديث المروية عن المعصومين عليهم السلام، و لقد احسن الصنع في ذلك الموقف، و اعانه على ذلك بضاعته في الحديث و تضلعه في الدراية و الرجال و فقه الاحاديث.

ادخل هذا الفيلسوف احاديث المعصومين عليهمالسلام في الاستدلال الفلسفى، و اتخذ منها اصولا لتفكيره، و فرع على تلك الاصول عدة مسائل جليلة اتسعت بها افق الفلسفة، و قدوفق المحقق الداماد في مجال التطبيق اكثر ممن تقدم عليه زماناً بمقدرته التفسيرية في الاحاديث الدينية و بموهبته العقلية في وعي الفلسفات المختلفة والحقيقة التي يجب ان لانتغافل عنها، هي ان فلسفة الداماد احدالمبشرات بطلوع الفلسفة المتعالية، و احدالمعدات التاريخية لظهورها.

و نؤكدان الداماد كان آخر فيلسوف مشائى فى التسلسل التاريخى لجليل الفلاسفة المشائين، و انتهت به سلطة هذه الفلسفة وابتليت بعده بالتفرق، لم يبق منها غير ظهورات متفرقة فى عدد منفصل من الفلاسفة، الذين قد لايسمع الشواهد بعد بعض منهم من المشائين، فهو خاتم المشائين و بقية السلف الفلسفى المشائى، و احد الذين شاركوا بكثير فى فتح العصر الجديد على الفلسفة عموماً و على الفلسفة الاسلامية خصوصاً شكراً مساعيهم.

## فلسفة الأشراق

ان الفلسفة في تطورها التاريخي واجهت عدة انقلابات فكرية عصفت بكيانها العتيق و حولتها الى مبدأ جديد ، وقفزتها

منه الى مجال اوسع و ميدان ارحب ، و من جملة تلك الانقلابات الفكرية العاصفة هى حادثة طلوع الحكمة الاشراقيه على افق الفلسفة والعلم ، لقد كانت المشائية قبل حكمة الاشراق هى المسيطرة على الاجواء الفكرية ، و قد تجمدت الافكار من جراء هذه السيطرة على ما هو قانون كل سيطرة فكرية مانعة عن سلوك العقل طريقاً تفكيرياً آخر .

لكن فلسفة الاشراق اذابت بظهورها ذلك التجمد الفكرى، و فتحت للعقل طريقاً آخر غير ماكان يألفه من المشائية المسيطرة، فازدهرت العقول ازدهاراً، و تبخرت الاوهام جفاء ، و طربت النفوس اشتياقاً.

ولقد ارادت العناية الالهية ظهور ذلك الانقلاب الفكرى على يدرجل فارسى سهروردى شابه المثل النورية في الصفاء الفكرى و البهاء العقلى على حد دعوى اتباعه ، و قداشتهر ذلك الفيلسوف بالشيخ الاشراقى والشيخ السهروردى والشيخ المقتول، و قد قتلته الفئة المحاكمة الايوبية بالتماس عدة من الذين خصموه في تفكيره الحرو و آرائه الجديدة ، المخالفة لمظنوناتهم التى الصقوابها الطبايع الديني ظلماً وزورا ، و هكذا كانت و ستكون قصة الانسانية المعذبة تأسياً باوليائها الكرام من النبيين والائمة المعصومين و الشهداء والصديقين و العلماء الراسخين عليهم ازكى صلوات المصلين .

## العناصر الاغريقية لفلسفة الاشراق

عرفنا سابقاً اجمالاً عن فلسفات افلاطون وارسطو وافلوطين والفرس القديم، لكن نعيده هنا بايضاح عن تلك الفلسفات من جهة اخرى غير ما تقدم، والسبب الذي يحتم علينا ذلك الاهتمام هو ان تلك الفلسفة الاشراقية المزيجة.

ان فلسفة افلاطون كانت لنا خصلتان متعانقتان ، احداهما روح التأله والاتصال بقدس الالهية ، و هذه الخصلة تعبر عن البعد العرفاني لهذه الفلسفة ، والثاني سلطان الاستدلال المنطقي القويم ، و تعبر هذه الخصلة عن البعد العقلي المنطقي لفلسفة افلاطون ، و قدنمت و تكاملت كل من الخصلتين في طريقها الخاص من دون ان تأخذا طريقاً مشتركاً الافي زمن متأخر جداً على مستوى الحكمة المتعالية التي سنفسرها عندما وصلنا الى فلسفة صدر الدين الشير ازى .

فاما سلطان المنطق فقد استمر بعد افلاطون و تربع على عرشه فى فلسفة ارسطو الجامعة ، كما استمر بعد ارسطو فى صورة فلسفات متعددة بعضها تفسيرية بحتة كاستمر ار للبحوث الارسطية و بعضها مبرزة بشيئى من الاستقلال ، و بعضها دينية قد استخدمت لتشييد الاراء المنسوبة الى الديانة ، و بعضها مستقلة بوعيها فى عين مشاركتها لفلسفة ارسطو ، كما اوضحناه عند ايضاح فلسفة الفارابي و ابنسينا ، و بعضها مستقلة بوعيها مفارقة لفلسفة ارسطو ، لكنها مع ذلك تحتفظ بسلطان المنطق ، و تتأثر بقوة الاستدلال و ذلك كهذه الفلسفة الاشراقية التى نريد لها بعض الايضاح .

واما روحالتأله في المعبر عن البعد العرفاني للافلاطونية فقد تمثل في افلوطين ونمى به، واستمر في صور فلسفية مختلفة، الى ان صارت عنصراً من الفلسفة الاشراقية الاسلامية، و انتهى بذلك سيرها المستقل في تاريخ الفلسفة الاسلامية، والكتاب الذي يمثل حكمة افلوطين هو كتاب (اثولوجيا) اي معرفة الربوبية.

# آراء الفرس و فلسفتها فيالحكمة الأشراقية

قد قلنا سابقاً انه كانت في عصر تاريخي اقدم من الفلسفة الاغريقية فلسفات اخرى ذات اصول قيمة ، قد شاركت بكثير في الحضارة و اثرائها و في رقى الانسان و تكامل علومه واخلاقه

لب مفاتيح الغيب

و صنايعه ، و من تلك الفلسفات هو الفلسفة الايرانية العتيقة، التي كملت و تمثلت في زرتشت بكل من قسميه النظرى و العملى ، و الذى يظهر لنا هو ان الشيخ شهاب الدين السهروردى صاحب فلسفة الاشراق قد قرأ هذه الفلسفة و وعاها وعياً عميقا ، و تأثر بها تأثراً كبيراً، الى ان انطبعت فلسفته بطابع هذه الفلسفة العتيقة بمقدار كثير، ولان يلمس هذا الطابع الفارسي العتيق في فلسفته يجب علينا ان ندرس الفلسفة الايرانية العريقة التي تمتد جذورها الى علينا ان ندرس الفلسفة الايرانية العريقة التي تمتد جذورها الى الاعصار الماضية المتقدمة على العصر الاغريقي القديم.

ان الفلسفة الايرانية العتيقة على ما يعطيه الفحوص والانباء التاريخية ، تتلخص عدة من خطوطها الرئيسية و اصولها الكلية فيمايلي من الاقسام .

الاول: مفهومها الكلى عن الوجود و احكامه ، والذى يعطيه النظر الدقيق هو ان مفهومها عن العالم و علله مفهوم توحيدى يرجع كل الحوادث والوجودات الى مبدأ واحد احدى ، به يمكن اعطاء تفسير صحيح عن النظام الوجودى العام، و هذا المفهوم التوحيدى هو الامر المشترك بين جميع الفلسفات والاديان التوحيدية ، ولايصح ماينسب الى هذه الفلسفة و الى ديانة زرتشت من الثنوية و الشرك ، لا في مجال الايجاد والخلق والمبدئية ، ولا في مجال العبودية ، فان المبدأ في اعتقادها واحد، والمعبود الحق ايضاً واحد، وهذا المبدأ الواحدالذي واحد، وهوالذي يستحق وحده للعبودية .

الثانى : ان اهورامزدا بصفته اله الكل و مبدأ الكل ، قد اوجد فى عالم الامكان اصلين امكانيين ، و نوعين من الوجود على وفق حكمته الالهية .

الاصل الاول: هوالوجود النوراني الخير الذي يتصل باهورامزدا من جهة ذاته النورية، و يبث الخير و جهات الكمال

فى العالم الانسانى ، البعيد عن العالم الربوبى، غير ان له امكان الوصول الى العالم الربوبى اذا ساعدته الاسباب القدرية و لم تمانعه الموانع الظلمانية، وهذا الوجود النورانى هو مبدأ امكانى للخير والكمال، ولايتناقض هذه المبدئية مع مبدئية البارى العامة الازلية ، اذهذه المبدئية الامكانية فى طول المبدئية الربويية و معلول لها و ناتج عنها ، كما ان مبدئية النار مثلا للاحراق غير متنافية معالمبدئية العامة الالهية، فان افتراض المبادى المتوسطة بين المبدأ الاول والحوادث البعيدة عنه امر لامفرعنه فى اى تفكير فلسفى ، بل لامناص منه فى التفكير العرفانى ايضاً .

و يتمثل هذا الوجود النورى فى عدة وجودات نورية مسماة عند الفرس بالايزدات و الامشاسپندات ، و هم الذين يتعاطون وجوه الخيرات و اعمال الحسنات و امداد المستعدين للاتصال بقدس العالم النورانى، ويتعهدون حرب القوى الشريرة والمبادى العاصية.

و يسيطر على الايزدات و الامشاسپندات وجود اقوى و اتم، و هو ايزد الايزدات ، و قد يسمى باسم النوع الكلى رمزاً الى جامعيته و قوته و فضيلته فى درجة الوجود والنورية والخيرية ، فيقال عليه الايزد واليزدان باطلاق وارسال، كما يسمى اصل الوجود النورانى و سنخه الكامل المحتوى على الوجودات الكثيرة بالنزدان والايزد.

اذن تبين ان اليزدان او الايزد ليس هوالبارى تعالى شأنه، بل المراد منه عندالفرس القديم هوالذى يعبر عنه فى الاسلام و سائر الشرايع الحنيفة بالملك و الملائكة ، و الاهريمن الذى هو قوة الشرور و ممدها ، انما يقع فى مقابل اليزدان لا فى مقابل اهورا مزدا ، كما يقع الشيطان فى مقابل الملك لا فى مقابل الله تعالى ، فليس لاهريمن قوة على التصرف فى السلطان الاهورائى، و انما هو شيئى حقير مخلوق مقهور بذاته و هويته للقدرة الالهية.

الاصل الثانى: هو مرتبة الوجودات الشريرة التى تعادى الوجود الخير و القوى الخيرة ، و تزاحم الذين يريدون العالم المينوى، وتعاونون على الأثم والعدوان وعلى الأمراض والاضرار، و يترأس على هذه الشريرات موجود اقوى منها فى الشرية يسمى عند الفرس القديم باهريمن، كما تسمى الشريرات ايضاً بالاهريمنات و تلك الشريرات خيل اهريمن و جنده و اعوانه ، كما ان للشيطان فى الاسلام اعواناً و جنداً يناديهم و يستغيثهم .

و كون هذه القوى قوى شريرة لاتتنافي معالاصل الفلسفي القائل بأن الشر ملحق بسنخ العدم ، فإن معنى شريتها مبدئيتها للاضرار و الأمراض والمصيبات ، و معاونتها على المعاصى والسيئآت و الحرمانات ، و لاشك ان هذه الامور شرور في عرف الناس و في حوزة الاديان و الشرايع، و ان لم تكن من جهة وجوداتها بشرور في التفكير الفلسفي، فهذه القوى مباد للشرور بمعنا الديني لا بمعناها الفلسفي الذي يلحق عند التحليل بالإعدام والعدميات، ويوجدهنا تفسير آخر من مبادي الخير و الشرعلي اساس النور و الظلمة ، و قدتنبه له السهر وردي صاحب الأشراق و هو ان النور مبدأ الخير كله، والظلمة مبدأ الشركله، ويعني هذه الفلسفة و الديانة من النور حقيقة الجوهر الأهورائي، و من الظلمة عالم الأمكان برمته، و ليس الظلمة اصلا في عرض النور، انما الظلمة حقيقة امكانية يمتنع وجودها من دون فاعلية النور الواجب الوجود لذاته ، و اليها يستند جهات القوة والنقص والعدم كلها، و هذا احدالتفسير ات لنظرية النور والظلمة والخير والشر، و قد امنت بها تلك الحكمة العتيقة و اسست عليها ركائز ها واصولها ، و تبرأت منذ ظهورها من الثنوية والوثنية، ومما اعتنقه مشركوا المجوس والمانويون ، واسندوها الى حكمة الخسروان و ديانة الاهورا ، كما تبرأت شريعة موسى (ع) و ديانة عيسى (ع) مما ابتدعته اليهود والنصاري من عقايد الوثنية و احكام الفجور والعصبيات، واسندتها الى موسى و عيسى عليهما السلام فالاشكال بالثنوية على نظرية النور والظلمة مطلقا ذائب فى شعشعة البرهان و منهار عند سلطان التحقيق، كما ان اشكال تنافى مبدئية الملك والشيطان و يزدان و اهريمن مع المبدئية الالهية منهار ساقط من اصله، فان مبدئية هذه القوى مبدئية توسطية امكانية منبثقة عن المبدئية الالهية، و معدودة من مراتبها و ظهوراتها ، كما الامرعلى هذا المنوال فى جميع المؤثرات الطبيعية وغير الطبيعة، وادق التفاسير واكملها عن هذه المبدئية الامكانية هو ما ورد عن الائمة المعصومين عليهم السلام من الامرين الامرين .

الثالث: ان نفس الانسان و كل نوع يماثله في الاختيار والتكليف هي المعركة الاصلية للصراع بين الملائكة والشياطين، هاتين الطائفتين اللتين تسميان في الحكمة الفهلوية والخسروانية بالايزدات والاهريمنات، فان غلبت قوى الخير و تخلص الانسان من تسلل القوى الشريرة داخل وجوده، التحق بالاسفند مينو محل الابرار، و ان غلبت قوى الشروانهزمت ملائكة الخير، انتكس الانسان في انكرا مينو محل الاشرار.

الرابع: ان للانسان ان يشاهد الملائكة الايزدية، و أن يستعين بها استعانة مباشرة و ذلك بالتزكية والتصفية و طرد الشياطين عن معركة نفسه.

الخامس: ان حقيقة الوجود هوالنور، و اهورامزدا هو النور الاتم الاقهر الابهر غيرالمتناهى فى النورية، و هو النور النواجب الوجود الذى به يخرج الاشياء من الظلمة الحقيقة و هى العدم الى النور الحقيقى وهو الوجود، ومن هنايتضح ان الممكن ليس عندهم من حقيقة الوجود، فان حقيقته هى الظلمة الذاتية الامكانية الفاقدة للوجود و النور، فهو محض الحاجة الى النور الذى هوالاصل فى الموجودية.

السادس: ان احكام النور تتقلص كلماتنز ل النور بتشعشعاته،

و تظهر بدلا منها احكام الظلمة ، و لذلك يكون الموجودات العالية الدانية غاسقة محكومة لاحكام الظلمة، واما الموجودات العالية فنيرة لامعة تظهر عليها احكام النور ، ولابد منها ان نذكر بان اصل تقلص النور الامكانى هذا من جملة الاصول المهمة فى الحكمة الفارسية العتيقة .

السابع: ان النبى هو الانسان المنصور المعصوم الذى باشر الاهورا دفع الشيطان عنه، وزكاه من اصل خلقته الاولية، و هذه عدة من الخطوط والاصول لفلسفة ايـران القديم، قـد شكلت فى تطورها عنصراً آخر من عناصر الفلسفة الاشراقية.

## الاراء الدينية الاسلامية في فلسفة الاشراق

ان فلسفة الاشراق فلسفة اسلامية بالمعنى الذى ذكرناه سابقاً فى اسلامية الفلسفة عموماً ، اذن تحتل الاراء الدينية الاسلامية محلارئيساً فى هذه الفلسفة ، و تشكل عنصراً اساسياً من عناصرها، و على هذا الاساس تندرج فى سلسلة الفلسفات التطبيقية، فيجب عليها ان يختار الموقف المناسب لاسسها تجاه الاراء الدينية، وقد اختارت الفلسفة الاشراقية ذلك الموقف التطبيقى ، و حققت بموقفها ذلك تطوراً فى الفلسفة المجردة من ناحيته ، و فى الفلسفة التطبيقية الاسلامية من ناحية اخرى ، و قدوفقت فى عدة كثيرة من التطبيقات توفيقاً اكثر من الفلسفة المشائية ، لكنها توقفت من سيرها و تطورها لعدة امور لسناهنا بصدد دراستها ، و فى حين من سيرها و توقفها استدامت المشائية تطورها حتى انتهت الى فلسفة الداماد بصفة فلسفة راقية نضيجة ناجحة فى كثير من مشاكل فلسفة الداماد بصفة فلسفة راقية نضيجة ناجحة فى كثير من مشاكل الكون و فى كثير من التطبيقات ، و قد امده فى ذلك خبرته فى الاحاديث الدينية و تفسير الايات القرآنية .

و قد درسنا سابقاً عملية التطبيق و خطوطها المشتركة و عدة من النقود الموجهة الى المشائية ، و نؤكدهاهنا ان تلك النقود

و الاشكالات موجهة ايضاً الى الاشراقية ، فلاحاجة الى اعادتها، غير انه يجب ان نذكر بان الاشراقية اكثر مرونة فى اصولها و مسائلها من المشائية ، ولوكان قدرلها استدامة السير لبلغت ذروة عالية فى الكشف و الابتكار من جهة ، و فى التطبيق والتفسير من جهة اخرى، والسبب الذى يعلل هذه المرونة هو عنصر السلوك الاشراقي الذى تبنته هذه الفلسفة و اتسمت به ، و قد اضاف اليها هذا العنصر شحنة دينية اكثر مما كانت للمشائية ، كما قرنها بالعرفان قرناً اكيداً على حين امتيازها عن العرفان بقبولها لاسس الاستدلال كعنصر من عناصر كشف الحقيقة ، و رفض العرفان لها و توغله فى الاراء الدينية الاسلامية ، الى حيث تبنى تلك الاراء بمثابة اعظم العناصر الدخيلة فى كشف الحقيقة .

و لست اعنى من رفض العرفان لاصول الاستدلال رفضه لتلك الاصول رفضاً مطلقا ، بل اعنى منه رفضه لها بمثابة الاصول الاساسية ، و الافقداش نا سابقاً ان العرفان يقر عنصر الاستدلال المنطقى كعنصر تفسيرى لما يستخلص من الاسس الكشفية و الشهودية ، ولامناص ايضاً عن ذلك اذا ما ارادان يكون علماً قابلا للدراسة و قوانينها ، و ان كان يظهر من عدة من العرفان قابلا رفض الاستدلال مطلقا ، لكن كلامنا على افتراض العرفان قابلا للدراسة و اضافة ذلك كله فقد تكيفت فلسفة الاشراق من جهة عنصر السلوك والاشراق بكيفية اخلاقية تهذيبية فوق الاخلاق في مستواها المألوف ، و من هذه الناحية اتصفت تلك الفلسفة النظرية في صميم جوهرها بصفة العملية ، فهي في نفس الوقت فلسفة نظرية و عملية معاً ، فحققت هذه الفلسفة بهذه الصفة بنية اساسية من البنيات الاساسيةلصرح الفلسفة المتعالية الذي اشاده صدر المتألهين الشير ازي باكثر بنياته و اسسه ، كماياتي بعض الشرح عنها .

### العرَفان في فلسفة الأشراق

كانا قداشرنا بعض الاشارة الى كيفية الصلة بينها وبين العرفان، ونزيد هنا فنقول: انها تشترك معالعرفان في اقرار اصول الكشف والشهود و تبنيها ، و هذه النقطة هي النقطة الاصلية المشتركة بينهما ، و تفترق عن العرفان في الطريقة التفسيرية للوجود و احكامه و ظهوراته ، و في الخضوع لعنصر الاستدلال لتقريب الاصول و المبادى و في عدة من المسائل الرئيسية التي تقع في صف الاصول و المبادى ، و اما افتراق الاشراقية عن العرفان في الطريفة التفسيرية للوجود ، فلان الفلسفة الاشراقية تفسير الوجود على اساس النور و قواعده ، و اما العرفان فتفسر الوجود على اساس الاسماء والصفات .

## عدة من اسس فلسفة الأشراق و خطوطها الرئيسية

ان الشيخ صاحب الاشراق قددرس الفلسفات الماضية و فكر في الاراء الدينية و تأمل في المعطيات السلوكية العرفانية ، فاستخلص منها اصولا و اسساً و تبنيها في حكمته ، و تتلخص هذه الاصول و الخطوط الرئيسية لفلسفته فيمايلي :

الاول: ان الطبايع المتكررة التي يلزم من فرض وجودها التكرر والتسلسل طبايع ممتنعة، ومن تلك الطبايع طبايع الوجود والوحدة والامكان.

الثانى: ان الأصل فى دار التحقق نظراً الى قانون الطبايع المتكررة هو سنخ الطبايع غير المتكررة ، و هى الماهيات النورية.

الثالث: ان المبدأ الحقيقي للوجود هو الواجب الوجود بالذات الذي هو حقيقة النور الاتم الاقهر الابهر، فالنور الاول الغني الحقيقي هو الاصل الاساسي في دار التحقق و في المبدئية المطلقة.

الرابع: ان للنور قواعد و قوانين و احكاماً داتية كمالية منها تستخلص الاحكام الميتافيزيقية.

الخامس: ان من اعظم احكام النور هو انه متشعشع بذاته بالأضواء والانوار المترائية في سلسلة نورية مبتدئة من النور الاتم الى اضعف الانوار اللاحق بالظلمة ، و قد اختفى فيه احكام النور الحقيقى .

السادس: ان مصححات صدور العالم بكثرته عن النور الأول هي الانوار العقلية القاهرة بتشعشعاتها الذاتية المتعاكسة، فتشكل هذه الاشعة المتعاكسة مجموعة كثيرة من الجهات الواقعية الموجبة لصحة صدور الكثير الواقعي.

السابع: ان للنور صفات ذاتية سرمدية ، و هى العلم والحيوة والقدرة والمشية والسمع والبصر والتكلم ، ولاتنفك هذه الصفات عن النور ، و ان تنزل الى اقصى درجات النزول ، لكنها تختفى في باطن النور و تتجول بدلا منها احكام الظلمات والصيصيات التى هى الاعدام والنقائص ، ولا تنطفى هذه الغلبة الظلمانية فى المراتب النزولية شعلة النور الجوالة من رأس مخروط النور الى قاعدته .

الثامن : ان الانواع الارضية والفلكية ناشئة عن العقول النورية الواقعة في السلسلة العرضية .

التاسع: ان للنور وفقاً لدرجات تشعشعه الذاتى عدة عوالم مترتبة: الأول عالم الوجوب والغنى والأحاطة، وهوعالم القدس الألهى، الثانى عالم الأمكانيات، و تنقسم هذا العالم الى عوالم: الأول عالم الأنوار القاهرة الطولية، الثانى عالم الأنوار القاهرة العرضية و هى ارباب انواع العالم الجسدانى، الثالث عالم الأنوار الاسفهبدية الفلكية، الرابع عالم الأنوار الاسفهبدية الخامس عالم المثال المنفصل المجرد، وهو عالم الأشباح المعلقة والمثل الهندسية المجردة عن المواد،

والخالية عن الاستعداد ، السادس عالم الصياصى والشبكات ، السابع عالم الغواسق و الاجسام ، و قد تعبر فلسفة الاشراق عن السادس والسابع بعالم البرزخ ، ولاتذعن بالمادة الاولى التي اقرها المشائية كاول مرحلة للطبيعة .

العاشر من تلك الاصول والخطوط: ان الانوار الاسفهبدية تخلص الى الوطن النورى بتخلية ذواتها عن الهيئآت الراسخة والبرازخ المانعة الموجبة لثقل الاسفهبديات، ويقوم هذا الاصل بدور رئيسى في مسائل المعاد والتناسخ.

الحادى عشر: ان النور عاشق بذاته لذاته ، و اذا تنزل الى البرازخ والغواسق انعطف الى مبدئه الاتم الانور ، واشتاق اليه اشتياقاً جبلياً ، و تضرع اليه تضرعاً فطريا ، فيجذبه ذلك الانور اللامتناهى الى جنابه الاقدس ، ثم يقع النور النازل المتصاعب على افق الجلال ، فيتشعشع من ذلك الافق و يمد سائر الانوار النازلة المتصاعدة الى القدس الالهى ، والانوار المتصاعدة بذواتها لابممدات خارجية هي ذوات الاولياء الاقدسين ، والحجج المعصومين ، عليهم افضل صلوات المصلين .

### موقف حكمة الأشراق تجاه المشائية

قدقامت الحكمة الاشراقية بنسف اصول المشائية ودحض قواعدها و محو خطوطها العريضة و وجهت اليها نقوداً مركزة على بحوث و تحليلات عميقة ، و لم تستهدف الاشراقية هجومها العنيف على المشائية اصول الاستدلال المنطقى كما قديظنه من لم يكن له خبرة قوية عن الاساليب العلمية ، و بل اقرت الاستدلال بمنزلة احد اسباب كشف الحقيقة ، لابمنزلة السبب الوحيد كما يزعمه المشائية ، واضافت الى الاستدلال عنصر السلوك الاشراقى. فالاشراقية في حين اقرارها للاستدلال ترفض كفايتها وحدها في سبيل كشف الحقيقة ، اضف الى ذلك ان الاشراقية تريد في فحوصها مقصد اعلى واقصى من ذلك ، و هو الوصول العينى

الى الحقيقة العينية ، ولهذا ترفض الاستدلال ولا تقره كسبب للوصول الى الحقيقة ، الا بالعرض و من ناحية تنبيه العقل و بعث القوى السلوكية بالتشويق والتحريض، فالاستدلال احد اسباب كشف الحقيقة، واما بالقياس الى وصول الحقيقة فليس من الاسباب التسبيبية .

اذن تبين ان فلسفة الاشراق فلسفة استدلالية سلوكية ، تريد الاتصال بالنور الاتم .

و اذ بينا وجهة النظر الاشراقية حول المسائل الفلسفية ، فلابد من ان نشير لا يجازوا ختصار الى ان الاشراقية لا تبيح من المنطق الا ما يفرضه ضرورة البحث والتدليل ، و اما الزوائد والتطويلات المتسللة اليه فلا يقيم الاشراقية لها وزناً ، وقدا نطلقت من مبدأ مفهومها هذا عن المنطق الى عدد من التصريفات في قواعده و قضاياه ، و وجهت اضافة الى ذلك عدة اشكالات اساسية الى ضوابط المنطق المشهورة ، فاعدت المنطق لقبول تطويرات واجبة لا تتنافى مع الاصول الضرورية المنطقية التى لا يمكن جحدها و دحضها الا بجحد و دحض كيان المعرفة البشرية .

# طلوع الحكمة المتعالية (فلسفة صدرالمتألهين الشيرازي)

لقد اعطینا فی عرض خاطف جداً صورة ملخصة عن تطور الفلسفة من المبدأ الا غریقی والمبدأ الفارسی العتیق الی الدورة الاسلامیة البهیة ، ولقدا كملنا صورتنا عن تطور الفلسفات الاسلامیة الی طلوع الحكمة المتعالیة التی نرید عرضها بطریقتها وخطوطها العریضة و اسسها و عناصرها عرضاً ملخصاً خاطفا ، و تمهیداً لذلك نقول: ان ما اسلفنا ذكره من انواع المذاهب الفكریة والفلسفات المجردة والتطبیقیة تكون بالقیاس الی الحكمة المتعالیة بمنز لة العناصر والبنیات الاساسیة ، غیر انها افتقدت صورها الخاصة المستقلة و طرقها المتعددة ، وامترجت واتحدت فی صورة فلسفیة كاملة جامعة لها و مكملة ایاها و تطورت بذلك الی مستوی فلسفیة كاملة جامعة لها و مكملة ایاها و تطورت بذلك الی مستوی

مب مفاتيح الغيب

اعلى مما كانت عليه في حين تفرقها و اختلافها .

فالفلسفة المتعالية فلسفة مزيجة موحدة مبتكرة ، وقد باشرت معالجة مشاكل الكون العظمى على طريقتها الخاصة الجامعة و على ضوء الاسس التي كشفتها وابتكرتها في الطريق التفكيري ، و تبنيها لكل المسائل الوجودية .

وابتكرت هذه الفلسفة على يد فيلسوف شرقى مسلم ، قد نشأ في ايران بصفته بعض الوطن الاسلامي الموحد ، و تربى في بيئة علمية راقية في شيراز و اصبهان ، و تتلمذ على اساتذة الفلسفة والرياضيات والفقه والحديث و العرفان ، منهم المعلم الثالث السيدالداماد ، منهم شيخ الاسلام بهاء الدين العاملي ، وقرء المتون العلمية وجرب الجربزات والمقدرات الفكرية، ثم استقل بالتفكير و وقف نفسه على السلوك العرفاني والتفكير البرهاني، بالتفكير و وقف نفسه على السلوك العرفاني والتفكير البرهاني، فاكتمل عقله ، فابتكر طريقة فلسفية جامعة او جدت انقلاباً فكرياً في تاريخ الفلسفة والعلوم ، و وحد بذلك بين الفلسفة والاراء في تاريخ الفلسفة والعلوم ، و وحد بذلك بين الفلسفة والاراء و دمج العناصر المشائية والاشراقية والعرفان من ناحية اخرى ، من دمجها و مزجها و توحيدها فلسفة متعالية يمكن اعتبارها طلوعاً للحضارة الجديدة التفكيرية والفلسفية .

وابتكار الحكمة المتعالية هذا عملية فكرية سلوكية تعاطيها صدرالمتألهين، وادى بذلك تكليفه الى الانسانية والحضارة والى مبدئهما و مبدأ الكل، و بقى علينا ان نؤدى تكليفنا و نكمل ما ابتدئه، فانه و ان ابتدأ طريقة الحكمة المتعالية، لكن هذا لايعنى انه كمل تلك الطريقة واعطى صورة تامة عن الحكمة المتعالية، فانها اموراً ومقومات للطريقة الراقية واسساً للحكمة المتعالية خفيت على نفسه الشريفة فلم ينجزها، و هكذا كانت وستكون سنة الله في القرون الخالية والاعصار الاتية فلم يوقف شيئى في

سنة الله على فرد اوبيئة اوامة اوشعب، و ان من شيئى الاعندالله و جبروته الاعلى خزائنه، و ما ينزله الابقدر معلوم ، وسنوضح انشاء الله عدة من تلك الامور والاسس التى خفيت على صدر المتألهين و تلامذة مدرسته نظير المولى على بن جمشيد النورى و آقا على المدرس والمولى هادى السبز وارى .

# عناصر الحكمة المتعالية في فلسفة صدر المتألهين

ان ما سلف ذكره من الفلسفات الاسلامية و غير الاسلامية يشكل كل واحد منها عنصراً من عناصر هذه الفلسفة، وقدامتر جت هذه العناصر وخلصت وصفت و تعرت في امتر اجها هذا عن سلبياتها و تطرفاتها ، و توحدت في هيكل عقلي سلوكي جبار ، و اما العرفان والاراء الدينية والاسس العقلية المنطقية والفلسفية فهي شكل العناصر الرئيسية للفلسفة المذكورة ، وحق لها ان يعبر عنها باركان الحكمة المتعالية ، واذقد اسلفنا ذكراً ملخصاً عن تلك العناصر ، فلاحاجة هنا الى اعادتها ، وانما نلفت النظر الى ما عمله وصنعه صدر المتألهين على هذه العناصر المتقابلة في ظاهر الفهم ، و عند من لم يتعمق في لجة العلم حتى حصل منها صورة منطقية جديدة من صور الفلسفات .

ان ما صنعه فيلسوفنا على تلك العناصر يتلخص فيمايلى: فاولا درس الفلسفات و الاراء الدينية والعرفانية درساً متعمقاً متجنباً عن الانحياز الى رأى خاص او فلسفة خاصة من دون ان يسانده البرهان، واكتشف في دراساته اصول المذاهب والاراء والفلسفات و طرقها الاثباتية و فهم صلاتها و مميزاتها،

ا يستثنى من ذلك عدة من الموهبات الربوبية التي لاتستعد المادة الكلية لقبولها الا في فترات متباعدة من الزمن ، و تلك مثل النبوة والامامة والعصمة . ٢ هذه السنة هي ما ظفرنا بتحقيقها في ابحاثنا التاريخية والعرفانية، وقد نبهنا على ذلك قوله تعالى : تلك الايام نداولها بين الناس .

و علم بمقدار كثير جهات كمالها و نقصها ، فاطلع بذلك على الفلسفات و الاراء والمعارف في تطورها الاغريقي الفارسي الاسلامي .

و ثانياً حذف من الفلسفات و العرفانيات تطرفاتها الإيجابية والسلبية ، و جدلياتها المتسللة حذفاً مركزاً على علم كثير من الفلسفة .

و ثالثاً درس المذاهب الكلامية درساً متمادياً في الاطراف، و اجتنى منها ما اثمرت من التفسيرات العقلية والدينية ، و لم يحذفها كلها بمجرد ان ادلتها ادلة جدلية غير منساقة معالطرق المنطقية ، بل حذفت منها جدلها و اجاباتها الباطلة ، و اخذت منها ما تلائمت معالاصول المنطقية .

و رابعاً درس المذاهب التفسيرية و التفسيرات التى انتجتها تلك المذاهب حول القرآن ، و استفاد بذلك خبرة دينية عن الكتاب الالهى و الاراء الدينية ، و قد امدته هذه الخبرة فى اشادة صرح فلسفته الجبارة بحيث عدت المذاهب التفسيرية و منتجاتها عنصراً من فلسفته .

و خامساً فكر في الوجود كله تفكيراً مستقلاً عن الاتجاهات كلها ، فوعى بذلك عدة كثيرة من مسائل الكون اللامتناهي حتى صارت منطبعة فيه انطباع الصورة في المادة .

و سادساً اكتشف من خلال هذه التفكيرات و التأملات المتنالية المستمرة من خلال تلك الدراسات العميقة المتمادية طريقة جديدة في التفكير، مركزة على اصول و ضوابط جامعة و موحدة، ففتح بها باباً جديداً على العقل البشرى قدانفتح منه ابواب كثيرة من العلوم.

و سابعاً اكتشف بتلك الطريقة اصولا جديدة فى الحكمة والعلوم، و مسائل كثيرة ذات قيمة بالغة حول الوجود العظيم اللامتناهى، و قد حولت هذه الاصول و المسائل هيكل الفلسفة

على اساس قيم جديد ، و غيرت صورتها الى صورة بهية حديثة، و هيأتها بذلك لدمج سائر المكاتب و الاراء و مزجها فى هيكل موحد، فتساوقت الفلسفة بذلك التحويل الكبير معالكون العظيم الى درجة كبيرة ، و من ذلك تولدت الحكمة المتعالية بكثير من اسسها و اصولها و مسائلها ، و حان اذن ان نشرح هذه الحكمة و طريقتها شرحاً موجزا .

#### طريقة الفلسفة المتعالية

يجب قبل تعريف هذه الطريقة ان نعرف الميزبينها و بين المنطق:

ان المنطق اداة الاستدلال و وسيلة التدليل العامة التى لامناص عنها فى اثبات المطلوب، و قد اقره كل منكر لم يرد قلب الواقع و تطويره و فقاً لمتطلباته كما اقره الوجدان العقلى البشرى العام، ومن الطريف جداً ان الذين يرفضون المنطق بتهمة التجميد والسكون يقرونه فى حين رفضه ، فانهم حين يرفضونه فانما يركزون رفضهم على استدلال من طراز الاستدلال المنطقى ولا مفر لهم عنه ، و هذا هو المنطق العام للوجدان العقلى البشرى ، غير انه اشتهر بالمنطق الارسطى قضاء لحقه فى تهذيب قواعده و صياغتها فى صور متلائمة منضدة .

و اما الطريقة التفكيرية فهى امر آخر وراء المنطق، يمكن ان تختلف فيها الاتجاهات، ان الطريقة التفكيرية تتقوم بعدة امور منها المنطق، و منها نقطة الانطلاق الفكرى، و منها الاسس المفترضة قبلياً، و منها امور اخرى تتصل بنفى الجدل الخفى عن افق الذهن، و رفض الاستخدام عن عملية الاستدلال.

و اذتبينا تميز الطريقة عن المنطق ، نتبين مقومات طريقة صدر المتألهين في حكمته الراقية فنقول : تتلخص مقومات الطريقة المتعالية و عناصرها فيمايلي :

الاول: المنطق العام البشرى الذى قديوصف بالمنطق الصورى و قديوصف بالمنطق الارسطى، و وصفه بالارسطية لا يعنى ان ارسطو وضعه ، بل ولا ان ارسطو اكتشفه ، فان قواعد المنطق مرتكزة فى الوجدان العقلى ارتكازاً اولياً ، هذا اضافة الى ان المتقدمين على ارسطو ذكروا المنطق و استخدموه فى سبيل التدليل .

الثانى: كون الوجود بطبيعته نقطة الانطلاق فى التفكير الفلسفى ، فالتفكيرات الفلسفية تبتدأ من الوجود و تنطلق منها الى مجالات التحقيق ، والتفكر الواسعة غيرالمتوفقة الى حد نهائى ، فالوجود نقطة الانطلاق فى فلسفة صدرالمتألهين بصفته من طراز الحكمة المتعالية ، و هذه النقطة الانطلاقية من العناصر الرئيسية فى الطريقة التفكيرية ، و بها تتعين الطريقة و تمكن لها اشاده صرح علمى ، و لم تقدر نقطة الانطلاق حق قدرها الافى عدد قليل من الفلسفات ، منها فلسفة الاشراق التى اتخذت النور نقطة انطلاقها فى ميدان التفكير والسلوك ، و اما انها كم وفقت لاعطاء هذه النقطة حقها، والى كم اصاب الحق فى اتخاذها هذا ، فهو بحث طويل الذيل ، موكول على ذمة درس الفلسفات درساً مفصلا مشروحاً متمادياً فى جميع اطراف البحث.

و من تلك الفلسفات المعتنية بنقطة الانطلاق فلسفة ديكارت التى انطلقت من نقطة الوجود الضرورى (انا) المتمثل في جملة ديكارت المشهورة (انى افكر اذن انا موجود) وقداردف ديكارت لهذه النقطة نقاطاً اخرى يمكن اعتبارها امتداداً للنقطة الانطلاقية الاولى ، و تلك النقاط هى الوجود الالهى ، و عدم حاجته الى الكذب والخداع و اصول مفطورة معالانسان و في ضميره الثابت. و من الفلسفات المذكورة الفلسفة العقلية الموحدة لاسبينوزا، و قد انطلق هذا الفيلسوف من حقيقة الجوهر و تفسيرها الى ابعد محالات الميتافيزيقا في النظريات و في فلسفة الاخلاق ، و قد

اشاد اخلاقه على اسس الميتافيزيقا بطريقة هندسية سحارة ، و من الطريف ما نجده من وجوه التشابه الكثيرة بين هذا الفيلسوف الهولاندى و بين صدر المتألهين الشير ازى ، و هكذا ما نجده من التشابه بين فلسفتهما في حين تفارقها من وجوه اساسية .

و اخيراً يجب ان تنبه ان فلسفة صدرالمتألهين تنهي في نهاية شوطها الى النقطة التى انطلقت منها ، فتنتهى الى الوجود كما بدأت به ، و هذا النوع من الحركة الرجوعية الصعودية الى البدايات هى صورة هذه الفلسفة البديعة، فتنحل القضايا الفلسفية برمتها الى قضايا حقيقة الوجود ، كما ان قضايا الوجود تنتج بصورة منطقية كافة القضايا الفلسفية ، و هذا الامر مالا يكفيه الاشارة بل يتطلب الشرح الاوفى ، فلذلك نقتصر هذا التلويح و نوكله الى المباحث المستوفية للتفصيلات والتحليلات .

الثالث (من مقومات الطريقة المتعالية): ابتناء المسائل الفلسفية على الاسس والقوانين الوجودية، فتلك الاسس والقوانين هي بمنزلة الاصول الاولية في طريقة صدرالمتألهين، و لامغالاة في ان نقول: بان كيان فلسفته تبلور تفصيلي للاصول الوجودية، و بهذه الصلة الوثيقة بين مجموعات فلسفته و اجزائها، شابهت هذه الفلسفة للعلوم الرياضية، فكما ان جميع القضايا الرياضية تستخلص من عدة اصول و قوانين اولية، و لذلك لم يختلف فيها الاختلاف الذي نراه في سائر العلوم، فكذلك الفلسفة المذكورة تستخلص بجميع قضاياها من عدة قضايا مبدئية حول حقيقة الوجود.

فالقضايا الوجودية هي المبادي لسائر القضايا الميتافيزيقية، كما كانت حقيقة الوجود نقطة الانطلاق المبدئي الى سائر مجالات التفكير والواقعية ، فالطريقة المتعالية طريقة منطقيه رياضية تبتدأ سيرها من عدة اسس و اصول ضرورية ، و تنطلق منها الى اقصى المجالات والعرصات ، محتفظة في سيرها و صعودها على

اصول نقطة الانطلاق والاحكام المبدئية الأولى ، و منتهية في اواخر اشواطها الى ماانطلقت منها ، و محققة بذلك اتحادالغايات معالبدايات .

الرابع: المعطيات الدينية ، فقد اتخذها صدرالمتألهين تارة بمنزلة اصول عقلية ، و اخرى بمنزلة حقايق عينية خارجية، ففرع عليها نتائج عقلية متافيزيقية ، و فسرها و اوضحها كما يفسر الحقايق الخارجية والحوادث العينية ، و يستند هذا الاتخاذ الى انالمعطيات الدينية بصفتها صادرة عن مبدأ العقل والوجود ، او الحجج المعصومين عن الخطاء والزلل معطيات يقينية و قضايا ضرورية لا يأتيها الباطل من بين يديها ولا من خلفها ، و بهذا العنصر الغنى الفعال استجدت الفلسفة تطورها بقفزات جبارة، و اثمرت عدة كثيرة جداً من مسائل جديدة لم يكن يعهدها الفلسفات السالفة في الاغريق و الفرس ، ولا في غيرهما من معاهد الفلسفة والحضارة ، فبلغت مسائل الفلسفة الاسلامية الحديثة عدداً هائلا يثير الاعجاب، فتضئلت عند بريقها و لمعانها اضواء الفلسفات الغابرة ، كما تتضئل النجوم في مشهد اضواء الشمس .

الخامس: الاصول والمعطيات العرف انية ، فقد تبنيها صدر المتألهين في طريقته و فسرها تفسيراً ملائماً للقواعد العقلية، و ادر جهاو دمجها في كيان فلسفته ، بحيث احتملت فلسفته شحنات عرفانية قاهرة ، بل صارت بذلك فلسفة عرفانية ، او قل : عرفاناً فلسفياً ، كما صارت بالشحنة الدينية العربقة فلسفة اسلامية .

السادس: السلوك العرفانى، و هذا و ان لم يكن من سنخ التفكير، لكنه داخل فى طريقة صدرالمتألهين التفكيرية، فان السلوك العرفانى الاشراقى يؤدى بالسالك الى مجالات مليئة بالإسرار و الحقايق، فيتلاقى السالك بعقله مع تلك الاسرار والحقايق، فيمور العقل موراً، و يفور فوراً، و يتفجر تفجراً، فيرتفع عنه الحجب وينفتح عليه ابواب الملكوت، فيشاهد حقايق

لم يكن يراها في مجال التفكير المألوف لنوع الانسان، و تحصل بذلك بنيات اساسية لنوع اعلى من التفكير، و يتبنيها العقل و يدخلها في طريقته الفكرية، و على هذا النمط يصير السلوك العرفاني عنصراً من طريقة الفكر، و صدر المتعالى وادخله في بالسلوك العرفاني كعنصر من عناصر التفكير المتعالى وادخله في طريقته، و قد مرسابقاً ان عنصر السلوك العرفاني هواحد العناصر التي كونت الحكمة المتعالية.

### نقد طريقة صدر المتألهين

هذه هى العناصر الرئيسية لطريقة التفكير المتعالية عند صدرالمتألهين الشيرازى ، لكنه خفيت عليه عدة عناصر اخرى للطريقة المتعالية قد نبهنا لها فى خلال فحوصنا و تفكيراتنا ، و نذكر ملخصاً عن تلك الامور التى ذهل عنها صدرالمتألهين ، اولم يمعن فيها حق الامعان و لم يعتبرها كعناصر للتفكير ، و هذه الامور هى كمايلى:

الاول: طرد الجدل الخفى ، و هذا عنصر سلبى يحتوى على عنصر ايجابى هوالحركة على اسس البرهان ، و انما اعتبرناه كعنصر مستقل نظراً الى انه امر لا يحصل الا برفض اسباب الجدل الخفى، و هذا من اهم اجزاء الطريقة الفكرية، فان الجدل الخفى يميل بالذهن الى متطلباته ، فتنحرف الحركة المنطقية عن صراطها القويم الى المغالطات الملتفة بالطريقة الفكرية الجدلية .

والجدل قسمان: الاول: الجدل الجلى المذكور في جملة صناعات المنطق الخمسة، والثاني: الجدل الخفي، و طرد هذا الجدل من اهم العناصر المنطقية للطريقة التفكيرية، وهذا النوع من الجدل قد اكتشفناه من خلال بحواتنا و فحوصنا، و لم يكن مذكور قبل بصيغة المنطقية العلمية، و ان لم يكن مغفولا عنه من اصله، وقد اوضحناه و بينا عناصره و اسبابه، والقينا اضواء على

طريق طرده ومكافحته طبقاً لضوابط المنطق، كل ذلك في بحوثنا المنطقية ، و هذا الجدل نتيجة عدة اطارات مانعة عن الحركة على الطريق ، و توجب هذه الاطارات على الذهن ان يفرض فروضاً مسبقة و يعتبرها كاصول مسلمة اوقضايا حقة ، ثم يأخذ في الذب عنها و توجيه الاستدلال اليها ، ولا يفترق هذا النوع من الاستدلال عن الاستدلالات الجدلية الشايعة الا من جهة خفائه و استناده الى اسباب خفية لا تظهر الا بكدالنفس .

الثانى: مما خفى من تلك الامور ، التفكيك بين الطريقة الفلسفية وبين الطريقة التجربية المستخدمة للعلوم الجزئية، لكنه لم يفكك بين الطريقتين، ونتيجة لعدم التفكيك بينهما اثبت كثيراً من القضايا التجربية بالطرق الفلسفية ، كما ان عدة من المحققين والعلماء لم يفرقوا الطريق الفلسفي، فانكروا المسائل الفلسفية بالطرق التجريبية التي يسمونها بالطرق العلمية و هذا العنصر من اثمر العناصر في الطريقة التفكيرية، و قد حدثت كنتيجة لعدم رعايته عدة كثيرة من الاخطاء للفلاسفة والعلماء ، حتى انكر عدة من الفلاسفة مسائل من العلوم الجزئية زعماً منهم انها تخالف قواعد العلم الكلى الفلسفى ، وجحد عدة من اصحاب العلوم التجريبية مسائل من المتافيزيقا، بل جحد بعض كثير كيان الميتافيزيقا .

ثم ان لزوم التفكيك بين الطريقتين لا يعنى ان الطريقة العقليه الفلسفية قاصرة بطباعها عن تناول القضايا التجريبية، لكنها تعنى ان القوة العقلية البشرية بمقدرته المحدودة عاجزة عن تناول قضايا العلوم التجريبية بالطريقة الفلسفية ، والافانا نؤمن بوجود عقل اعلى قدرتب نظام الوجود من الصدر الى الساقة ترتيباً عقلياً سابقاً على النظام العينى الوجودي ، و هذا الترتيب العقلى السابق هو العلم الكلى والحكمة القصوى والفلسفة المنزهة عن الذهنية البشرية الواقعة في شبكة الانفعالات والامكانات، غير القادرة على

التخلص عنها ، و ذلك العقل الأعلى هوالعقل الربوبى الواجب بالذات و هو الحكيم الخبير ، و قد جعل تعالى عدداً من العقول في سلسلة الوجود النزولى ، و عدداً من العقول في سلسلة الوجود الصعودي، وافاض عليهم الحكمة العلياء التي تقدر على تفسير كل موجود، وتناول كل القضايا الفلسفية والتجريبية العلمية، فلوقدر لنا هذه الحكمة لادر كنا العلوم التجريبية بالطرق الميتافيزيقية، فوجود هذه الحكمة مستخلص من الأيمان بالعلم الربوبي والعناية الازلية .

الثالث: افتراض كل قضية كاصل منتج لقضية اخرى، و هذا العنصر اذا ادخل في طريق التفكير ينشط التفكير ويعطيه دوراً فعالا في خلق المسائل الجديدة، و صدرالمتألهين و ان لم يكن ذاهلا عن هذا الافتراض، لكنه لم يعتبره كعنصر في استخراج القضايا، و لذلك نراه لم يستفد من اصول فلسفته و مسائلها الرئيسية تلك الاستفادة المتوخاة، لكنا اعتبرناه بمنزلة عنصرالطريقة الفكرية، ونرجوان نوفق لاستخلاص قضايا جديدة، توفيقاً من جانب اليمين الالهى.

## موقف فلسفة صدر المتألهين من معطيات الشريعة الحقة

قد اسلفنا ذكراً عن موقف المشائية تجاه الاراء الدينية، و عن مقدار توفيقها في عملية التطبيق بينها و بين الاراء الدينية. و اما موقف حكمة صدر المتألهين تجاه الشريعة الحقة فموقف ايجابي نشيط فعال، فقد اتخذت آراء الشريعة بمنزلة اصول ضرورية و قضايا حقة، و امد صدر المتألهين في ذلك خبرته في تفسير الكتاب والاحاديث المروية عن النبي والحجج المعصومين عليه وعليهم السلام، فادخل العنصر الديني في تفكيره، واثرى بذلك فلسفته.

وقدوفق فيعملية التطبيق توفيقاً اكثر من الفلاسفة السابقين،

واتيح له هذا التوفيق نتيجة لطريقته الصحيحة ، ولمرونة فلسفته مرونة منطقية الى حد انطباقها بطباعها على الاصول الحقة الدينية ، و نذكرهنا عدة من المواقف الجبارة التطبيقية التى نجحت الحكمة المتعالية الصدرية فيها الى حد كثير ، و فيمايلى تلخيصها المختص .

الاول: موقفها فى الاسس الاولية لتفسير نظام الوجود، فقد وافقت فى ذلك التعاليم الواردة عن اولى العصمة عليهم السلام، اذ نجده ولاع المعصومين قد اقروا هذه الاصول و ركزوا عليها ارشاداتهم و بيناتهم.

الثانى: موقفها فى مفهومها الوجود و نظامه الجملى، و هنا تتوافق فلسفته معالمفهوم الدينى عن العالم و مبدئه توافقاً اكثرواتم، ولورأيتها شنت عن المفهوم الدينى، فانما ذلك لقصور الذهن البشرى غير المعصوم عن احاطة الوجود، ولكى نثبت شذوذاً لها عن ذلك المفهوم يجب اولا ان نحقق المفهوم الدينى على الأصول اليقينيه، و اما اذا لم نقدر على تحققه فليس لنا ان نقر شذوذاً فيها.

الثالث: موقفها في الالهيات الخاص، و هنالك تتجلى المشابهة التامة بين حكمته و تعاليم الشريعة الحقة الافيالمواضع التي قصرت الفلسفة عن تناول اسرار المعطيات الدينية، و قد وفقت حكمته في عملية التطبيق.

الرابع: في مباحث المعاد فقد قدرت على عدة تفسيرات صحيحة عن كثير من المباحث المعادية ، لكن تبقى بعد عدة نقاط مبهمة تتطلب ممارسات تفسيرية تحليلية اخرى ، والله هو المسدد.

الخامس: موقفها في علم النفس، و هو موقف فعال ناجح الى حد كثير، و قد عالجت في هذا الموقف مشاكل علم النفس الفلسفي، و قداثبت فيه عدة من المسائل العلمية بالطريقة الميتافيزيقية.

السادس: موقفها في السلوك والرجوع الى الغايات الاولية، و هو موقف قدواكبت فيه معطيات الشريعة الحقة ، مواكبة تامة لم تشذ عن تعاليمها الا بقدر لازم للبشرية المحبوسة في شبكة الاوضاع الارضية والدورات الاكرية .

هذا ماظهر لنا منمواقفها الجبارة التطبيقية في هذا العرض الخاطف مع ضيق الوقت و قلة البضاعة و كلال المفكرة.

# نقد لعملية التطبيق في فلسفة صدرالمتألهين

ان هذه الفلسفة و ان نجحت في هذا المجال نجاحاً اكثر مما تقدم عليها من الفلسفات ، الا انها مع هذا النجاح لم تحصل تلك المرونة الانطباقية و تلك المراقبة الواجبة على القضايا و فروضها و مجالاتها و لوازمها المنطقية ، و لم تقتصر على الاوضاع العقلية و على مقدار معطيات الفلسفة، كما انها لم تجر دماورد عن الشريعة حق التجريد عن الشحنات الاجنبية والاطارات الذهنية الجدلية، و ان سعت في تجريدها عن ذلك سعياً بليغا، الا انها كسائر الفلسفات انما هي نتاج للفكر البشري الذي لم يعصم عن الزلل والخطاء و عن تسلل الهيئات الاجنبية ، و تدخل الاطارات النفسية او التربوية ، و هذا هواحد اسباب تواجد نقاط مبهمة و قضايا ناقصة في فلسفته ، و مع ذلك كله فلانسي ان هذه الفلسفة من اثري و اعظم الفلسفات البشرية عموماً و من اقدر الفلسفات الدينية خصوصاً على التفسير المنطقي والتطبيق العلمي ، و هي عندنا خصوصاً على التفسير المنطقي والتطبيق العلمي ، و هي عندنا والتحقيق ، شكر الله سعيه و سعى ساير الحكماء والعلماء .

# عدة من الاصول والخطوط الكلية للفلسفة المتعالية الصدرية

تتلخص هذه الاصول والخطوط كمايلي:

الأول: أن الواقعية لأريب فيها ، فلاسفسطة خلاف الواقعية،

ند مفاتيح الغيب

بل نفيها و جحودها عين اقرارها ، فان الجحود ان كان واقعياً كان نفيها و اقعية من الامور كان نفسه واقعية من الامور من جهة اخذ اللا موجود موجوداً ، فيحاول الفلسفة لتمييز الموجود عن اللاموجود .

الثانى: ان الوجود هوالاصل الاصيل والسنخ المتأصل، و هو حقيقة دارالاسرار الالهية على حد تعبير صدرالدين عنه، و هو متن الواقع الضرورى و حاق الاعيان، و اما سنخ الماهيات فامر اعتبارى مفهومى لازم لمراتب الوجود و تنزلاته، وقد اسلفنا ان الوجود نقطة الانطلاق فى فلسفة صدرالدين، فتبتدأ الفلسفة من الوجود و احكامه الذاتية و اصوله الضرورية الى ابعد مجالات التفكير، ثم تنعطف اليه فى حركاتها البعدية حتى تنتهى اليه فى الصور الكمالية لحركاتها.

الثالث: ان للوجود بذاته و لذاته صفات و احكام و قضايا ذاتية ، منها العلم و منها الحيوة و منها الوحدة و منهاالوجوب و منهاالبساطة و منها الفعلية و غير هذه من الصفات والقضايا.

الرابع: ان الوجود حقيقة مشككة ذات مراتب من الواجب بالذات الى المادة الاولى ، لكن الفلاسفة والعرفاء اختلفوا هنا في موضوع الوحدة التشكيكية ، اهو نفس حقيقة الوجود ، اوهو تجلى ذلك الحقيقة ؟

الخامس: ان لحقيقة الوجود تجلياً ذاتياً سرمدياً من المرتبة الاحدية ، و هذا التجلى احدى بات ثابت ، الا ان بعض مرايا تجلياته في بعض الاوعية متجددة .

السادس: ان لا تكرار في التجلى ، و الالزم التكرار في الهويات الشخصية الوجودية .

السابع: ان هذا التجلى هو همزة الوصل بين الحق والخلق، و هو الفيض الاقدس في مرتبة الاحدية ، والفيض المقدس و الوجود المنبسط في مرتبة المشية والفعل.

الثامن: ان للوجود ظهورات تنزلية الى المادة الأولى من غير ان يتجافى عن غيب ذاته و كنه واقعه الاتم اللامتناهى، وهكذا يكون للوجود تصاعدات جوهرية الى سرادقات الغيب، فلا فصل عند صدر المتألهين للمادة عن الملكوت، بليمكن للمادة ان تتحول الى الملكوت و تستحيل اليه.

التاسع: ان الوجود تتحفظ على وحدته في تنزلاته و تصاعداته.

العاش : ان المتحركات تسير في استكما لاتها الى مباديها الفاعلية التي هي صوركمالية غائية للمتحركات ، فالاستكمال عنده هو السير الى البدايات ، فالبدايات هي النهايات.

الحادى عشر: ان النفوس الانسانية مبتدئة استكما لاتها من المادة ، حتى تتجرد عن المادة ولواحقها ، فهى فى ابتداء امرها انواع بالقوة و اما فى نهاية حركاتها فهى انواع مختلفة بالفعل.

الثانى عش : ان حقيقة المعاد الميتافيزيقى هوالرجوع الجوهرى الى دارالاخرة التى هى الحيوان ، فالمعاد رجوع الشيئى الى الحياة الذاتية ، خلافاً لزعم الظاهريين .

الثالث عشر: ان المتحركات الجوهرية تتحد بصورها الكمالية ، اكانت صوراً غير ادراكية ، امكانت صوراً ادراكية ، و ينتج من هذا الأصل اتحاد العاقل والمعقول، بلكل مدرك بمدركه.

الرابع عشر: ان حقيقة الاستكمال انما هو بطريق اللبس بعداللبس ، لااللبس بعدالخلع ، و انما يلزم اللبس انخلاعات مقارنة عن النقائص والاعدام ، فان الشيئي اذا وقع في مرتبة اعلى ، صدق عليه نقيض عدم تلك المرتبة ، فاذا استكمل الشيئي من جهة وقوعه في السلسلة الطولية احتفظ بالجهات الفعلية التي كانت له في ذاته المراتب ، وانحذفت عنه النقائص والاعدام الملازمة للمراتب السافلة ، واستخلص صدر المتألهين من هذا

الاصل الا قوم ان الانسان يحتفظ على مقوماته و جوهرياته الى غاية سيره الكمالى و فنائه فى قدس الجبروت ، فهو جسم نام حساس ناطق سائرفان ربانى ، اذن يتبين انالانسان يحشر من دارالغرور الى عالم النشور بجسده وحواسه و وهمه وخياله وعقله و حميع قواه الواقعة فى سلسلة الاجناس والفصول .

## عدة اخرى من الاسس والمسائل الرئيسية

و هي کمايلي :

الاول: ان بسيط الحقيقة كل الاشياء الوجودية و ليس بشيئي منها، و ينتج من هذا الاصل: ان حقيقة الوجود الواجبي حقيقة العلم المحض بكل شيئي في مرتبة ذاته، فان العلم هو حضور المعلوم بواقعه او بصورته عندالعالم، ولماكان بسيط الحقيقة كل الاشياء و ليس بشيئي منها، علم كل شيئي من ذاته المتعالية، فان ذاته يكفي مؤنة حضور الاشياء، لان تلكالذات حقيقة كل شيئي، فهو اولى بالاشياء من انفسها، و ينتج ايضاً من هذا الاصل: ان الوجود الواجبي قدرة محضة، و مشية محضة، و حيوة محضة، و سمع كله و بصر كله.

الثانى: انالعقول القادسة والانوار القاهرة والانيات الصاعدة الفانية ، انما هى سرادقات غيبية وقباب نورية الهية ، خارجة عنالعالم ، و متوحدة فى عين كثرتها المراتبية ، فهلى كحقيقة الانسانية المحتوية على درجات نورية فى عين توحدها ، و يصحح هذا المجموعة المتوحدة العقلية صدورالكثرة الواقعية عن الواحد الحقيقى ، فان هذا المجموعة الواحدة كثير فى عين الوحدة ، و هى متصلة بوحدتها بصقع اللاهوت مصححة لصدور العالم الكثير بكثرته .

الثالث: ان المراتب متصلة في كثرتها اللامتناهية ، و بهذا الإتصال تنحل شبهة عدم تناهي العقول.

الرابع: ان الحركة على قسمين: الأول: الحركة العرضية، وقد اقر الحكماء هذه الحركة العرضية، والثانى: الحركة الجوهرية، ولم تقرها اكثر الحكماء، و انما اثبتها صدر المتألهين لأول مرة بصورة علمية فلسفية، و تتلخص هذه الحركة في تحرك المادة في الصور الجوهرية المتجددة على نعت الاتصال، فالعالم الجسماني سيال متجدد حادث زماني بهويته.

الخامس: ان الحركة الجوهرية على قسمين: الأول: الحركة الجوهرية العرضية ، كحركة الجمادات التي تمضى عليها قرون ، من دون ان يظهر منها تحول و تبدل ، الثاني: الحركة الجوهرية الطولية ، فان الجمادات اذا جذبتها الاسماء الالهية والاسباب القدرية ، وقعت في السلسلة الطولية و استدامت حركتها السابقة العرضية في القوس الصعودي ، فتبدلت حركتها العرضية الى حركة طولية ، و انضافت اليها ازمنة ربوبية و الهية غير ماكان له من الزمان العرضي ، و هذا احدالتفسيرات للايام الالهية والربوبية .

السادس: ان الحركة الجوهرية العامة الدائمة هي المصححة لارتباط الحادث بالقديم ، والمتغير بالثابت ، و قد عجز عن تفسير هذه الصلة الفلاسفة السابقون ، نتيجة لعدم تواجد الاصول الواجبة عندهم ، فان التفسيرات العلمية او الفلسفية انما يمكن على ضوء عدة من الاسس والاصول القبلية .

السابع: ان الحركة الجوهرية تفسر حشر الاشخاص الانسانية و غير الانسانية باجسادها و جميع قواها الى دار النشور والبعث.

الثامن: ان الحركة تنقسم بنظر آخر الى قسمين ، الأول: الحركة الانفعالية الاستعدادية ، و هذه هى الحركة المبحوثة في الفلسفات والعلوم ، و همى من مختصات المادة الجسمانية، الثانى الحركة الفعلية الانشائية كحركات اهل الجنة و تجولات الاشباح المثالية والاجساد البرزخية ، و هذه الحركة من مختصات

الصور المجردة عن المواد، والخالية عن الاستعداد، ولايصدق عليها تعريف الحركة المشهورة في الفلسفة.

هذا ما سنح لنا فى هذه العرض الخاطف، ولم نستوف جميع الاصول والخطوط والمسائل الرئيسية، بل اختصرنا فى العرض والتبيين.

#### هذا الكتاب

يبدوا للمتأمل في مسائل الكتاب انه موضوع لدراسة تحقيفية فلسفية و تفسيرية عنالقرآن ، على انه بقسمه الاعظم يعالج مشاكل الكون العظمى، لكن لاتهافت في نظر صدرالمتألهين بين كون الكتاب موضوعاً لدراسة القرآن و بين كونه متعاطياً لامهات المسائل الوجودية ، فان الفلسفة عنده امتداد لتفسير القرآن ، كما ان تفسير القرآن عنده امتداد لفلسفة الوجود ، فالقرآن نسخة مكتوبة عن الوجود بنظامه الكلى الالهى ، والوجود تمثل عيني عن القرآن ، والمفاتيح التي بها تنفتح ابواب غيب الكون العظيم ، هي التي بها تنفتح ابواب غيب الكون العظيم ، هي التي بها تنفتح ابواب غيب القرآن بوصفه كتاباً مكتوباً عن النظام الرباني الموجب للنظام الكياني ، فالكتاب محتوياً على مفاتيح غيب الوجود على حين شموله لمفاتيح غيب القرآن ، والمفاتيح هنا و هناك غير متباينة ولا متخالفة .

و هذه الغاية القصوى هى التى اتعب صاحبنا نفسه الشريفة فى سبيل وصولها، و اما مقدار وصوله اليها و نجاحه فى تحقيق امنيته فهو مالايتعين الا بفحص بالغ مبتن على اصول و ضوابط علمية، و هذا ما فعلناه بقليل فى شطر من الزمن، لكناهنالسنا بصدد تبيينه و تحقيقه، فانه موضوع لرسالة مستقلة يتطلب تعميقاً فى التدليل و تمادياً فى البحث و التفتيش، والذى نتعاطيه الان هو تبيين و تفسير لخطوط الكتاب العريضة، و طريق تحقيقة و تلخيص لمسائله، و تحقيق مختصر حول مقدار ما تأثر به صدر

المتألهين فيه عن سائر الحكماء والعرفاء والمحققين والمفسرين.

## طريقة صدر المتألهين في مفاتيح الغيب

تختلف طريقته فيه عن طريقته في الفلسفة المتعالية ، و ان اختلفت عنها في بعض كتبه ، لكن العناصر الاشر اقية والسلوكية والدينية التفسيرية اكثر ظهوراً ولمعاناً فيه من سائر العناصر، والعنصر الديني التفسيري من بينها اشد واقبوي في الظهور واللمعان، حتى صح ان يقال ان الكتاب تفسير للقرآن والمأثورات الدينية على اسس الحكمة و ضوابط العلم الكلى ، كما صح ان يقال: ان كتبه الدينية والتفسيرية امتداد لفلسفته في صورة اخرى، ولا عجب من ذلك في باب الحقيقة، فإن الحقيقة واحدة لاتتغير عماهي عليه باختلاف السبل وتعدد الصور وتخالف المبادي في ظاهر التعابير، فمن أي نقطة انطلقنا في حر كاتنا و التقينا مع الحقيقة في نهاية الحركة ، و ذلك بشرط صحة الميادي و سلامة السبل و خلوص الصور عن شوائب الأهريمن الوهماني، و لو احق النز ول النفساني و نقائص الخضوع الهيو لاني، و لا يوجب هذا الاتحاد العقلي في نظره بين فلسفته و بين التفسيرات الدينية ان تكون فلسفته حدلية كلامية مستخدمة للطريق العقلي في سبيل مفترضاتها ،غير المرتكزة في العقول ولاالمركزة على الاصول، فان هذه الفلسفة قد تركزت على طريقة عقلية منطقية متوجهة الى الحقايق المتحررة عن الذهنيات والاطارات المسبقة و ان التوافق الذي يرى بينها وبين اصول الشريعة الحقة و فروعها انما هو نتاج وحدة الحقيقة و صحة المبادي و سلامة السيل و خلوص الصور من غير ان يسقها قصد التطبيق و التوفيق سائق نفساني او مبدأ و هماني، كما يرى ذلك في المغالطات و السفسطات، و يرى هذا في جدليات الكلام و مناظرات الاوهام، ولانعني من نعت فلسفته بما ذكر ان نصبغ عليها صفة قدسية مانعة عن

س مفاتيح الغيب

توجيه النقود والاشكالات اليها ، بلالمقصود منه تعريفها بصفتها فلسفة متوجهة نحوالحقايق ، و مذعنة بالنواميس والشرايع ، النازلة من مبدأ الحقايق كلها من دون ان يقر شيئاً في غير سبل الاستدلال المنطقي ، او يسبق افتراضاً على خلاف الاسسالعقلية ، و اما انها كم وفقت في هذا الطريق فهو امر آخر يتفاوت فيه الخطوط ، و قد اسلفنا ذكراً عن مقدار نجاحها في مضمار التطابق مع معطيات الشرايع ، وكل ميسر لما خلقله ، والى الله ترجع الامور ، فطريقته مزيجة نشيطة موحدة تركزت على كثير من البنيات الاساسية للطريقة المتعالية ، و تلك البنيات قدسبق ايضاح موجز عنها في البحث الماضية ، و من هنا صح توصيف طريقته بصفة التعالى والرقى .

#### عناصر الكتاب

ان الكتاب نتاج عناصر موحدة كثيرة اندمجت في صورة تركيبية واحدة و تلك هي الفلسفات الماضية والاراء العرفانية والمعطيات الدينية وعدة من التفسيرات والاراء الكلامية من مثل الغزالي والرازي ، وقد ادرج فيه غير قليل من عبائرهم و عبائر غيرهم من العرفاء والفلاسفة و سلف منا شرح مختص جداً عن تلك العناصر و تطورها التاريخي .

## افتراق مفاتيح الغيب عن كتاب الاسفار

ان كتاب الاسفار لمن اجل واعظم كتب الفلسفة، ولو لاخوف المغالاة لقلت انه اعظم كتاب فلسفى انتجه الى زماننا ذهنية بشرية غير معصومة، و هو موضوع للدراسات العميقة فى ميدان مشاكل الكون العظمى، يعالجها بطريقة مبتكرة غير معهودة، ويستخلص من خلالها مسائل حديثة عن الواقعية قددمج فى محتويه الثرى مثلا عرفانية مبرهنة، و بينات و قضايا دينية و سلو كات اشراقية

دمجاً عجيباً يبهرالعقول بهائه و جلالهالعقلى العلمى الجبار، وقد انطلق على ما هو سنة الطريقة المتعالية من مبدأ الوجود الى اقصى ما تيسر له تفكيره و قوة سلوكه، وفاته اكثر من ذلك بكثير جداً، كما هو دأب الرقابة الربانية و سنة المداولات الايامية. و اماكتاب مفاتيح الغيب هذا فيتخلف عن ذلك بانطلاق من مبدأ افتراض تطابق العقل والشريعة، و توافق القرآن والوجود، و تساوق الفلسفة والديانة، فهو كتاب من طراز الفلسفة التطبيقية المزيجة، و يحتفظ في نفس الوقت على اصول حكمته و قواعدها، و يسعى في ازاحة تصادمات تتفق في الطريق، كل ذلك بتلخيص و ضبط و دمج.

## عدة من الأسس و الخطوط الرئيسية لقضاياه

ان الكتاب مليئى بالاسس والضوابط والخطوط العامة، و مركز على عدد من الافتراضات المسبقة التى هى نتاج بحوث فلسفية اخرى، ولا نتمكن فى هذا العرض الخاطف المبنى على الايجاز والاختصار من عدجميع الاصول والكليات، وانما نختار منها ما خطر ببالنا، وكانله دخل عظيم فى المسائل، وهى كمايلى: الاول: ان العقل والشريعة الحقة متطابقان فى كل القضايا والاصول، غير ان الشريعة اتم و اوفى، فانها صادرة عن مبدأ العقل و الوجود، والعقل اضعف وانقص بدليل التفافه بالقوى الماكرة والمبادى الشريرة التى تسلل فى حريمه و تشوش عليه الاراء و تسولله الكذب، لكن الضروريات واليقينيات العقلية قد شقت تسويلات السوء، و دفعت القوى المتسللة و منعتها من دخولها فى حريم الجبلة، ولاريب فى تلك الضروريات، بل عليها يصر كز حجج الشرايع و بينات المرسلين من النبيين و الائمة المعصومين عليهم ازكى تسليمات و صلوات المصلين، كما لاريب فى معطيات الشريعة اليقينية ولا تصادم بين تلك الركائر و هذه فى معطيات الشريعة اليقينية ولا تصادم بين تلك الركائر و هذه

سب مفاتيح الغيب

المعطيات ، و تباً لعقل لم يوافق قواعد الشريعة الحقة ، و حاشا الشريعة الالهية عن مخالفة الاصول الضرورية التي تتركز عليها اثبات المبدأ الواجب و اثبات النبوات والرسالات و اتمام الحجج والبينات ، وقد نص صدر المتألهين في مقدمة كتاب الاسفار على هذا التطابق الواجب بقريب من هذه العبارة .

الثانى: ان القرآن نسخة عن الوجود و معاذ للنظام الربانى الفعال بذاته للنظام الكيانى، فاصول القرآن و خطوطه و مسائله هى اصول الوجود و خطوطه و مسائله، ولذلك وصف القرآن على لسان صاحبه تعالى بالحكيم، والمحفوظ، والمبين و غيرها من صفات المجد واسماء الجمال، ونعت بلسان اهله بالخلود والابدية، و من ذلك كان شريعة القرآن آخر الشرايع و خاتمها، و نبيه اشرف النبيين و خاتمهم، وائمته افضل الائمة و خاتمهم، و من هنا نعته اولياء الرحمن بانه كتاب العقل و سجل الشريعة و سفر السالك والاشراق و قانون الحيوة كلها.

اذكان تفسير القرآن تفسيراً للوجود ، وكان مفاتيحه مفاتيح للوجود ،كما يصدق عكس ذلك بلاريب ولا اعضال ، و على هذا الاساس القيم سجل هذا السفر الجليل على يداحدافذاذ الحكماء الاسلاميين في حضارة ايران و فلسفته العريقة الالهية بكل كيانها .

الثالث: ان للوجود قانونين ضروريين احدهما قانون النزول والثانى قانون الصعود، اما قانون النزول فهو انه كلما تجلى الوجود الى مرتبة من مراتب تجلياته تنزل بمقدار ذلك التجلى عن شامخ مقامه من غير عروض التجافى، و ذلك طبقاً لضابطة المعاليل التى تحكم بكون المعلول انزل من العلة فى درجة الحصول، ولضابطة التجليات التى تقضى بانها لاتحصل الا باختلاط الوجود بالاعدام، و بالتالى بتواضعها عن الكبرياء، فكل برزة من البرزات توجب تنزلا عن مرتبة الكمال و تواضعاً

عن غاية العظمة والجلال و شدة البهاء واللمعان ، حتى تنتهى البرزات النزولية الى قوة الوجود و استعداد الحصول فى ادنى درجاتها و انقض مراتبها ، فهنالك يمسك الوجود الحقيقى عن الاختفاء فى مظاهر الاعيان ببرزات الخضوع والنزول والتشعشع والالتماع ، فينعطف الوجود من هنالك الى مبدأ الظهور و اول التجلى ، فتتحرك سفينة الهيولى فى طوفان الدنيا الى المقصود الاعلى والمحيط الاقصى ، هذا قانون النزول و قداكتشفه صدر المتألهين و نص عليه فى الاسفار .

و اما قانون الصعود: فهو ان الوجود كلما برزمن الخفاء و كشف الحجب عن نفسه و تجلى تجلياً صعودياً تصاعد بمقدار برزته و كشفه و تجليه الى مقاماته العالية و خرج على قدرة من القوة الى الفعل ، و تلاحق الصور الطولية الجوهرية تثبت: ان الوجود متصاعد راق الى مراتب اعلى من مرتبته ، و هكذا يكون لكل من الادراكات و التوجهات السلوكية والملاحظات الكشفية والشهودية برزات وجودية و درجات صعودية، فكلما حصل التوجه والادراك و تحقق البرزة والاكتشاف ، التحقت به مرتبة من الكمال و درجة من القرب الى المبدأ المتعال و منبع العزة والمجد والجمال ، فتداركته الالطاف الالهية اللاحقة المعود العقلاني ، ولحقته الاضواء اللازمة للعروج النوراني وهذا هو قانون الصعود ، ولكل من هذين القانونين قوانين و قضايا اخرى ، انما بيانها على ذمة الفلسفة .

الرابع: ان الاصوب والارجح عندالعقل الضرورى هو الواجب في الحكمة الالهية، و هذه قضية من امهات القضايا و اصولها تنتج في معرفة الوجود و معرفة الشرايع والحكم، نتائج ثمينة، و عليها تتركز اثبات النبوة والامامة و وجوب نصب الحجة وعدة اخرى كثيرة من المسائل الكلية.

الخامس: انالله اخذ على العقول ان يخضعوا للبينات و للزبرو لكتاب المبين، و ان لاتقروا ما لم ينزلالله عليه سلطاناً، و على ذلك يثبت لزوم المعجزة على المرسلين والحجج من النبيين والائمة عليهم السلام.

السادس: ان للمادة المشتر كة حركة في مقولة الجوهروراء حركاتها التبعية في مقولات الإين والوضع والكم والكيف، وقد اثبت صدرالمتألهين بهذه القضية الاصلية حدوث العالم الجسماني كله حدوثاً زمانيا، و عالج بها في نفس الوقت مشكلة صلة الحادث والمتغير بالقديم الثابت الاحدى، كما استخلص منها ضرورة المعاد في نظام الوجودات الصاعدة.

السابع: ان الادراك كله لايمكن الا باتحاد المدرك مع مدر كاته الذاتية بصفتها صوراً ادراكية جوهرية لامع مدر كاتها العرضية بصفتها اعياناً خارجية منفصلة عن وجودالمدرك.

الثامن: ان الأشياء تسير في استكمالاتها نحو مباديها الفاعلية، و هذا يعنى ان الغايات هي البدايات، و ان العلل الغائية الكلية للوجود هي باعينها المبادي الفاعلية التي تكون صوراً فعلية كمالية للصاعدات اليها بالحركات الذاتية الجوهرية.

التاسع: ان صدور الكثرة عنالوحدة انما يفسر على اساس موجود واحد محتو على مراتب كثيرة وجهات مختلفة ناشئة من تلك المراتب من دون ان ينثلم بها وحدة الواحد وبساطته و شخصيته، و هذا الواحد المراتبي المحتوى على جهات يتصحح بها صدور الكثرة هوالموجود العقلى العظيم، ذى الدرجات المختلفة المتوحدة في وحدة ذلك الموجود، و تلك الدرجات العقلية هي العقول الطولية والانوار القاهرة من غير ان ينفصل بعضها عن بعض، و انما هي مراتب متصلة متحدة لموجود عقلى واحد وسيع يبتدء من اول العقول الطولية و ينتهى بآخرها، و هذا الموجود العقلى هوالامر الواسط الامكاني الذي يتصحح و هذا الموجود العقلى هوالامر الواسط الامكاني الذي يتصحح

به في الفلسفة المتعالبة الصدرية صدور الكثرة عن الواحد الاحد المحض، وهوالصادرالاول بلغتها من غير ان يتنافى كونه اولا في الصدور مع كون العقل الاول بلغة الفلسفة الذايعة اولا في الصدور.

العاش: ان الحوادث والمتغيرات الزمانية انما تستند الى القديم الثابت الاحدى الذات على اصول الحركة الجوهرية المسيطرة على كل النظام المادى الجسمانى، ولا يمكن لنا على اصول الفلسفات الذايعة اعطاء تفسير صحيح عن صلةالحادث و المتغير بالقديم الثابت، و يثبت على اساس هذه الحركة ان لاتنافى بين ثبات التجلى واحديته من جانب، و بين تجدد بعض مرايا تجلياته تعالى شأنه فى بعض الاوعية من جانب آخر.

الحادى عشر: ان الحشر والنشر و مواعيدالرسل و حقيقة الوحى والالهام والتحديث و غيرها من الاسرار انما يمكن تفسيرها على اساس التصديق اليقينى بعوالم غير المادة وصورها المتحدة بها ، و تلك العوالم نورية كاملة بمالها من اختلاف الدرجات ، و اذا ما حاولنا تفسيرها على اسس مشهورية جدلية منبثقة عن النظرة المادية ، فقد حاولنا خلعها عن ماهياتها الذاتية ، و قلبها عن هوياتها الوجودية الى حادثات طبيعية مادية لاصلةلها بالاخرة والحياة الذاتية والغايات الحقيقية ولابالنبوات والرسالات و مواعيد الرسل ، و هذا الاصل مما يصر عليه صدرالمتألهين و يبتهج به و يركز عليه معالجة كافة المعضلات المتصلة بما ذكر من الحقايق والاسرار، ويؤمن بان جحوده تمييع لحقيقة الشرايع والاديان ، اعاذنا الله من تلك الورطة المدهشة والظلمة الموحشة.

#### نق*د*الكتاب

ان تعاطى النقد و التمحيص في المسائل العلمية لمن اعظم العمليات الفكرية النافحة ، اذبه تبين نقاط الضعف عن نقاط

سو مفاتيح الغيب

القوة، و يتميز الحق عن الباطل و ينفتح باب التفكير الحر على الذهن ، و تكتمل صورة الوعى والفهم ، كل دلك بشرط مراعاة شروط النقد المنطقى ، والا كان النقد جرحاً خارجاً عن حدود العلم ، و تناولا لانواع المشاغبات والمغالطات ، وارتكاباً لبعض سيئآت الابالسة والماردين ، اعادنا الله من وساوس الاوهام و زخارف الاهواء و طلبات الجاه ، ثم انا نوجه نقدنا اولا الى طريقة الكتاب و ثانياً الى الكتاب نفسه ، اما نقد طريقته فيتلخص فيمايلى:

الأول: عدم توسعه في الطريقة التفسيرية العرفانية في ايضاح المسائل و تفسيرها ، و قد نتج عن ذلك قصور طريقته المز يجة المتعالية في هذا الكتاب عن دمج اساليب العرفان في الاساليب الفلسفية دمجاً كاملا، و بالتالي عن الغاية التي توخيها من ابتكار الأسلوب المتعالى ، و كان بامكانه و مقدرته العظيمة ان يستخدم العنصر العرفاني الى حد اكثر مما فعله في كتابه هذا ويمزجه بالعنصر الفلسفي والمعطيات الغيبية اليقينية حتى بتسر له تطوير المسائل والقضايا الى مستوى اعلى من المستويات المألوفة ، ولابدان نؤكد بانه ليس بامكان الفلسفات ان تتوسع في المجالات التفسيرية للوجود و مراتبه و احكامه الا بدمج طرقها في الاساليب العرفانية واتحادها معها وامتزاجها بالمعطيات الغيبية والتفسيرات الدينية ، و هذا مايؤمن به صدر المتألهين ، و على اساسه قد ابتكر طريقة المزيجة في التفكير ، ولست اعني من توجيه النقد اليه انه لم يوحد بين طرق الفلسفه و سبيل العرفان و شريعة الدين ، بل اعنى انه لم يستفد من ذلك التوحيد ماكان بامكانه أن يستفيد ، و ما التوفيق الأبالله .

الثانى : عدم التوسع فى مزج ما تيس لشرحه من الدينيات فى تبيين المسائل المبحوثة فى الكتاب ، و كان بامكانه ذلك التوسع ، فانه فسر بعض اجزاء القرآن تفسيراً يقل نظيره ، كما شرح احاديث اصول الكافى شرحاً لم يسبق له نظير ولمايات

ما يفوقه او يساويه ، فهو من ابطال تفسير القرآن وتبيين احاديث الحجج المعصومين عليهم السلام ، كما هو من عظماء الفلسفة و العرفان ، الذين لايسمع التاريخ بمثلهم الا في فترات متباعدة تاريخية و على صعيد استعدادات فوق المستوى المألوف .

الثالث: اكتفائه في تبيين عدد من المسائل القرآ نية والسلوكية بنقل عبارات عن بعض اهل المعرفة او بعض اهل التحقيق، فاختفى في اكتفائه بالنقل جوهر طريقته العريقة و قوة سلوكه و كمال تحقيقه، و كان له قدس سره ان يستفيد من طريقته و تحقيقاته العميقة في تبيين تلك المسائل حتى تنخرط في سلك سائر المسائل المفسرة على اسس اسلوبه الجامع و لا تنفسل عنها، و هذا الانسجام في التعبير والاسلوب متوفر في كتابه الفلسفى الجبار، المسمى بالاسفار.

المفتاح الأول: يحاول في هذا المفتاح تبيين عدة من ما العلوم القرآنية و الاسرار الكتابية بصفتها مفاتيح من مفاتيح غيوب القرآن الذي هو نسخة عن الوجود، فبالتالي تكون هي مفاتيح لغيوب الوجود ايضاً، اذن يصح ان يقال ان صدر المتألهين قد تعاطى هنا ايراد قضايا فلسفية اومكاشفات عرفانية اومعطيات نبوية ولوية، كما يصح ان يقال: انه حاول كل ذلك في كتابه هذا، فان الفلسفة عنده تفسير عقلي منطقي لمسائل العرفان، و مسائل العرفان تبلور بشرى لمعطيات الكتاب و احاديث النبي والحجج المعصومين عليهم السلام، كما ان تلك المعطيات تعبير والفسفات، و تتمازج الطرق و النظريات، و قد بين هذه العلوم القرآنية الوجودية في الثانية عشر فاتحة، ففي الأولى ينعت القرآن و يصفه ببعض صفاته الذاتيه، و في الثانية يظهر شيئاً من اسرار و في الرابع يحقق ماورد عن امير المؤمنين عليه السلام في باء وفي الرابع يحقق ماورد عن امير المؤمنين عليه السلام في باء

سخ مفاتيح الغيب

البسملة، و في الخامسة يفرق التكلم عن الكتابة، و في السادسة يبين مبدأ الكلام والكتاب و غايتهما ، وفي السابعة يوضح غايــة انز ال الكتب و بعث الرسل و بثبت إن ذلك داخل في النظام الاتم، و في الثامنة يعطي تفسيراً عقلياً عن كيفية الوحي و نزول الزبر و الكتاب على النبيين و الرسل، وفي التاسعة يفرق كتابةالمخلوق عن كتابة الخالق، و في العاشرة ان للقر آن ظهر أ و بطناً ، و يطبق القرآن في ذلك على الوجود بماله من ظهر و بطن الى سبعة ابطن اوسبعين بطنا ، و في الحادية عشر يعلل انقطاع النبوة و يبين سر بقاء الولاية و الامامة المتمثلتين في الائمة المعصومين عليهم السلام، ثم يقول: بان الاجتهاد استدامة لباطن النبوة و هو التشريع والتقنين ، والذي نراه هنا إن صدر المتألهين قد تأثر هنا بعض التأثير عن آراء عدد من العلماء والعرفاء ، فانه قد قال في هذه الفاتحه بنوع من التصويب الذي يرفضه الإمامية هذا لكن من الجائز ان نحمل كلامه على آراء الإخباريين من علماء الإمامية ، فان مسلكه في الاجتهاد اقرب الى الاخبارية منه الى الاصولية و لنا اشكالات اخرى عليه في هذه الفاتحة نسجلها في موضعها ، هذا ثم في الفاتحة الثانية عشر يحاول كشف الحجب عن فضيحة الجاحدين لعلوم اهلالله.

المفتاح الثانى: يتعاطى هنا قسماً آخر من العلوم القرآنية التى هى تعبيرات اخرى عن العلوم الوجودية، وينجز هذا الامر فى تسع فواتح: الاولى: فى اقسام القرآن بحسب غاية الانزال والتنزيل، الثانية: فى آداب الناظرين فى علوم القرآن، الثالثة: فى فهم القرآن بالرأى، وظنى ان هذه الفاتحة تحاول علماً هو من اهم العلوم الكتابية، وقد تشوشت فيه الاراء وتسللت فى تبيينه الاهواء، لكن صدر المتألهين باشر هذا الامر بروح التحقيق واكتشاف الحقيقة، ولذلك تيسر له غير قليل من هذا الامر العظيم وان كان مافاته اكثر مما ادركه على قانون البشرية

و سنة الالهية ، و لم يوقف شيئي على احد الا ما استأثر الله ب لخواص اوليائه الانجبين عليهم السلام ، و قد لوحنا سابقاً الم ، ان التفسير بالرأي هو استخدام الكتاب في سبيل الاراء القبلية التي تسلمها المفسر ، كما ان الكلام هو استخدام العقليات في سبيل الأراء المنسوب الى الدين الألهى في حسبان المتكلم، و هذا النوع من التفسير يباين ماهية التفسير في ادق التحليل المركز على الأصول، الرابعة: في مذاهب الناس في متشابهات القرآن، الخامسة: في نقل بعض مذاهب المفسرين على قاعدة الاعترال، السادسة: في فساد مذهب اهل التعطيل من سوء التأويل، السابعة: صحة مذهب رفض التشبيه و التعطيل ، الثامنة : في معانى الالفاظ التشبيهية للقرآن، التاسعة: تصوير الثواب والعقاب و هذه الفاتحة تحتوي على بحوث قد اثارت منذ عهد قديم افكار العرفاء والفلاسفة المتكلمين، و هنا يظهر صدرالدين استقلاله الفكري و يصدر رأياً آخر من آرائه الفذة ، و لست اعنى من هذا النعت اقرار آرائه كمالم اعن رفضها ، و انما اعنى عظمة تلك الأراء ، والذي صوره صاحب هذا الكتاب عن الثواب و العقاب هو انهما من لوازم الاعمال و الملكات ، و تلك اللوازم امور عينية في حين كو نهامتصلة بالنفس الانسانية وغير هامن المحشورات الي يوم النشور المفتاح الثالث: يتعاطى هذا المفتاح تفسير ماهية العلم و بيان فضله في ثمان مشاهد ، الأول : في اقوال الناس في تفسير العلم ، الثاني تفسير العلم على مذهب صاحب الكتاب و يبرز هنا ايضاً موقفه المستقل بخلاف موقفه في المفتاحين الأول والثاني، فانه متأثر فيها الى حد كثير من امثال محى الدين والغزالي ، و ان احتفظ على جوهر فلسفته الاساسي ، الثالث ، دفع الاشكالات الواردة على حصول المقولات و الانواع في الذهن ، و قد حاول دفعها على عدة اسس متينة فلسفية من موقف مستقل جبار ، الرابع: في بيان منهج تحقيقي اخر في كيفية ادراك النفس للمعقولات

الكلية ، الخامس: في فضيلة العلم ، السادس: في فضيلة العلم من طريق الكتاب والحديث ، السابع: في الفاظ يظن بها انها مرادفة للعلم ، الثامن: في اثبات العلوم الربانية اللدنية للانبياء والأئمة عليهم السلام و سائر الاولياء المنتجبين.

المفتاح الرابع: يتعاطى في هذا المفتاح تبيين مراتب الكشف و مباديه و اقسام الالهامات و الخواطر والوساوس و احكامها و اسبابها من الملائكة و الشياطين ، و هو في تبيين هذه المراتب والاقسام واحكامها يأتي بآراء اهل المكاشفة والمحققين من العلماء ويبينها بلغة فلسفته في اكثر الأمر ثم يضيف اليها عدة من آرائه و معالجاته التي استقل بها ، ولا احب ان لا اذكر بان هذا المفتاح يحتوي على بحوث من طراز اهم البحوث الفلسفية المكاشفيةالالهية، و لاتكتمل لتلك البحوث صورة جامعة مبينة الا في كتاب يستقل بها ، ثم ان بحوث هذا المفتاح تتم في ثماني عشر مشهد، الأول: في انواع المكاشفة على الأحمال، الثاني: في تمييز الإلهام عن الوسوسة و اثبات مبدأ خاص لكل منهما و فيه اصول، الثالث: في تمييز الخواطر الملكية عن الشيطانية ، الرابع: في علامات الالهام و الوسوسة في النفس، الخامس: في حكمة خلق الشياطين، السادس: في تشخيص كل من مبدأ وجو دالملك و مبدأ وجود الشيطان في صقع الاسماء والصفات ، السابع : في ان اي حقيقة الهية اوجبت وجود ابليس و جنوده اجمعين ، و ان اي اسم الهي انشأها ، ولا ريب في ان مبحثاً كهذا المبحث لا يمكن تقريــر مسائلها و تبيينها بلغة الفلسفة الذايعة ، بل و لا بلغة العرفان وحدها، و أن كانت هي أفصح هنا بكثير من لغات الفلسفات الذابعة، و انما بتيس تبيين هذه المباحث بلغة الفلسفة المزيجة المتعالية، و قد استفاد صدر المتألهين من هذه اللغة نفعاً كثيراً، الثامن: في ان تطار د الملائكة و الشياطين انما هي في معركة القلب الأدمى، التاسع: في كيفية هذه المطاردة ، العاشر: في وجود الجن و

الشياطين و فيه فصول، الحادى عشر: في الكشف عن فعل الشيطان و حقيقته ، الثانى عشر: في تتمة احوال مبادى الشرور و فيه فصول ، الثالث عشر: في تعدد الشيطان و كثرة جنود ابليس، الرابع عشر: في كيفية تمثل الشياطين بالصور والاشباح، الخامس عشر: في ذنوب النفس و ما يؤخذ به العبد من الوساوس و الخواطر و ما يعفى عنه ، و هذا بحث عظيم الفائدة قد تناوله العلماء بالفحص و التفنيد و التحليل في كل من الفلسفة والعرفان والكلام والفقه و اصوله ، السادس عشر: في نفى كون الشيطان من العلماء ، السابع عشر في ان ابليس من الملائكة ام ليس منها، الثامن عشر: في حقيقة الجن و كيفية تكونه .

المفتاح الخامس: يتعاطى صدر المتألهين هنا اشرف البحوث و اعظم المسائل و ادقها ، و لقد ابرز فيها عظمة طريقته التفكيرية و قدرة فلسفته على اكتشاف الحقائق و معالجة مشاكل الكون العظمى ، يذكر اولا مقدمة يبتنى عليها اكثر العلوم العقلية و ثلاثة مشاهد ، الاول: في معرفة الذات الاحدية المتعالية عن وصف الواصفين و فيه طرق ، الثانى: في الصفات السلبية ، الثالث في الصفات الثبوتية.

المفتاح السادس: في ماهية الميزان وفيه ستة مشاهد، الأول: في وجه الحاجة اليه و تحصيل هليته ، الثانى : في اقسام الاغذية المعنوية لبواطن الاقوام ، الثالث : في استفادة تعريف الميزان من القرآن ، الرابع : في اقسام الميزان ، الخامس : في التطابق النسبي بين الميزان الروحاني العقلي والميزان الجسماني الحسي، السادس : في ميزان الشيطان .

المفتاح السابع: يحاول هذا المفتاح كشف الحجب عن معرفة الذات بمقدار الطاقة البشرية و تبيين عدة معلومات عن اسمائه و آياته تعالى شأنه، و ذلك باسلوب آخر و فى ثلاثة مشاهد، الأول: فى تفسير عن حقيقة الوجود، الثانى: فى اشارة السى

عب مفاتيح الغيب

حقيقة صفاته الكمالية ، الثالث : في قدر يسير من علم الاسماء الالهية بوصفه من اعظم العلوم .

المفتاح الثامن: في معرفة افعاله تعالى و اقسامها، و هو بحث يتطلب دراسة تحليلية عميقة تحتوى على عناصر مزيجة من الفلسفة والعرفان في اربعة فصول، الأول: في ان افعاله تعالى تجليه بصفاته و اسمائه، الثانى: في اقسام افعاله الأولية وترتيبها، الثالث: في اقسام الموجودات الملكوتية و احوالها، الرابع: في اختلاف مذاهب الناس في حقيقة الملائكة.

المفتاح التاسع: في احوال الملائكة على نمط آخر و شرح كثر تهم و تباين انواعهم و اصنافهم، و بيان اوصافهم ضمن عدة فصول. الاول: في شرح كثرة الملائكة العلويين، الثانى: في اصناف الملائكة من العرشية الى الارضية، الثالث: في اوصاف الملائكة، الرابع: في نعت الملائكة من لسان امير المؤمنين عليه السلام، الخامس: في عصمة الملائكة.

المفتاح العاش : يشير الى اقسام الاجسام ضمن فصول .

المفتاح الحادى عشر: في اثبات الجواهر العقلية، يتعاطى صدر المتألهين هاهنا كشف الحجب عن الجواهر الاعلين والانوار الطولية و العرضية استناداً الى قضايا عقلية، و ان كان قد استند في بعض الادلة الى اصول موضوعة من العلوم العتيقة، لكنه لاينقص من القيمة العلمية المنطقية لادلة اخرى اقيمت على اثبات الجواهر العقلية المجردة.

المفتاح الثانى عشر: فى اثبات حدوث العالم جملة ، ان مسألة حدوث العالم لمن اهم المسائل الفلسفية و احتلت بقيمتها البحثية والعقائدية مجالا من اعظم مجالات الفلسفة ، كما احتلت قسماً عظيماً من علم الكلام ، و قد اختلفت و تضاربت فيها الاراء و لما كانت هذه المسألة تحمل من تلقاء طباعها و من جهة تاريخها المليئى بالاحداث شحنة دينية قوية ، فاوجبت عدة مصادمات

عقائدية عنيفة و صارت من نقاط انطلاق توجيه التهم و اللعنات، و اذنلفت النظر الى هذه المسألة بوصفها المذكور فلنلفت النظر الى الامر العظيم الذى احدثه ذلك الفيلسوف الفارسى الكبير، فحول به مسألة الحدوث عن جدليات الفلسفة الى مسألة فلسفية برهانية تنسف الاوهام المنسوجةحولها نسفاً و تجعلها هباء منثورا، فاثبت لكل عالم من العوالم حدوثاً يخصه ، كما اثبت للعالم الجسماني بجملته حدوثاً زمانياً مركزاً على اساس وقوع الحركة في مقولة الجوهر الجسماني ، و اذ ان يدرج ماوراء العالم الجسماني ببعض الملاحظات الفلسفية في صقع الربوبية ، فجاز له و اذ ان العالم الجسماني حادث بجوهره و جملته ، فصح له ان يقول على اساس ذلك بالحدوث الزماني للعالم كله ، هذا ماقاله يقول على اساس ذلك بالحدوث الزماني للعالم كله ، هذا ماقاله في كتبه و رسائله و استخلص من الحركة الجوهرية حقيقة صلة الحادث بالقديم والمتغير بالحادث.

المفتاح الثالث عشر: في اثبات العالم الروحاني في ثمانية مشاهد، الأول: في اثبات ان العالم الروحاني من اعظم المطالب القرآنية، لانه عالم الميعاد و مرجع نفوس العباد، الثاني: في الادلة على وجود المفارقات النورية، و هي عشرة ادلة، الثالث: في الأول العوالم النورية و هي عالم الأمر و عوالم العقول الصرفة، الرابع: في ثاني العوالم و هو عالم المدبرات النفسية، الخامس: في التام فوق التمام والناقص والمستكفى، فالتام هو العقول في سلسلتي النزول والصعود، و فوق التمام هو الباري جل شأنه، والناقص النزول والصعود، و فوق التمام هو الباري جل شأنه، والناقص المستعدة بكمال الاستعداد بحيث تكتمل بجذبة الهية من دون مكمل اجنبي، السادس: في نبذ من احوال الجواهر الملكوتية، السابع: في اسباب الكرامات والمعجزات، و هي ثلاثة: صفاء النفس و قوة العقل النظري و ضعف سلطان المتخيلة، الثامن: في

عد مفاتيح الغيب

وجوب البعثة والنبوة.

و قد تناول صدر المتألهين مسألة النبوة والبحث و التحقيق ولكن الذي يؤخذ عليه هو انه لم يعط هذه المسألة حقها ، و ظني انه تأثر في هذه المسألة و مشابهاتها بعض التأثر من عدة من العرفاء المحققين، كما يشاهد هذا التأثير في عدد آخر من المحققين و الفلاسفة ، فلم يقدروا على اكتشاف اسرار و حكم و علوم تتصل بمسألة بعث الحجج من النبيين والأئمة المعصومين عليهم السلام، و فرطوا في مسألة الأمامة في ظاهر بعض البحوث، و ان كانوا ممعنين فيها في بحوث اخرى و حسب ايمانهم ، فهذا صدرالمتألهين في شرحه العظيم على اصول الكافي فقد تناول فيه بحوث مسألة الحجة والامامة و فسرها تفسيراً متمادياً في الجهات، و هذا سداماجد العرفاء الاماميين السيد حيدر الأملي في كتابه القيم: اسرار الشريعة فقد بحث كلا من مسألتي النبوة و الإمامة محثاً شافياً على اصول العلم القويم و على اسس و ضو ابط الإمامية بصفتها اسساً و ضوابط متلقاة من الائمة المعصومين عليهم السلام ، هذا و لكن يبقى بعد عدة مؤ اخذات ليس هنا موضعها، كما يبقى على بحوث هذه المسألة عدم تركيز ها بالطريقةالفلسفية المتعالية على اسس مشروحة و اصول متينة حتى تأتي الحدود والبر اهين، و تنحدر كأنها مسائل هندسية تحليلية وقضايا فلسفية بحتة ، و نرجو من الله أن يوفقنا لتخرج هذه البحوث الكريمة و تفسير ها على الضوابط و الأسس العقلية العر فانية الدينية. المفتاح الرابع عشر : في طريق سلوك العبد الى الله و فيه ستة مشاهد، الأول: في تعريف النبوة و إنها لا تحصل الا بالموهبة الربانية، الثاني:في باطن النبوة وظاهر ها، الثالث في الو لا ية و الولي، و قد مشى فيه مشى عدة من العرفاء كالشيخ محى الدين الاعرابي، الـرابع: في دفع حجج المنكرين لكر امـة الأولياء والخفاء في ان كثيراً مما ذكره صدرالدين في هذا المشهد مأخوذ من

الغزالي و نظرائه من المتكلمين و من الشيخ العارف محى الدين الأعرابي و تلامذته من العرفاء، ولنا مؤ اخذات على مطالب هذا المشهد، منها اهماله لمبحث الأمامة التي اعتبرها القرآن من اعلى الرتب الكمالية ، و منها تعميمه الـولى بالمعنى الخاص لغيـر المعصوم بفطرته الاولى ، و منها اطلاق الكرامة على الخوارق الصادرة عن الأولياء عليهم السلام و تخصيص المعجزة بالإنباء، مع ان المعجزة انما لحجج الله المعصومين بماهم حجج معصومون من جانبالله ، ولا اختصاص لها بالإنساء بماهم مسمون بهذا الأسم و بماهم واجدون لهذه الرتبة، و حجج الله هم النبيين و الائمة المعصومون عليهم افضل صلوات المصلين، وماقيل في وجه تخصيص المعجزة بالإنبياء من إنهامقر ونة بالتحدي ، فقول صحيح موافق لاصول الحكمة ، لكن التحدي غير مختص بالنبي، فإن التحدي يتحقق بدعوي المبعوثية من قبل الله تعالى شأنه ، فكما إن النبي مبعوث من الله، كذلك الأمام المعصوم مبعوث من الله و حجة من حججه البالغة ، و الائمة الإطهار عليهم السلام افضل من غير خاتم النبيين بالنصوص المتظافرة بل بضرورة مذهب الامامية بل بالنصوص الموجودة في كتب اخواننا اهل المذاهب الأربعة ، و خاتم النبيين صلى الله عليه و آله امام ايضاً اضافة الى نبوته ، بل امامته افضل من نبوته و من امامة سائر الأئمة عليهم السلام ، و هكذا كان ابر اهيم عليه السلام اماما ، وقد اعتبر القرآن امامته افضل من نبوتة حيث يقول الله تعالى: و اذ ابتلى ابر اهيم ربه بكلمات فاتمهن ، قال اني جاعلك للناس اماماً \ ففرع تعالى جعل الأمامة تمام الابتلاء، وكان ابر اهيم نبياً قبل ذلك.

و ان هنا لبحوثاً عظيمة الجدوى ، لعلالله يوفقنا لاظهارها على النفوس الزكية والعقول المنطقية .

عو مفاتيح الغيب

المفتاح الخامس عشر: في شرح ماهية الانسان من مبدأ تكونها الى غاياتها، و هذا هوالمسمى بعلم النفس الفلسفى، وقد تناوله صدرالمتألهين بالبحث العميق، و فيه اربعة ابواب، الاول: في درجات تكونه، الثانى: في احوال النفس، الثالث: في تكون الانسان و قواه، الرابع: في اثبات النفس الانسانية و ما فوقها ضمن تسعة مشاهد، الاول: في اثبات الجوهر العاقل المجرد، الثانى في التأكيد على ان نفس الانسان من عالم آخر، الثالث: في اقامة الشواهد السمعية على المقصود، الرابع: في حدوث النفس، الخامس: في بقاء الانسان بعد مفارقته هذا العالم، السادس: في المنا الخامس: في بقاء الانسان بعد مفارقته هذا العالم، السابع: في الكل انسان نفساً واحدة، الثامن: في ابطال التناسخ، التاسع: في دفع حجج الخصوم، و يجب ان نذكر بان صدر الدين قد اثبت انه دفع حجج الخصوم، و يجب ان نذكر بان صدر الدين قد اثبت انه بطل هذه المعركة.

المفتاح السادس عشر: فى الاشارة الى ملكوت السماء وهو يبتنى على اصول موضوعة مقبولة فى الهيئة والنجوم العتيقة ، وقد نسفت اكثرها فى العلوم الحديثة .

المفتاح السابع عشر: في علم المعاد ، و هو من مباحث الفلسفة والكلام و من اعظم ما انبأ عنه الحجج المعصومين من الانبياء والائمة عليهم السلام ، ولقد جاء صدر المتألهين هنا ببحوث قيمة مبنية على اصول يقينية نجح الى حدكثير في تفسير المعطيات الدينية ، و يتلخص هذا المفتاح في ثماني اشراقات، الاول: في تذكرة ما يحدث في الانسان الى اعلى مراتبه ، الثاني: في اشارة الى العقل الفعال في انفسنا ، الثالث: في اتحاد العاقل والمعقول ، الرابع: في تأكيد القول باتحاد العاقل والمعقول ، الرابع: في تأكيد القول باتحاد العاقل والمعقول ، الشادس: في الشقاوة التي بازاء تلك السعادة ، السابع: في احوال النفوس النقوة و سعادتها و شقاوتها ، الثامن: في الاشارة الى ما اهملوه الناقصة و سعادتها و شقاوتها ، الثامن: في الاشارة الى ما اهملوه

من المطالب.

المفتاح الثامن عشر: في تتمة بحث المعاد و اثبات الحشر الجسماني و بعث الابدان ، و هذا ما تحير فيه الذين ارادوا فهمه و تفسيره على الأصول العقلية ، و صاحب هذا الكتاب اثبت على اصول منتافيز بقية حشراً جسمانياً فلسفيا ، لكن يبقى عليه مؤنة التطبيق بين هذا الحشر الميتافيزيقي و بين الحشر الذي يثبته المعطيات الدينية ولم يثبت اثباتاً ضرورياً ان ذلك الحشر هـو الحشر الذي يقصده الشريعة من وراء الايات الكتابية والإخبار النبوية والعلوية الصادرة عن النبي و آلبه الإطهار صلوات الله عليهم، فللعقل مجال واسع في هذا الأمر، و يتلخص هذا المفتاح في سبعة مشاهد، الأول: في اثبات النشأة الثانية للإبدان على نمط البرهان و على اصول ستة ، الثاني : في فروق الدنيا عن الأخرة في نحو الوجود الجسماني ، الثالث : في تحقيق ما سلف من إن كل مؤمن له عالم في الأخرة مثل هذا العالم و اكبر منه ، الرابع: في مذاهب الناس في المعاد، الخامس: في تعيين الجزء الباقي من اجز اء الانسان بعدالموت ، السادس : في ان الحكمة تقتضي بعثاً للانسان بجميع قواه ، السابع: في اقسام المعاد و هو بحث قيم نافع في الفلسفة و العرفان و في فهم عدة من المعطيات الشريعة .

المفتاح التاسع عشر: في نبذ من احوال القيامة و فيه عشرون مشهدا ، الأول: في صفة طريق الأخرة و سبب اعراض الخلق عنه ، الثاني : في شرف علم الأخرة و علمائها ، الثالث : في الانتقال من النظرة الأولى والعود اليها و الى التقابل بين مراتب البداية والنهاية ، والمبدأ هو الفطرة الأولى ، والمعاد هو العود اليها ، الرابع : في الدنيا والأخرة ، و ذكر منازل الناس فيهما ، الخامس : في علم الساعة و معنى انه كلمح البصر او هو اقرب مستفيداً من التطبيق الفلسفي الذي شرحناه بعض الشرح في الفصول الماضية ،

وقد فكر في ذلك و امثاله تفكيراً كثيراً رامياً الى مجالات قاصية، لكن للكلام في مقدار نجاحه في هذا المضمار مجالاً واسعاً يكون الكرو الفحص فيه على ذمة المباحث المسوطة على صعيد تطبيقات الفلسفة على معطيات الكتاب والحديث ، السادس: في تحقيق القيامة والبعث ، و إن القيامة والبعث تنقسم التي الصغري والكبري، السابع: في معنى متى و اين بالنسبة الى قيام الساعة ، الثامن : في عنداب القبر و ثوابه ، التاسع: في معنى الحشر، العاشر: في اصناف الخلايق في القيامة و ذكر الجنة والنار ، الحادي عشر: في صراط الحق ، الثاني عشر: في تفسير نشر الكتب وكرام الكاتبين و نزول الملائكة على الأبرار و دخول الشياطين على الاشرار ، الثالث عشر : في الميزان والحساب والعرض والكتاب ، الـرابع عشر: فـي احوال القيامة و طى السموات و غيرها من حوادث الساعة ، الخامس عشر: في تفسير النفخ في الصور، السادس عشر: في حالات تحدث يوم القيامة ، السابع عشر: في ابو أب الجنان و أبو أب النير أن ، الثامن عشر: في الزبانية ، التاسع عشر : في نعيم الجنة و خازنها ، و في محن الجحيم و مالكها ، العشرون : في تجدد الاحوال على اصحاب الجنة والنار.

وقد عرض صدرالمتألهين في المشهد العشرون هذا بحوثاً قيمة عن تجدد الصور الجنانية والاكوان الجحيمية ، و فتح بتلك البحوث ابواباً جديدة للعلم والمعرفة ، و نحن اذا قلنا بتجدد تلك الصور الاخروية فقد قلنا بنوع امتدادى مقدارى سيال للاخرويات ، مع ان البحوث الفلسفية المتعالية تنادى بان دار الاخرة دار ارتفاع الازمنة والامكنة ، و ان لازمان للوجودات العارية عن المواد ، و من هنا يتجلى ان هذه البحوث بحوث متشابهة لا يعلم تأويلها الاعالم رباني او متعلم على سبيل النجاة ، فتناول هذه البحوث العاصية على على العامة بتهافتاتها فتناول هذه البحوث العاصية على العقل والمتشابهة بتهافتاتها

غيرالواقعية ، تناول لاصعب المسائل التفكيرية ، ولا بحث اصعب في الميتافيزيقا من هذه المباحث المترامية في التناقضات الجدلية بظواهر معطياتها، وانا اذ اقول ذلك، لست اقول: ان مدر المتألهين فسر تلك البحوث المتشابهة و حل معضلاتها ، ولا اقول: انى فسرتها و حللت عقدها ، ولكنى اقول: انه بحث هذه المسائل و نجح بمقدار يتيسر له ، و خاب باكثر منه ، و نحن ايضاً نبحث و ننجح و نخيب كذلك ، الا انا قد تعاطينا بتوفيق الله تفسير تلك البحوث المتشابهة و تركيزها على اصول و قوانين و حذف الظاهرة الجدلية عنها ، و فتحنا بذلك ميداناً آخر في الفلسفة و التطبيقات الفكرية للبحوث العقلية ، و مما استخلصناه من تلك البحوث و ركزنا عليه عدة مسائل ربوبية ، هو انقسام الحركة الى قسمين :

الأول: الحركة بمعناها المنايع المبحوث في العلوم والفلسفات، وهي الحركة الانفعالية الاستعدادية التي عرفت بالخروج التدريجي من القوة الى الفعل، وباول كمال لما بالقوة من حيث هو بالقوة، وبانها بين محوضة القوة وصرافة الفعل وتشابك معقول للوجود والعدم، وهذه الحركة مختصة بالماديات وستحيل ان تتصف بها المبرآت عن المادة والخاليات عن استعداد. الثاني: هو الحركة الانشائية الناشئة من الجهات الفاعلية من دون معنى القوة والعدم، وبها تتصح حركات اهل الجنة وتجدد الصور الجنانية والامثال البرزخية، وهذا القسم من الحركة يقع بازاء المقادير البرزخية والاخروية الناشئة من الجهات الفاعلية، فكما يمكن ان يكون وراء المادة تمادياً هندسياً في الطول و العرض والعمق من دون المادة، كذلك يمكن ان يكون هنالك تجدداً وسيلاناً وحركة، وبالتالي تمادياً رياضياً في الماضي مقداراً للحركة المادية، كذلك يكون الزمان المادي مقداراً للحركة المادية، كذلك يكون الدهر الملكوتي مقداراً مقداراً للحركة المادية ، كذلك يكون الدهر الملكوتي مقداراً المحركة المادية ، كذلك يكون الدهر الملكوتي مقداراً بالمدينة ، كذلك يكون الدهر الملكوتي مقداراً المدينة ، كذلك بالمدينة ، كذلك يكون الدهر الملكوتي مقداراً المدينة ، كذلك يكون الدهر الملكوتي مقداراً المدينة ، كذلك يكون الدهر الملكوتي مقداراً المدينة ، كذلك يكون الدهر الملكون المدينة ، كذلك يكون الدهر الملكوني مقداراً المدينة ، كذلك يكون الدهر الملكون المدينة ، كذلك بيكون المدينة ، كذلك يكون المدينة ، كذلك يكون المدينة ، كذلك يكون المدينة ، كذلك بيكون المد

للحركة الانشائية من دون ان يلزم من ذلك محذور اتصافها باوصاف المادة ، هذا و ان لامثال هذه البحوث مجالا آخر حتى تنحدر فيه البراهين في سبيل اكتشاف الاسرار الوجودية، ونسأل الله لان يوفقنا لتسجيل هذه المسائل كي يكون لبعض فقراء الامة المرحومة نصيباً من التوفيق في امداد الحضارة الالهية ونشر اصول العلم و بسط الوية الذكر الحكيم ، و تعريف بعض علوم الذين جعلهم الله ائمة يهدون بامره و اوحى اليهم فعل الخيرات و عصمهم من الزلل و آمنهم من الفتن ، و جعل صلوتنا عليهم و ما خصنا به من ولايتهم ، طيباً لخلقنا و طهارة لانفسنا و تزكية لنا و كفارة لذنوبنا .

المفتاح العشرون: في الرياضيات و تقسيمها الى الحيوانية والانسانية، و تطبيق الرياضية الانسانية على المجاهدة، و تقسيمها الى الجسمانية والروحانية، و يتعاطى هذا المفتاح موجزاً عن المسائل السلوكية والاخلاقية التي تشكل احد عناصر الحكمة المتعالية بصفتها بغية يتوخها العقول وتتقرب اليها و تطلبها حثيثا.

#### \* \* \*

الى هنا انتهى تحليل الكتاب، و بتحليله قد تم ما افاد هذا الألمعى فى تلك الأبواب، و لهذا نرجع على ما كنا نقول فى المقدمة: و اما شرح حاله و ثقافته و اساتذته و آرائه الخاصة كما اشرت اليها فى مقدمة كتاب اسرار الأيات و انوار البينات، فهى مضبوطة فى كتب السير، لأسيما فى اوائل مـؤلفاتـه العزيزة و مصنفاته الغزيرة، التى طبع اوطبعناها فى هذه الأواخر، و لنا مقدمة مفصلة على الجزء الأول من تفسيره على القرآن الكريم، التى طبع قبل عشر سنين، ذكرنا فيها ما لأبدان يقال، من اراد الأطلاع عليها فليراجع الى ذلك التفسير وغيره.

وقد اعتمدت في تصحيح هذا الكتاب على ثلاث نسخ ، الأولى: النسخة المطبوعة بالطبعة الحجرية في سنة ١٢٨٢ هجرية،

و مع كثرة الاغلاط والتحاريف لايخلو عن النفع في التصحيح، والثانية نسخة فتوغرافية من مكتبة ملك، المحفوظة تحت رقم سرهما كتبها علم الهدى ابن محمد المحسن المدعو بفيض قدس الله سرهما في سنة ١٠٨٦ من نسخة قوبلت بالاصل الذى كتبها جده الماجد صدر المتألهين قدس سره، وهي نسخة مصححة جيده جداً، و رمزها (ن م) والثالثة نسخة محفوظة من ممتلكات حجة الاسلام سماحة السيد لاجوردى نزيل قم، وهي ايضاً نسخة مصححة استنسخها الكاتب عن خط مصنفه الكبير، وكتب في حواشيها: بلغ بحمد الله تعالى مقابلة و تصحيحاً من خط المؤلف الشريف طاب ثراه، و ليس عليها تاريخ الكتابة و اسم الكاتب، و رمزها (ن ل).

و على هذا الكتاب حواش ثمينة و تعليقات عالية و نظرات متفرقة للحكيم الالهى مولانا على بن جمشيد النورى قدسالله سره القدوسى ، التى كتبها تلميذ من تلامذة استاد الاعظم والحبر المعظم الحاج ملاهادى السبزوارى يسمى بصفر على في سنة ١٢٦٠ بالمدرسة الفصيحية في بلدة سبزوار حين يدرس هذا الكتاب في محضره الشريف ، واخذنا منها نسخة فتوغرافية ، و هي موجودة في مكتبة ملك ، المحفوظة تحت رقم ٢٧١١ و هي التي كتبناها و صححناها و وضعناها في آخر الكتاب .

و قام بطبعه المجمع الاسلامي للفلسفة الايرانية (انجمن اسلامي حكمت و فلسفه ايران در مؤسسه مطالعات و تحقيقات فرهنگي) و كتبته بعد تصحيحه السيدة الاعواني ، التي كانت احدالموظفات لذلك المجمع، وقد كدت نفسها في طريق استنساخه و وضع الفهارس والاعلامله ، و لذا نرجو من الله الحكيم ان يؤتيها و من يكون له يدعلي هذا الامر ايضاً اجراً عظيما .

ولابد هنا ان اذكر باني قد وفقت لنقل هذا الكتاب الي اللغة الفارسية بعد جهد طويل و مقاساة محن كثيرة ، وقد اعد

هذه الترجمة مع مقدمة مفصلة عن هذا الالمعى ايضاً للطبع والنشر بعون الله و منته .

و لتعرف يا قارى قيمة هذا الكتاب غاية المعرفة ، فانه كتاب جليل فى فنه ، عجيب فى جنسه ، عزيز فى نوعه ، والمرجو منالله العظيم الأمن من الغائلة ، و ان تقبل منى هذا القليل باحسن القبول، رجاء ان يدخر لى عنده ثمرة صالحة و كلمة باقية ، و يهدينى الى صراط الحق واليقين ، انه خير موفق و معين .

وكان الفراغ عن تحرير هذه المقدمة في يوم الجمعة غرة شهر ذي الحجة الحرام سنة ثلاث و اربع مأة بعد الالف من الهجرة النبوية على هاجرها الف الف سلام و تحية ، و انا احوج خلق الله الى رحمة ربى البارى، محمد الخواجوى، احسن الله حاله في الايام والليالى.

محمد خواجوي

# بسم اللو الريم الرجيم

الحمد لله الذي انزل على عبده الكتاب فيكون للعالمين نذيراً، و ارسل رسوله بالهدى و دين الحق ليكون للخلق اليه مرشداً و دليلا، وهادياً و ظهيرا، و ليزكيهم و يعلمهم الكتاب و الحكمة، و يطهرهم عن دنس الخطايا تطهيرا، و ينجيهم عن مضائق الظلمات و حيرة الجهالات، فيكون لهم في ظلمة الدنيا و وحشة القبور سراجاً منيرا، و الى عالم الجنة والنور شمسا مضيئا و قمراً مستنيراً، فسبحانه من عليم حكيم فاطر قديم كتب على نفسه الرحمة، و اثبت على ذاته العلم و الحكمة، و ازاح عن ابصار احبائه غشاوة الظلمة، و عمى الجهالة، و اجمل الاشياء كلها في قلمه و قضائه السابق مبدعا، ثم فصل في لوحه و قدره اللاحق مخترعا، و اودع اولا في قلمه العلى العقلى ابداعا وحدانيا، جميعماهو مسطور الى يوم القيامة في لوحه البسيط النفسي النازل المعلولي مفصلا، ثم كتب جميع ما اوجد الله و سيوجد بيمينه الاعلى في الكتاب المبين، و اللوح المحفوظ من مس و سيوجد بيمينه الاعلى في الكتاب المبين، و اللوح المحفوظ من مس الشياطين، المكنون عن الحواس و العيون، الذي لايمسه الا المطهرون، ولا يعقله الا العاقلون، و هم الملائكة المجردون، و الاولياء المقربون، و لا يعقله الا العاقلون، عن ادناس البشرية بريئون.

ثم انشأ مفردات كتاب الصنع و الايجاد، و مبسوطاتها قبل ان يجمع مركباتها و محسوساتها، في دفاتر قابليتها و استعداداتها، و طوامير ازمنتها و اوقاتها بمداد المواد، المنقسمة من الهيولي التي هي كالبحر المسجور،

ثم رفع حسابها و جمع كتابها في صحائف نفوس هي كالرق المنشور، ولما تمت له كتابة الجمع و الافراد، و حصل بذلك كلمات الصنع و الايجاد، اودع فيها من عالم النور و الظهور معاني كلمات الله التي لاتبيد ولاتنفد، ولو نفد البحر قبل النشور، ثم خصص للصعود الى عالم السماء من بين هذه الكلمات و الاسماء، كلمة طيبة كشجرة طيبة اصلها ثابت و فرعها في السماء، لكونها غاية التكوين و الايجاد، و ثمرة شجرة عالم الاضداد، و متحملة رسالة المعاني المشيرة الى دار المعاد.

فكرم هذه الكلمة الادمية بكرامة الخلافة الربانية و تعليم الاسماء، و جعله مسجوداً للملائكة تشريفا و تعظيما، و اطاع له الملك و الملكوت انقياداً و تسليما.

ثم انشأ من هذه الكلمة كلمات تامات و رسالات عقليات، متتالية متعاقبة، كلمة بعد كلمة، و رسولا بعد رسول، كما قال الله تعالى: و ارسلنا رسلنا تترى متفاضلة بعضها على بعض في سبيل الارتقاء الى الحضرة الالهية، كما قال تعالى: تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض محتى انتهت نوبة الرسالة الى كلمة جامعة، يشمل جوامع الكلم، صورة اسمالله الاعظم، و القيل الاقوم، و الرسول الخاتم، فيختم به كتاب الرسالة، و يتصل به دائرة الفضل و الاجادة، نقطة دائرة الوجود، و نكتة سر الله في كل موجود، المقصود بالايجاد اولا، و المبعوث بالتكميل أخرا، المنعوت اسمه في التورية و الانجيل، و الملقب بحبيب الله على لسان جبرئيل، محمد سيد الخلائق اجمعين و شافع الامم عند الخالق يوم الدين، صلى الله عليه و آله المقدسين المطهرين، اهالى بيوت الوحى و التنزيل، و خزنة اسرار القرآن و التأويل، انوار سماء العصمة و الهداية، و آيات كتاب الامامة و الولاية.

و بعد: فيقول هذا الضعيف المسكين، انزل خلق الله محمد الشير ازى، المعروف بصدر الدين، قد صدر امر من آمر قلبى، و وردت اشارة من سر غيبى، قد نفذ حكمه و جزم و جرى قضائه، و حتم باعلان طائفة من رموز

٢ - ٤٤ مؤمنون٤ - للتكميل نم

الهية، و اظهار مسائل منعلوم قرآنية، و اشارات نبوية و اسرار ايمانية، و لوامع حكمية، و لوايح باطنية، متعلقة بعجايب التنزيل السبحانى، وغرايب التأويل القرآنى، هى لعمرى عيون الحقايق الألهية، و كنوز المعارف الربانية، ينكشف منها بدايع مسائل العرفان، ويتشعب منها مجامع جوامع الحكمة والبرهان، ويتفرع منها اصول علمالمعانى و البيان، وينجلى منها نفايس خزائن الكتاب و الأيمان، و ينفتح بهذه المفاتيح ابواب الجنان، و كنوز الرحمة و الرضوان، قد شرح الله بها صدرى، و نور قلبى، و فتح الله بفضله و امتنانه على القلب ابوابه، و منحنى بجوده و احسانه لمعرفة كتابه، و علمنى بحسن التقدير وجودة التدبير، قرائة آيات القرآن، قرائة تدبر و ايقان، و ما كنت ادرى قبل هذا، ما الكتاب ولا الأيمان و لكن تدبر و ايقان، و ما كنت ادرى قبل هذا، ما الكتاب ولا الأيمان و لكن الله يهدى من يشاء من عباده، و ينور قلبه بنور هدايته و ارشاده.

على انى قدكنت برهة من الزمان متشوقا الى اظهار معانى هذا القرآن، فاستسعيت فى مناهجها سوابق الافكار، و استقريت فى مسالكها منازل الابرار، و كنت اشاور نفسى و اردد قداح رأيى فى اخذ هذا المرام، و اقدم رجلا و اؤخر اخرى فى طرف السكوت و الاعلام، فلم ترجح الى احد جانبى الاقدام و الاحجام ، لكونه امرا عظيما و خطبا جسيما، انى لمثلى مع قلة المتاع فى المقال، و قصور الباع فيما يتضمن ذلك من علوم الاحوال، و قلب شوشته عواصف الدهور، كاوراق الكتاب المنشور، و تطرق اليه كعلم الحساب انواع من الكسور، و ما عليه الزمان من نكايب الحدثان، و نوايب الحرمان، و ماعليه ابناؤه من ملازمة اغراض النفس و الهوى، و الانكباب على تمشية دواعى الجسم و القوى، و الاعراض عن اكتساب العلم و الهدى، و اقتناء ملكات المروة و التقوى، و الصمم عن مشاهدة انوار هذا الوحى الذى يوحى، و النسيان عن ذكر الله و ملكوت ربنا الاعلى، و عن تذكر اهوال القيامة و احوال المعاد و المثوى، والجهل بحكام النشأتين الاخرة و الاولى.

٦۔ حجم ای کف

ہ۔ یترجح ن م

و لقد نشأت في زماننا هذا قوم يرون التعمق في العلوم الالهية و التدبر في الايات الربانية بدعة و وبالا، و مخالفة اوضاع الجماهير خدعة و ضلالا، لانه لميتعد نظرهم عن ظهور هذه الاجسام، و لميرتق فكرهم و قصدهم عن عمارة هذه الهياكل و لابدان، في عالم الظلام، و هم كالذين حكى الله تعالى عنهم بقوله: لهم قلوب لايفقهون بها، ولهم اعين لايبصرون بها ولهم اذان لايسمعون بها، اولئك كالانعام بلهم اضل، اولئك هم الغافلون أ، فاصبح الجهل باهر الرايات، ظاهر الايات، فانكروا العلم و اهله، و استرذلوا العرفان و فضله، و انصرفوا عن الحكمة و الديس متزاهدين أ، و منعوا البحث عن طلب اليقين معاندين، و لشؤم سيرتهم الفاسدة، و خبث سريرتهم المعاندة، قد ضاعت السير العادلة، و شاعت الاراء الخبيثة الباطلة.

فاقعدنى الايام عن الاقدام، و حجبنى الدهر عن البلوغ الى هذا المقام، و كنت مدة على هذه الحال بهذه المنوال، ممسكاً عنان اللسان عن المقال، و فارس الكلام عن التجوال، لم اجد من جانب الحق لاظهار ماجاد به باعثا يوجب الاظهار، ولارغبة يدعوا التصريح و الاشعار الى ان عن المور الاستخاره مرة بعد اخرى بالاشارة وجدد لى داعية الحق كرة بعد اولى فى الانارة، بشعلة ملكوتية آنست من جانب طور القدس نارا، لعلى اتيكم يا اهل التجريد و اصحاب التفريد منها بخبر او جذوة لعلكم تصطلون، و بآيات ربكم تهتدون.

فلما اقبلت بوجه القلب على شاطىء الواد الايمن فى البقعة المباركة، متوجها بشراشر جنوده و قواه العقلية و الحسية، و عساكره العلمية و العملية، منحنى صاحب قدس اللاهوت، و مالك ملك الملكوت عند ذلك فتحاً جديداً، و جعل بصر البصيرة بنوره حديدا و فتح للقلب فتحاً قريبا، و نصر الله نصراً عجيباً، فاهتر الخامل من نشاطى، و تموج الساكن من انساطى، و انكشف لى ايضاً فى هذا الفتح الجديد، من ابراز كتابه المجيد،

۸۔ ۱۷۹ اعراف

م زاهدین نم

الذي هو تنزيل من عزير حميد، كنوز من رموز حقايق لايهتدي من العقلاء الى مغزاها، الا اوحدى زكى صبور، ولايصل الى اغوارها من الحكماء، الا من تعلم علم السباحة فى البحور، و يعرف منطق الطيور، و يفهم لسان الملكوت، و يمنح عليه خبايا الجبروت، و خفايا اللاهوت، ولاينتفع احد منها كثير الانتفاع الا من امعن فى الخلوات، و اتعب نفسه فى الرياضات، مع اعراض شديد عن عادات الخلق و رسومهم، و توحش تام من متابعة الجمهور فى اخلاقهم و علومهم، حتى احاط برموز السابقين، و اهتدى بعلوم المتقدمين، و وقف على خفيات سراير الاولين، و نقاوة زبر الحكماء الماضين، ومجامع كتب الانبياء و المرسلين، اذقد جمع الله فى القرآن المبين، خلاصة علوم الاولين و الاخرين، و زبدة احوال النبيين، و اذواق المبين، خلاصة علوم الله على نبينا و اله و عليهم اجمعين.

فقلت عند هذا الفتح لنفسى: هذا اوان الشروع فى ذكر اصول يستنبط منها الفروع، و تحلية الاسماع بجواهر المعانى الفايقة و ابراز الحقايق بصورها المعجبة الرايقة، ملتزما للقوانين الحكمية و البراهين العقلية، حافظا للاوضاع، رامزاً فى مقامه، مشبعاً فى مقام الاشباع، معرضا عن الخوض الكثير، فيما يتعلق بظواهر التفسير، و دقايق العربية الا بقدر يسير، يضبط به ما نحن بصدده من حقايق التأويل و التنوير، دون البسط فى تلك الاقاويل على ماهو عادة اهل التفاسير، فانه قد عين الله لذلك اقواما اخرين زادوا فى التقرير "، فلهم الظهر والحد، و لنا البطن و المطلع، و قد قيل: من فسره برأيه فقد كفر.

و اما التأويل فلا تبقى و لاتذر، فجاء بحمد الله كلاماً لاعوج فيه، ولااضطراب و لاارتياب يعتريه، قريباً من الافهام، مع غاية علوه، عاليا فى المقام، مع دنوه، فانت ايها العاقل المنصف، اذا اردت النظر فى علم القرآن وحكمة الله و اصول الايمان، اعنى الايمان بالله وملائكته وكتبه و رسله و اليوم الاخر، فانك تحتاج الى ان ترجع الى حفظة اسرار القرآن و معانيه، و تقصد اهاليه و حامليه، و تسئل اهل الذكر عمافيه، لقوله جل اسمه،

فاسئلوا اهل الذكر ان كنتم لاتعلمون ١٦، كما تقصد في ساير العلوم و الصنايع الى اهلها، فقد قيل: استعينوا على كل صنعة باهلها، فإذا رجعت اليهم فانظر فيما قالوه، و تدبر فيما وصفوه، من حقايق الأصول والأركان، التي انت مقربها لساناً، و مؤدن بها قلبك ايماناً، فإذا تدبرت فيه تدبراً شافياً، و تأملا وافيا، فميزه ببصيرتك التي انت مفطور عليها، و اعرضه على عقلك الذي هو حجة الله عليك، و القاضى الجالس بين يديك، بلبين جنبيك، فان وجدته ايها الناظر <sup>١٣</sup> مخالفاً لما اعتقدته و فهمته بالـذوق السليم، فلا تنكرنه، و فوق كل ذي علم عليم ١٤، و افقهن أن من احتجب يمعلومه و انكر ماوراء مفهومه، فهو موقوف على حد علمه و عرفانه، محجوب عما هو فوق طور عقله و ايمانه، و الحق اوسع و اعظم من ان يحيط به عقل وحد، و اجل واعلى من ان يحضره عقل دون عقل ١٥، فاخرج ايها العاقل من بيت حجابك و عتبة بابك، و اخلع عنك لباس اهل الزور و الجاهلية، و انطلق عن القيود الرسمية و العقايد العامية و الأراء الظاهرية، ولاتضغ الى المجادلات الكلامية، ولاتكن ممانسوا الله فانساهم انفسهم ١٦، و حالهم كما حكى الله تعالى بقوله: فيما نقضهم ميثاقهم لعناهم، و جعلنا قلوبهم قاسية، يحرفون الكلم عن مواضعه، و نسوا حظاً مما ذكروا به، و لا تز ال تطلع على خائنة منهم الا قليلاً.

و انظر و تدبر في معانى هذا الكتاب الذي هو قرة عيون اولى الالباب، فقد حان اوان التفصيل و وقت التأويل، وقرب الموعد والرحيل، و لقد جئنا هم بكتاب فصلناه على علم هدى و رحمة لقوم يؤمنون، هل ينظرون الا تأويله؟، يوم يأتى تاويله يقول الذين نسوه من قبل فهل لنامن شفعاء فيشفعوا لنا، او نرد فنعمل غير الذي كنا نعمل، قد خسروا انفسهم و ضل عنهم ما كانوا يفترون "، و لاتشتغل ايضا بترهات المتصوفة، ولاتركن

١٣ الفاطن نم

١٥ - عقد دونعقد نم

۱۷ ــ ۱۳ مائده

۲۱- ۲۲ نحل

١٤ ـ ٧٦ يوسف

١٩ - ١٩ حشر

۱۸ - ۵۲ و ۵۳ اعراف

الى اقاويل المتفلسفة، و هم الذين، اذا جائتهم رسلهم بالبينات فرحوا بما عندهم من العلم، و حاق بهم ما كانوا به يستهزؤن أو وقانا الله و اياكخليلى من شر هاتين الطائفتين، ولاجمع بيننا و بينهم طرفة عين، هم قوم يشقى بهم جليسهم، ولايزال فى الوحشة انيسهم، و افرغ قلبك عن كلماتهم، مهاجراً الى سماع كلام الله، و مشاهدة اياته الكبرى، و ملاحظة ما اوحى الى رسوله فى ليلة الاسرى، من ملكوت ربنا الاعلى، فان ادركك الموت فى الخروج عن بيت نشأتك الاولى و حيوتك الدنيا، الى الفطرة الاخرى، فقد وقع اجرك على الله، بل الله مولاك و جزاك فى اخراك، كما قال: ومن يخرج من بيته مهاجراً الى الله و رسوله ثم يدركه الموت فقد وقع اجره على الله .

قال بعض الحكماء: من اراد الحكمة الالهية، فليستحدث لنفسه فطرة اخرى، و قال افلاطون: مت بالارادة تحيى بالطبيعة، و قال المسيح النورانى على نبينا و عليه السلام: لن يلج ملكوت السماء من لم يولد مرتين، و قال المنا الاتمالات الخاتم صلى الله عليه و آله: مو توا قبل ان تمو توا، و قال امامنا الاتم الاكرم، عليه سلام الله الملك الاعظم: الناس نيام فاذا ما توا انتبهوا، و في الحديث: ان الله يحب الشجاع، ولو على قتل حية، و ليست الحية مثل نفسك، فاقتلها و اخلص عن سمية عقايدها الباطلة، و آرائها الخبيثة، او سخرها حتى يكون مسلما بيدك، فالقها اولا من تلا يمينك كعصى موسى، ثم خذها بيدك اليمنى، عند عودها الى سيرتها الاولى، و فطرتها الاصلية، فاذا هى حية بالحيوة العقلية، تسعى الى المعاد و المثوى، و ان لم يتفق فاذا هى حية بالحيوة العقلية، تسعى الى المعاد و الاولى، احد من اهل لك ايها الراغب الى طلب الحق و علم الاخرة و الاولى، احد من اهل هذا الكتاب، الحاوى لقوانين نافعة فى علوم القران، فعليك بمطالعة هذا الكتاب، الحاوى لقوانين نافعة فى علوم التزيل، المحيط بقواعده مشيرة الى اسرار التأويل، المسمى بمفاتيح الغيب لفتح خزاين العلوم، مشيرة الى اسرار التأويل، المسمى بمفاتيح الغيب لفتح خزاين العلوم، المبرأة عن الشك و الريب، و نيل جواهر بحار القران، و درر اسرار المبرأة عن الشك و الريب، و نيل جواهر بحار القران، و درر اسرار

۱۹۔ ۸۳ غافر

كلام الله و فتق اصداف مبانيه، و أخذ غرر معانيه، و حل معضلاته و فهم مشكلاته، مبتدياً بتصفية نفسك وتزكيتها عن هواها، فقد افلح من زكيها، وقد خاب من دسيها ٢٦، فاستحكم اولا اساس المعرفة بالتقوى، ثم ارق ذراها، والا فكنت ممن اتى بنيانه من القواعد فخر عليهم السقف اذا اتاها، فان احللت بالعناية الربانية عقد مشكلاتها، و فتحت بالهداية الالهية ابواب معضلاتها، فاشكر ربك على قدر ماهداك اليه من اسرار التنزيل، و احمده على ما اسبغ عليك من علوم التأويل.

ولقد اتيتك بما يمكننى من الاسرار، التى مازالت العرفاء الكبار و الحكماء اولى " الايدى و الابصار، كتموها عن اهل الاغترار، ولما كثرت الاغيار، وجب صون الاسرار عن الاشرار، الا انى لماناج بها الا المنشرحة بالنور، لاالقلوب القاسية بظلمات عالم الغرور، فى صدور مضيقة كالقبور، فعليك يا خليلى بتقديسها عن القلوب القاسية الميتة، و احذر عن استيداعها الا الصدور " المنشرحة، و الانفس " الزكية الحية، و اتل قوله جل ذكره: ولا تكونوا كالذين او توا الكتاب من قبل فطال عليهم الامد فقست قلوبهم، و كثير منهم فاسقون "، و قوله: افمن شرح الله صدره للاسلام فهو على نور من ربه، فويل للقاسية قلوبهم من ذكر الله، اولئك فى ضلال مبين ".

و المرجو من فضل الله العظيم، الامن من الغائلة ٢٩، لانى استخرته فى امضاء هذه الداعية، رجاء ان يذخرلى عنده ثمرة صالحة و كلمة باقية، و المأمول من كرمه العظيم و احسانه الجسيم، ان يجعل لى لسان صدق فى الاخرين، و يهدينى الى صراط الحق و اليقين، انه خير موفق و معين، و لا يخيبه بالرد السائلين.

الهي لاتوآخذني بالنقصان الامكاني، ولاتعاقبني بالنسيان الانساني،

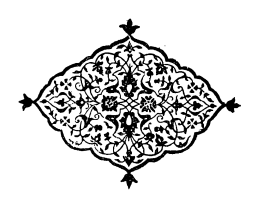
 ۲۲ – ۱۰ شمس
 ۳۲ – اولوا نم

 ۶۲ – اهل الصدور نم
 ۲۲ – للصدور نم

 ۲۲ – للانفس نم
 ۲۲ – ۲۱ حدید

 ۸۲ – ۲۱ زمر
 ۹۲ – ای الشر والحقد الباطن

و اجعلنى بفضلك ممن لاينظر الا اليك، ولايرغب الا فيما لديك و اعذنى بلطفك ان اضل او اذل فيما اتى و اذر، و ان اركن الى الذين ظلموا فتمسنى النار يوم العرض الاكبر، فان افتخرت فيما انعمت على فقد امرت و اما بنعمة ربك فحدث آ، و ان استغفرت فيما اسرفت على نفسى فقد قلت: ومن يعملسوءا اويظلم نفسه ثم يستغفر الله يجدالله غفوراً رحيماً آ، ولنشرع في مصادرات يتعطاها علم التأويل، و مقدمات يعين فهمها على فهم معانى التنزيل، فان كل علم له ماهية و موضوع، و مباد و مسائل و غاية، يجب على الطالب ان يعلم ماهو، و فيم هو، و مم هو، ولمهو، لنوردها في فواتح، العلوم الحقيقية مفاتيح، و هي عشون.



## المفتاح الاول

فى اسرار الحكمية المتعلقة بالقرآن على طريقَ اهل العرفان و فيه فواتح:

الفاتحة الاولى

في صفة الترآن ونعته بلسان الرمز والاشارة

قوله تعالى: لو انزلنا هذا القران على جبل لرأيته خاشعاً متصدعا من خشية الله، و تلك الامثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون ، وقول ملى الله عليه و آله: القران غنى لافقر بعده، ولاغنى دونه.

اعلم ايها القارى: ان القران اذا رفع نقاب العزة عن وجهه، وكشف جلباب العظمة و الكبرياء عن سره، يشفى كل عليل داءالجهل، و يروى كل غليل طلب الحق، و يداوى كل مريض القلب بعلل الاخلاق الذميمة المزمنة، و اسقام الجهالات المهلكة، و قد روى عنه صلى الله عليه و آله: و الله القران هو الدواء، و القرآن هو حبل الله المتين الذى نزل الى هذا العالم الاسفل لنجاة المقيدين بسلاسل التعلقات، و اغلال الاثقال و الاوزار، من حب الاهل و الولد و الوطن والمال، و شهوة الفرج والبطن، و الحرص و طول الامال، و هو مع عظم قدره و مأواه، و رفعة سره و معناه، مما يلبس بلباس الحروف و الاصوات، و اكتسى بكسوة الالفاظ

و العبارات، رحمة من الله و شفقة على خلقه، و تأنيساً لهم، و تقريباً الى افهامهم، و مداراة معهم، و منازلة الى اذواقهم، و الافما للتراب و رب الارباب.

ففي كل حرف من حروفه الف رمز و اشارة و غنج و دلال، وجلب قلوب لاهل الاحوال، فوقع النداء من العالم. الاعلى، لتخليص الاسراء من هذه المهوى و سجن الدنيا، بقوله: و ذكر فان الذكري تنفيع المؤمنين ٢، فبسطت شبكةالحروف و الاصوات مع حبوب المعانى لصيد طيور السموات، و لكل طير رزق خاص يعرف ذلك منشئها و مبدعها، و انما الغرض الاصلى اصطياد نوع خاص منها برزق مخصوص، و هو المقصود من بسط الشبكة في الأرض دون غيره، سواء عليهم ءانذرتهم ام لم تنذرهم لايؤ منون "، والافما من رزق الا ويوجدفي القران قسم منه، لقوله تعالى: ولا رطب ولا يابس الا في كتاب مبين ، فكما يوجد فيه من حقايق الكلم و طرايف الحكم، التي معرفتها غذاء الارواح وقوت القلوب، فكذلك يوجد فيه المعارف الجزئية و الأدوية الصورية، من القصص و الأحكام، و هي ما ينتفع به المتوسطون في درجات النجاة و العوام، و فيه ايضاً ما به صلاح الدارين الدنيا و الآخرة، و ما به صلاح هذه النشأة، كالقصاص و الديات و المناكحات و المواريث، ففيه الأغذية المعنوية و الصورية، و الأقسام الاخروية و الدنيوية، متاعاً لكم و لانعامكم ، فما من شيء الا و فيه تبيانه و بيانه، ولو كان من باطنك طريق الى عالم الملكوت، لتعرف كونه تبيانا لكل شيء.

و اعلم ان خطابات القران، مما يختص باحباء الله المتألهين، و اوليائه المقربين، لا المبعدين الممكورين، و الجاحدين المنكرين، ممن ليس لهم نصيب من رزق معانى الايات المبين، الاقشور الالفاظ، لانهم عن السمع لمعزولون، ولو علم الله فيهم خيراً لاسمعهم، ولو اسمعهم

۲۔ ذاریات ٥٥

۳۔ بقرہ ۲

lo il:

<sup>3</sup>\_ انعام ٥٥7— شعر اء ٢١٢

٥\_ نازعات ٣٣

لتولوا وهم معرضون<sup>٧</sup>.

ثم لايخفى على ذوى الحجى، ان تولى ابى لهب و ابى جهل عن فهم القران، و اعزالهم عن السمع مع عربيتهم و قرابتهم الجسمانية، ليس لانصرافهم عن الصرف و اللغة، تنحيهم عن النحو و الفصاحة، ولا لانحرافهم عن اسلوب البلاغة، و عدولهم عن قوانين العبارة، ولا لاجل الصمم فى اذانهم، و العمى فى عيونهم، وفقد القلب عن صدورهم، و لكن العناية ماسبقت لهم بالحسنى، و الله ان ابصار الجاحدين لانوار الحق لفى عيونهم، و ان اسماعهم فى اذانهم، و ان قلوبهم فى صدورهم، ثم و الله انهم صم بكم عمى فهم لا يعقلون أم فانها لا تعمى الابصار، و لكن تعمى القلوب التى فى الصدور أم عن ادراك الحق، فلاهل القران خاصة اعين يبصرون بها، ولهم المدور أم عن ادراك الحق، فلاهل القران خاصة اعين يبصرون بها، ولهم الفلوب عن مشاهدة الانوار، صم العقول عن استماع ذكر الله و احبائه، القلوب عن استماع ذكر الله و احبائه، الكم الارواح عن استدعاء القرب من الحبيب الاول.

ولقد ورد في الحديث النبوى صلى الله عليه و آله، انه قال: لو لاتزييد في حديثكم، و تمزيج في قلوبكم، لرأيتم ماارى، و لسمعتم ما اسمع، فالحمد لله شكراً، حيث انعم احبائه و اوليائه بتلك القلوب و الالسن، و الاذان و الاعين، و جعلهم بادراك الحقايق مشروحي الصدور، وليس لغيرهم من هذه الاذواق، لرين قلوبهم و ضيق صدورهم التي كالقبور، الا القشور، ولاينال بالقشور الا القشور، ولايدرك النور الا بالنور، ومن لم يجعل الله له نوراً فماله من نورا، وجعلنا على قلوبهم اكنة ان يفقهوه، وفي اذانهم وقراً، و جعلنا من بين ايديهم سدا ومن خلفهم سدا فاغشيناهم فهم لا يبصرون أن فكما ان السماع قد يكون مجازياً وقد يكون حقيقياً، و الاول مثل قوله تعالى: فاجره حتى يسمع كلام وقد يكون حقيقياً، و الاول مثل قوله تعالى: فاجره حتى يسمع كلام الله أن والثاني مثل قوله تعالى: انك لا تسمع الموتى ولا تسمع المسمع الموتى ولا تسمع المسمة ال

۸۔ بقرہ ۱۷۱

۱۰ نور

۱۲ یس ۹

٧\_ انفال ٢٣

٩\_ حج ٢٦

١١ ـ انعام ٢٥

۱۳ــ توبه ۲

الدعاء ١٤، فكذلك حال الصبى و الفقيه ١٥، فما لهؤلاء القوم لايكادون يفقهون حديثًا ١٦، ان اباجهل و نظرائه، و شعراء العرب في الجاهلية، مع عربيتهم و براعتهم في تلفيق الالفاظ و نظم الابيات، لم يسمعوا ولو حرفاً من هذا القران، ولم يفقهوا كلمة واحدة لعدم حواسهم الباطنة، التي هذه الحواس قشور و اغطية منها، وما يذكر الا اولوا الالباب٧٠، ان في ذلك لذكري لأولى الالباب^١.

فانتبه یا حبیبی ان کنت ذاقلب من مرقد الغافلین، و استیقظ من مضجع النائمين، و قم مقام المصلين، رافعا يديك بالتكبير و التهليل، و إشكر ربك أيها المسكين، وأحمدالله تعالى حيث أنه مع غاية جلاله ١٩، و عظمته مانسيك، مع ما انت عليه من الحقارة و القصور و العجز و الفتور، فارسل اليك رسولًا كريماً و سراجاً منيراً، و انزل عليك كتابا مبينا و نوراً وهدي و شفاء، و جعل لك صراطا مستقيماً و حبلا متيناً، و سلماً من الأرض ألى السماء، لينجيك من سجن الدنيا و العذاب الأدني، و صحبة الأضداد ومقارنةالموذبات، التي لاتزال تلسعك و تلدغك، لكنك لاتشاهدها بهذه العين ولاتحس بايلامها مادام هذا الكون الدنياوي، لاسكار الطبيعة و تخدير الجسم، عنانة من الله و امهالا لك، مدة لتحصيل الزاد للمعاد، لإن جملة<sup>۲۰</sup> الأشباء هي من اسباب معيشتك الأخرى، و لأعيش الأعيش الأخرة لكن لما افتقرت قبل الوصول الى الأخرة من العبور الى الدنيا، لتوقف الاخرة على الاولى، توقف الثمرة على الشجرة، و الحيوان على النطفة، و توقف الغاية على الحركة، و العقل المستفاد منا على الحس، كما قيل: من فقد حساً فقد علماً ٢١، كقوله تعالى: ولقد علمتم النشأة الأولى فلولا تذكر ون ٢٢، فكما خلق الله لك اساما سماوياً مع حركاتها و اوضاعها، و اخرى ارضية مع صورها و موادها، كما قال ايضا مخاطباً لافضل البشر:

> ١٥ البصر و الفقه نم ١٧ - بقره ٢٦٩ ١٩\_ جلالته نم ٢١ حساً فقد علما نم

۸۰ نمل ۸۰ ١٦ نساء ٧٨

۱۸ زمر ۲۱

۲۰\_ جملة هذه نم

۲۲ واقعه ۲۲

لولاك لما خلقت الافلاك، فخلق الله الافلاك و الاركان لاجل الانسان، فكذلك خلق فيه دواعي طبيعية، و اغراضا نفسانية، و شوائب شهوانية و غضبية، كل ذلك لان يكون آلاتاً مستعملة لسفره، و اسبابا مهيجة لعبره ودواعي لعروجه الى موطنه ومستقره، ومؤكدات لخروجه الى سبيلربه الاعلى، و مشاهدة اياته الكبرى، فهو ثمرة شجرة الوجود، خلق لاجله الكل، و خلق هو لاجل الملك المعبود، و قال: وما خلقت الجن و الانسالاليعبدون أو وفي الخبر: خلقت العالم لكم، و خلقتكم لاجلى، فالقران هو حبل الله المتين، نزل من السماء لنجاة المقيدين، في مهوى النازليس و مهبط الشياطين، و هو نور من انوار الله، فيه هداية السالكين، و به العروج من اسفل العوالم الى اعلى منازل العليين، و ارفع مراتب القاعدين في مقاعد الصدق و اليقين، فاقرأ يا مسكين وارق، و تدبر في معانيه وتنور، و اصعد الى آل طه و يس، و الافستغرق في بحر ألا الظلمات، و تحشر معانيا و الشياطين، و تحترق بالنار تلسعك الحيات و الثعابين.

## الفاتحة الثانية فيالاشارةالي سرالحروف

اعلموا ایها الاخوان الالهیون المعتنون بامر غرایب القرآن المبین، ان فهم غرایبه مما لمیتیسر بالحقیقة الا لمن دارس علم الیقین، و تعلم فی مدرسة آل یس، و مکتب اهل الصفوة للذکر الحکیم، و قرائة الکتاب المبین، ممن کان معلمه علمك مالم تکن تعلم و کان فضل الله علیك عظیماً ۲۰ و مؤدبه ادبنی ربی فاحسن تأدیبی، و کاتب لوحه بالقلم، و مصور صحیفة نفسه بالعلم و الحکم، هو ربك الاکرم، الذی علم بالقلم، علم الانسان ما لم یعلم ۲۰ ، لابسب من اسباب آخر، من فکر وقیاس او روایة و سماع بل بان یتلقی القرآن من لدن حکیم علیم.

و اول مايظهر في مكتب التقديس، لاطفال الارواح و اولاد روح

۲۶ بحار نم۲۲ علق ۶ و ٥

۲۳ داریات ۵۹ ۲۵ نساء ۱۹۳

القدس، ما معنى الكتابة و الرقم، و اللوح و القلم، و النون ومايسطرون، و معنى حروف الجمل و الحروف المقطعة القرانية، و الكلمات المفردة و المركبة الفرقانية، فان العناية الربانية لما تعلقت بتربية أولاد العقول، اف ادلهم رزقهم من البان ضروع التقديس، و اذاق لهم من لطائف عالم الرحمة و الرضوان، و تحف الملكوت و هدايا الجنان، اغذية لطيفة في كسوة الحروف المفردة، على طريق الرمز و الاشارة، الى مقاصد اهل البشارة، لئلا يطلع عليها الاغيار، و من لميكن لهم اهلية الارتقاء الي عالم الاسرار، فكتب الله في الواح ارواحهم حروفًا مجملة، و مقطعات مفردة، لعلهم يذكرون، و بصنايع آبائهم يصنعون، و على مثل كتابهم و قر ائتهم یکتبون و یقرؤن، و الی منازلهم و مناصبهم پر تقون، لقوله صلی الله عليه و آله: اقرأ، و ارق، و هذه الحروف المقطعة النورانية تسمى في عالم السر و الخفي بالحروف المجملة و حروف الجمل، و فيذلك العالم يصير الحروف المتصلة منفصلة، لانه يوم الفصل و التميز، و ان كان يوم الجمع ايضاً باعتبار لقوله تعالى: هذا يوم الفصل جمعناكم و الأولين٧٠، وقوله: ليمنز الله الخيث من الطب ٢٨، و قوله تعالى: يوم الجمع لأريب فيه ٢٩، فاهل الدنيا لكونهم في مقام الجمعية الصورية و التفرقة المعنوية، شاهدوا الحروف المختلفة متصلة، و شاهدوا الحروف الواحدة بالنوع، حروفا متعددة بعدد الاشخاص الكثيرة، فاذا نظروا الى حروف يحبهم و يحبونه "، برونها هكذا متصلة الإنواع، متفرقة الإعداد، و لكن الذين تجردوا عن الدنيا، و انكشف عنهم الغطاء، و انقشع عن وجه بصير تهم سحاب الامتراء، و ظلمة العمى، يرون هذه الحروف بالبصيرة الباطنة هكذا، ى ح ب ه م ، ثم اذا ارتفعوا عن ذلك المقام الى مقام اعلى، يرونها نقاطاً، وفوقه مقام اخر لايفهم العبارة بالمشافهة دون المشاهدة، ولايشرحه الاشارة بالبيان دون صريح العيان.

فاول علامة من ارتفع عن هذا المنزل الادنى و خلص عن حجب

۲۸\_ انفال ۲۸ ۳۰\_ مائدة ع٥

۲۷ ـ مرسلات ۳۸ ۲۹ ـ شوری ۲ المشتغلين بشواغل الدنيا، ان ينكشف عليه معرفة الحروف المقطعة، و كيفية نزولها في لوح القرآن كما اشار اليه بقوله تعالى: لقد وصلنا لهم القول لعلهم يتذكرون ألام هذا مقام لقوم، و اشيرالي مقام قوم اخر بقوله قد فصلنا الايات لقوم يعلمون ألام فقد انجلي لك ايها السالك المسكين، ان اول ما يرتسم في لوح القارى المبتدى حروف التهجي، ليستعد بذلك الارتسام و الانتقاش لتلاوة آيات الله، المكتوبة في الصحيفة الالهية، و يطيع امرالله الذي امر به رسوله بقوله: اقرأ باسم ربك الذي خلق أم المرنا بقوله: فاقرؤا ماتيسر من القران ألا و عند ذلك يسهل عليه قرائة القرآن و تذكره، ولقد يسرنا القران للذكر فهل من مدكر ألا و حينئذ القرآن و تذكره، ولقد يسرنا القران للذكر فهل من مدكر ألا و و و و و انا لله لحافظون ألا و يكون قلبه مزيناً بزينة الكواكب الايات، محفوظا في الحافظون ألا و عدمة القران، عن اختطاف مردة جنود الشيطان، و حفظناها من كل شيطان رجيم، من استرق السمع ".

و جملة القول، ان من لم يظهر عليه سلطان عالم الأخرة، و لم يقم عن قبر هذه النشأة، لم يطلع على معانى رموز القران، و لم يحدث معه حروف المقطعة، ولم يتجل له وجه قائله و مبديه، و عظمة منشأة و ممليه، فانتبه يا مغرور، و قم من مرقدك يا ممكور، حتى نسافر معك فى سبيل الله، ونتجامع بالجمعية الأيمانية، فإن المسافر يحتاج الى رفيق يساعده وقتاً، و صديق يصدقه رده، لقوله صلى الله عليه و آله: يد الله مع الجماعة، و قدرته نافذة، فاركب معنا فى سفينة النجاة التى بسمالله هجريها و مرسيها "، و الى وبك منتهاها"، لاتبال بماتحيد عن المشهور، و يخالف ما عليه الجمهور، فانهم سكان هذا المنزل، و انت المسافر الحال المرتحل، و المسافر لابد وان يخالف عادته عادة اهل المنزل، فلاتركن اليهم، ولا تجلس مع الذين

| ۲۳_ انعام ۹۶ | ۳۱ قصص ۵۱     |
|--------------|---------------|
| ۴۰ مزمل      | ۳۳_ علق ۱     |
| ۳۹ حجر ۹     | ۳۵۔ قمر ۱۷    |
| ۳۸ هود ۲۱    | ۳۷۔ حجر ۱۷    |
|              | ۳۹_ نازعات عع |

اتخذوا القران مهجوراً، و هم الذين وبخهم الله بقوله: فما لهؤلاء القوم لايكادون يفقهون حديثا أن وشكى عنهم رسوله اليه: يا رب ان قومى اتخذوا هذا القران مهجوراً أن رب رجل اديب اريب عاقل فصيح، له اطلاع تام على علم اللغة و الفصاحة، و اقتدار كامل على صنعة المناظرة، و طريق المجادلة مع الخصام في علم الكلام، و هو مع براعته في فصاحته لم يسمع حرفا من حروف القران بماهو قران، ولافهم كلمة واحدة.

فانت ايها المشعوف بعلوم الدنيا، المعرض عن علوم الأخرة، اعلم انك لم تخرج بعد الى الآن قدما من عتبة بابك، الذي انت معتكف فيه الى طلب الحق، و لم ترغب في طريق معرفته، والاطلاع على اسرار مملكته، و الوقوف على معانى كتبه و كلامه، و لم تحصل بعد مفردات حروف رسالته، التي انزل اليك، و معبودك متوجه اليك من سماء عظمته و احديته، ناظر ا اليك بعين عنايته و صمديته، ليجذبك بجذبة ارجعي الى جوار قدسه و كرامته، و انت مشغول اليهم باسباب الجدل و الخلاف، و طلب الرياسة بالخراف، و التقلب في البلاد و الديار، و التبسط في الاسفار، لطلب الاسانيد العالية للتفاخر و الاشتهار، اما علمت ان ذلك لحرمانك عن فهم اسرار اليقين، و الاطلاع على سر كلام الله المبين؟ و كذلك حال المغترين بلامع سراب الحكمة، المحرومين عن شراب ماء المعرفة في انهار آيات القران و جداول احاديث سيد الانس و الجان، و سواقي كلمات اوليائه و اهل بيته الطاهرين، سلام الله عليه و عليهم اجمعين كما اشير اليه بقوله تعالى: انزل من السماء ماء فسالت اودية بقدرها ٤٢، فاودية الفهوم سالت من فيضه بقدرها، و جداول العقول فاضت من رشحة نهرها فابرزت الاوادى على سواحل الاسماع، جواهر ثاقبة على سواحل الاسماع، جواهر ثاقبة و درراً، و انبتت على الجداول على شواطيء الإنظار، زواهر ناضرة و ثمر أ.

٤١ فرقان ٣٠

٣٤ــ ای ظهر ونشأ

۶۰ نساء ۲۸

٢٤ رعد ١٧

ع اى المضيئة

## الفاتحة الثالثة في الكلام و حقيقته

اعلم ان التكلم مصدر صفة نفسية مؤثرة، معناه انشاء الكلام، لانه مشتق من الكلم و هو الجرح، وفايدته الاعلام و الاظهار، فمن قال: ان الكلام صفةالمتكلم، اراد به المتكلمية، ومن قال: انه قائم بالمتكلم، اراد به قيام الفعل بالفاعل، لاقيام الصفة بالموصوف، و المقبول بالقابل، و منقال: ان المتكلم من اوجد الكلام، اراد من الكلام ما يقوم بنفس المتكلم، وهو الهواء الخارج من جوفه من حيث هو متكلم، لاماهو مباين له، مباينة الكتاب للكاتب و البناء للبناء، والا فيكون كتابة و تصويراً، لاكلاما و تقريراً.

فاول كلام شق اسماع الممكنات كلمة كن، فما ظهر العالم الاعن الكلام، بل العالم عين الكلام، و اقسامه بحسب مقاماته و منازله الثمانية و العشرين في نفس الرحمن، كما ان الكلمات و الحروف الصوتية قائمة بنفس المتكلم من الانسان بحسب منازله و مخارجه، و الغرض للمتكلم اولا من الكلام، انشاء اعيان الحروف و ايجادها من المخارج، و هو عين الأعلام، و اما ترتب الاثر على الامر و النهى و الاخبار و التمنى و غيرذلك، فهو مقصودثان غير الاعلام، و هذه المغايرة انما توجد في بعض اقسام الكلام، لانه على ثلاثة اقسام: اعلى و اوسط و ادنى.

فاعلاها مایکون عین الکلام مقصوداً اولیا، ولایکون بعده مقصوداً اخر<sup>63</sup>، لشرف وجوده و تمامیة کونه، و لکونه غایة لمادونه، و هذا مثل ابداعه عالم الاهر بامر کن لاغیر، و هی کلمات الله التامات التی لاتنفد و لاتبید، اذ لیس الغرض من انشائها منه تعالی بامر کن سوی امر الله.

و اوسطها ما يكون لعين الكلام مقصود آخر، الا انه يترتب عليه ترتب عليه ترتبا لزوميا من غيرتخلف و انفكاك، كامره تعالى للملائكة المدبرين فى طبقات الافلاك، بما اوجب عليهم ان يفعلوا، فلاجرم لايعصون الله ماامرهم

٥٠ ـ مقصوداً آخرا ن م

و يفعلون ما يؤمرون أن و كذلك ملائكة الطبايع الارضية، من الجبال و المعادن و البحار و السحب و الرياح و الامطار و الثلوج وغيرها، و ذلك ان امر الله وصل اليهم، اما بلاواسطة، او بواسطة امر اخر، لابواسطة المخلق، والا لامكن العصيان، و في قوله تعالى اشارة لطيفة الى هذا المعنى، حيث لم يقل: لا يعصون الله فيما امرهم، ولم يقل: و يفعلون بما يؤمرون.

و ادناها ما يكون لعين الكلام مقصود آخر قد يتخلف عنه، و قد لا يتخلف، و فيما لا يتخلف ايضاً امكان التخلف و العصيان، ان لم يكن حافظ عاصم من الخطاء، هذا كاوامر الله و خطاباته للمكلفين من الجن والانس، بواسطة انزال الكتب و ارسال الرسل، و هما مخلوقتان، ففي هذا الامر بالواسطة يحتمل الطاعة و العصيان، فمنهم من اطاع و منهم من عصى، ومع عدم الواسطة لاسبيل الا الطاعة، فاعلى ضروب الكلام هو الامر الابداعي، و هو عالم القضاء الحتمى، وقضى ربك الا تعبدوا الااياه لالأ، و الاوسط هو الامر التكويني، و هو عالم القدر الزماني، وكل شيء عنده بمقدار من الادنى الامر التشريعي، شرع لكم من الدين ماوصى به نوحا وقلى أله والادنى الادنى الامر التشريعي، شرع لكم من الدين ماوصى به نوحا وقلى ألله وحافة والادنى الادنى الامر التشريعي، شرع لكم من الدين ماوصى به نوحا وقد المناه وقد والدين ماوسى به نوحا وقد والادنى الادنى الادنى الامر التشريعي، شرع لكم من الدين ماوسى به نوحا وقد وقد والمناه والدين ماوسى به نوحا و قد والدين الادنى الدين ما و سوى الدين ما و سوى الدين الادنى الدين ما و سوى الله و سوى الله و سوى الدين ما و سوى الدين الدين

## تمثيل

اعلم ان الانسان الكامل لكونه خليفة الله، مخلوقا على صورته، و هو على بينة من ربه يوجد فيه هذه الاقسام الثلاثة من الكلام، و ذلك لكمال نشأته الجامعة لما في الامر و الخلق و التحريك، ففيه الابداع و الانشاء و التكوين، فاعلى ضروب الكلام له هو مكالمته مع الله تعالى، و مخاطبة الروحانية عند تلقى والمعارف الالهية، واستفادته العلم والحكمة من لدن عليم حكيم فتكليم الله اياه، هو افاضة الحقايق، و القاء المعارف عليه، و مقارعته بها سمعه القلبي، و تكلمه مع الله هو استدعاؤه الذاتى بلسان الاستفاضة اياها عنه، و استماعة مقارعة الكلام العقلى بسمعه القلبي، و كذلك

٤٧ اسرى ٢٣

٢٦ تحريم ٢

۶۹ شوری ۱۳

۸۶ رعد ۸

يكون متكلماً بالكلام الحقيقى اذا بلغ روحه، و خرج من حدود القوة الى درجة العقل بالفعل، الذى شأنه تصوير المعانى العقلية على النفس متى شاء من خزانة ذاته البسيطة، فهو بماصار عقلا بسيطاً قد صار جوهراً ناطقا بالعلوم الحقة، متكلما بالمعارف العقلية، فليس لكلامه هذا مقصودثان غير تصوير الحقايق.

و اوسطها كامره و نهيه للاعضاء و الآلات بواسطة تحريك القوى النفسانية للقوى الطبيعية، فيجرى حكم النفس على القوى و الآلات الطبيعية في مملكة البدن، و قد خلقت كلها مجبولة على طاعة النفس، لايستطيع لها خلافاً، ولاعليها تمرداً، فاذا امرت العين للانفتاح انفتحت، و إذا أمرت الرحل للحركة تحركت، و إذا أمرت اللسان للكلام و جزمت الحكم تكلم، و كذا ساير الاعضاء، فتسخير الحواس و الاعضاء للقلب الانساني من وجه، يشبه تسخير الملائكة لله تعالى، حيث جبلوا على الطاعة و الخدمة كما مر، و ادناها في طلبه و استدعائه لتكوين شيء بواسطة لسان او حارجة، فالمقصود من الكلام هاهنا سواء كان بعبارة او باشارة او كتابة او فعل، شيء آخر غير الكلام، قد يقع وقد لايقع، و مع ارتفاع الوسايط كما في القسمين الأولين، لاسبيل للمخاطب الا السمع و الطاعة، و ما لم يقع في الوجود عن امر ه تعالى بالواسطة ليس بقادح في كماله، فانالامر التشريعي من الأوامر الألهية بهذا ظهر في الوجود، حيث امر تعالى عباده على السنة رسله و تراجمة وحيه في كلامه و في كتبه، فمنهم من اطاع و منهم من عصى، و بارتفاع الوسايط لامحيص عن الطاعة خاصة، كما قال صلى الله عليه و آله: يد الله مع الجماعة، و قدرته نافذة، و لهذا اذا كان الإنسان مجموع الهم، و اجمع قواه حتى صارت كأنها قوة واحدة، نفذت همته، و سمعت دعوته فيما يريد، كما هو حال اهل التقديس.

## اشتهار تحقيقي

قال صاحب الفتوحات المكية في الباب السادس و الستين وثلثمأة: اذا كان الحق هو المتكلم عبده في سره بارتفاع الوسايط، فان الفهم

يستصحب كلامه، فيكون عين الكلام منه عين الفهم منك، لايتأخر عنه، فان تأخر عنه فليس عده علم بكلام الله تأخر عنه فليس عده علم بكلام الله عباده، فاذا كلمه بالحجاب الصورى، بلسان نبى او من شاء الله من العالم، فقد يصحبه الفهم، وقد يتأخر، هذا هو الفرق بينهما، انتهى كلامه، وفيه اشارة الى ضروب كلام الله، فليدرك غوره وليذعن حسن طوره.

اقول: و للإشارة الى هذه الضروب الثلاثة من كلامه، قال سبحانه: ماكان لاحدان يكلمه الله الاوحيا او من وراء حجاب او يرسل رسولاً فالاول اشارة الى الكلام الحقيقى، الذى يكون عين الكلام مقصوداً اولياً و غاية اصلية، و الثانى اشارة الى كلام يكون المقصود منه شيئاً اخر، لكنه غاية لازمة للكلام غير منفكة عنه، و فى كل من الضربين يكون الفهم لازماً، و الطاعة واجبة، و العصيان مستحيلا، و الثالث اشارة الى ادنى الثلاثة وهو الذى يكون لعين الكلام مقصود ثان مباين الذات عنه، ممكن التخلف، يتطرق اليه الطاعة و المعصية، فافهم هذا: فانه ذوق جميع اهل الله.

## الفاتحة الرابعة

في تحقيق كلام امير المؤمنين عليه السلام: جميع القران في باء بسم الله، و انا نقطة تحت الباء

اعلم هداك الله: ان من جملة المقامات التى حصلت للسايرين الى الله بقدم العبودية، مقام اذا حصل لواحد، يرى بالمشاهدة العينية كل القران، بل جميع الصحف المنزلة تحت نقطة باء بسم الله، بل يرى جميع الموجودات تحت تلك النقطة، و ان اردت مثالاً يقربك اليه من وجه واحد الى تحقيق ذلك، فهو انك اذا قلت: لله مافى السموات ومافى الارض٬٥، فقد جمعت ما فى السموات و الارض فى كلمة واحدة، و اذا حاولت ذكرها بالتفصيل واحداً واحداً، لافتقرت الى مجلدات كثيرة، ثم قس على نسبة اللفظ الى اللفظ نسبة المعنى الى المعنى، على ان فسحة عالم المعانى و التفاوت بينهما، التفاوت بين افرادها مما لايقاس بفسحة عالم الالفاظ و التفاوت بينهما، ولواتفق لاحد ان يخرج من هذا الوجود المجازى الحسى الى التحقق

بالوجود اليقيني العقلي، و يتصل بدايرة الملكوت الروحاني، حتى يشاهب معنی، و الله بکل شیء محیط ۰۳، ویری ذاته محاطاً بها مقهورا علیها، فحينئذ يشاهد وجوده في نقطة تكون تحت الباء، و يعاين تلك الباء التي في بسم الله، حيثما تجلت له عظمتها و جلالة قدرها، و يرى انها كيفيظهر ذاتها على العاكفين في حظيرة القدس من تحت النقطة التي هي تحتها، هيهات: نحن و امثالنا لانشاهد حروف القران الاسوادها، لكوننا في عالم الظلمة و السواد، و ما حدث من مد المداد، اعنى مادة الأضداد، و المدرك لايدرك شيئًا، الا بماحصل لقوة ادراكه، فإن المدرك و المدرك دائماً من جنس واحد، فالبصر لايدرك الا الالوان، و الحس لاينال الا المحسوسات، و الخيال لايتصور الا المتخيلات، و العقل لايعرف الا المعقولات، فكذلك النور لايدرك لاحد الا بالنور، ومن لم يجعل الله له نوراً فماله من نور 30، فنحن بسواد هذا العين لانشاهد الاسواد القران، فاذا خرجنا من هذا الوجود المجازي و القرية الظالم اهلها، مهاجراً الى الله و رسوله، و ادركنا الموت عن هذه النشآت الصورية الحسية و الخيالية و الوهمية و العقلية العملية، و محونا بوجودنا في وجون كلام الله، ثم خرجنا در المحو الى الاثبات، اثباتا ابدياً، و من الموت الى الحيوة حيوة ثانوية ابدية، فما رأينا بعد ذلك من القرآن سواداً اصلا، الا البياض الصرف و النور المحض، و تحقيقا٥٠، بقوله: و لكن جعلناه نوراً نهدى به من نشاء من عبادنا ٥٩، وعند ذلك نقرء الآيات من نسخة الأصل ومن عنده علم الكتاب.

ایها الرجل، ان القران انزل الی الخلق مع آلاف حجاب، لاجل تفهیم ضعفاء العقول خفافیش <sup>۷۰</sup> الابصار، فلو عرش باء بسمالله مع عظمته التی کانت له نزل الی الفرش، لذاب الفرش و اضمحل، و فی قوله: لو انزلنا هذا القران علی جبل لرأیته خاشعا متصدعا من خشیةالله <sup>۵۸</sup>، اشارة الی هذا المعنی، رحم الله عبداً قال کاشفاً لهذا المعنی: کل حرف فی

٤٥ نور ٤٠

٥٤ فصلت ٥٤

**۲۵**- شوری ۲۵

٥٥ - تحقيقنا، ن م ٥٧ - اخافيش ، ن م

اللوح اعظم من جبل قاف، و هذا اللوح هو اللوح المحفوظ في قوله تعالى: نهلقران كريم في لوح محفوظ م وهذا القاف هو رمز الى مافي قوله: ق والقران المجيد ته فان القران و ان كان حقيقة و احدة، الاان لهامراتب كثيرة في النزول، و اساميه بحسبها مختلفة، ففي كل عالم و نشأة يسمى باسم مناسب لمقامه الخاص، و منزله المعين، كما ان الانسان الكامل حقيقة واحدة، وله اطوار و مقامات و درجات كثيرة في الصعود و اسامي مختلفة، و له بحسب كل طور و مقام اسم خاص.

اما القران ففي عالم يسمى بالمجيد، بل هو قران مجيد "، و في اخر اسمه عزيز، انه لكتاب عزيز "، وفي آخر اسمه على حكيم، و انه في ام الكتاب لدينا لعلى حكيم "، و في اخر كريم، انه لقران كريم في كتاب مكنون "، ومبين، ولارطب ولايابس الافي كتاب مبين "، وحكيم، يس و القران الحكيم "، وله الف الف من اسامي، لايمكن سماعها بالاسماع الظاهرة ولو كنت ذا سمع باطنى في عالم العشق الحقيقي و المحبة الالهية، لكنت ممن تسمع اسماؤه و تشاهد اطواره.

و اعلم ان اختلاف صور الموجودات وتباین صفاتها وتضاد احوالها، ایات عظیمة لمعرفة بطون القران و انوار جماله و اشعة ایاته، و لتعلم اسماء الله وصفاته، قوله، ولله الاسماء الحسنى فادعوه بها، و ذر والذین یلحدون فی اسمائه آ، وفی هذه الایة اوجبالله علی عباده علم الحکمة والتوحید، و معرفة الافاق، و الانفس، و علم الاسماء و مشاهدة المظاهر و المربوبات، ان فی خلق السموات و الارض و اختلاف اللیل و النهار لایات لاولی الالباب من المعرفة مما سلکه العرفاء الالهیون، و الحکماء الاقدمون، و هم الذاهبون الی ان هذه الصور المتخالفة صور اسماء الله تعالی، و ظلال و مثل و مظاهر لما فی العالم الالهی من الصور المفارقة تعالی، و ظلال و مثل و مظاهر لما فی العالم الالهی من الصور المفارقة

٥٩ واقعه ٧٧ بروج ٢٢
 ٢٦ بروج ٢٢
 ٣٦ بروج ٢٢
 ٣٦ زخرف ٤
 ٥٥ انعام ٥٥
 ٣٦ اعراف ١٨٠

الالهية، و ذلك لان كلما يوجد في هذا العالم، يوجد في عالم من العوالم الاعلى على وجه اعلى ٢٩، و اشرف منه، وما عندالله خير للابرار٠٠.

#### الفاتحة الخامسة

#### في الفرق بين التكلم و الكتابة

قال بعض اهل الكشف و الشهود: ان كلام الله غير كتابه و فرقوا بينهما، بان احدهما و هو الكلام بسيط، و الاخر و هو الكتاب مركب، و بان الكلام امرى دفعى، و الكتاب خلقى تدريجي، و عالم الامر خال عن التضاد و التكثر و التجدد و التغير، لقوله: و ما امرنا الا واحدة كلمح بالبصر ٢٠، وقوله: انما قولنا لشيء اذا اردناه ان نقولله كن فيكون ٢٠، واما على التضاد و التكثر، ولا رطب ولا يابس الا في كتاب مبين ٣٠.

و اقول: ولاحدان يقول: انهما واحد بالذات متغايران بالاضافة، و هذا انما ينكشف بمثال في الشاهد و هو الانسان، لكونه على مثال الرحمن، فانه اذا تكلم بكلام و كتب كتاباً، يصدق على كلامه معنى الكتابة، و يصدق على كتابته معنى الكلام، بيان ذلك: ان احداً اذا تكلم و شرع في تصوير الالفاظ في الهواء الخارج من جوفه و باطنه بحسب الاستدعاء الباطني النفساني، تنفس، و انتقش ذلك الهواء وهو المسمى بالنفسالانساني، الذي النفسالارادة الذاتية بحسب الاقتضاء الرحماني، للفيض السبحاني، و تصور بصور الحروف الثمانية و العشرين و ما يتركب منها، كما ينشأ من الوجود الانبساطي صور الحقايق و الوجودات المقيدة، و ذلك الفيض الوجودي المسمى عند اكابر الصوفية بالحق المخلوق به، و الوجود المطلق، و هو غير الوجود المسمى بالهوية الاحدية، تعالى غير الوجود المقيد، و غير الوجود الحق، المسمى بالهوية الاحدية، تعالى

٦٩ من العوالم، فمافي العالم الأعلى، اعلى و ن٠٥٠ آل عمر أن ١٩٨

۷۱ قمر ۵۰ تحل ۶۰

۷۳ــ انعام ٥٥

المفتاحالاول

عن الشبه و الشريك.

فاذا تقرر هذا فنقول: صورالالفاظ لها نسبة الي الفاعل، اي ما صدرت عنه، و نسبته الى القابل، اي ما حصلت فيه، فهي باحد الاعتبارين كتابة، و بالاعتبار الآخر كلام، فالصور اللفظية القائمة بلوح الهواء الخارج من الباطن، اذا اضيفت اليه اضافة الصورة الى المادة القابلة، و اخذت بهذا الاعتبار فيكون المأخوذ بهذا الاعتبار بالقياس اليه كتابة، و حينئذ يحتاج الى مصدر و ناقش غيره، اذالقابل شأنه القوة و الاستعداد، فلامحالة يفتقر الى فاعل يخرجه من القوة الى الفعل كالنفس الناطقة في مثالنا هذا، فبهذا الاعتبار يكون المتكلم بهذه الحروف و الالفاظ كاتباً، و النفس الهوائي لوحاً بسيطا، و هذه الحروف و الألفاظ ارقاما كتابية، و نقوشا و صوراً مبصرة مشاهدة بالبصر، و اذا اضيفت اليه اضافة الصورة الى الفاعل المديم، الحافظ اياها، و اخذت بهذا الاعتبار، كان المأخوذ بهذا الاعتبار شخصاً متكلماً ناطقا الاستقلاله بتصوير الحقايق من غير فاعل مباين الذات عنه، لأن جهات الفاعلية و القابلية اذا كانت على ترتب طولي، كان مرجعها امرأ واحداً، بخلاف جهتي الفعل و القبول التحددي، فانهما مختلفان لأمحالة، كما حقق في مقامه، فاذا ظهرت لك صحة كون الصورة اللفظية، المرتسمة في الهواء كتابة و كلاما، و كون الهواء ايضا كاتبا و متكلما، و باحد الاعتبارين يفتقر الى مصور و هي النفس الكاتبة، و بالاعتبار الاخر لايفتقر، لانه شخص برأسه، فقس الحال فيما فوقذلك الشخص الهوائي كالنفس الناطقة و ما تحته كالقرطاس، فالنفس المرتسمة فيها الصور العقلية و العلوم النفسانية، لوح كتابي باحد الاعتبارين و بهذا الاعتبار له وجه الى مصور عقلي، و قلم علوي، يصورها بتلك العلوم و الصور، و بالاعتبار الآخر جوهر متكلم ناطق، وله وجه الى قابل يقبل منها الصور، و يسمع عنها الكلام، فافهم ما ذكرته لك، فانه من الواردات على هذا الكاتب، فيه فوائد كثيرة لامجال لذكرها، حرى بان يتصالح فيه اهل المذاهب الكلامية في الكلام، و يستفاد منه ايضاً كيفية حدوث العالم، اذ نسبة هذا العالم الى البارى عند جماعة كنسبة الكتاب

الى الكاتب، و عند طائفة كنسبة الكلام الى المتكلم، و عند طائفة اخرى نسبة غيرهاتين النسبتين الاله الخلق والامر ٧٤، وفى ذلك ايضاً سر بعث الارواح و حشر الاجساد جميعاً، كما سنشير اليه.

قال بعض المحققين العارفين قدس الله ارواحهم و اسرارهم: ان الانسان مادام كونه في مضيق البدن و غشاوة الحس و سجن الدنيا، محبوساً بقيود المكان، و سلاسل الحركة و الزمان، فلايمكنه مشاهدة الايات الافاقية و الانفسية على وجه الكمال، و تلاوتها دفعة الاكلمة بعد كلمة، و حرفاً بعد حرف، ويوماً بعد يوم، وساعة بعدساعة، فيتلو آية ويغيب عنه اخرى، فيتوارد أم عليه الاوضاع، ويتعاقب له الشؤون و الحالات، وهو على مثال من يقرء طوماراً، و ينظر الى سطر عقيب سطر اخر، و هذا لقصور ادراكه عن الاحاطة بالجميع دفعة، قال تعالى: و ذكرهم بايام الله، ان في ذلك لايات أم، فاذا قويت بصيرته، و تكحلت بنور الهداية و التوفيق كما

۸۰۔ فیتناوب نم

۷۰- بقره ۲۰۲ ۷۷- بقره ۱۱۷ ۷۹- فصلت ۵۳ ۸۸- ابراهیم ۵

۷۶\_ اعراف ۵۶ ۷۷\_ شعراء ۲ ۷۸\_ یونس ۲

هى عند قيام الساعة، فتجاوز نظره عن مضيق عالم الخلق و الظلمات الى عالم النور، فيطلع دفعة على جميعما في هذا الكتاب الجامع لصورالاكوان، لن يطوى عنده السجل الجامع للسطور و الكلمات، كما اشير اليه بقوله: يوم نطوى السماء كطى السجل للكتب<sup>٨</sup>، وقوله: و السموات مطويات بيمينه أشارة الى سعادة اهل اليمين، لأن اهل الشمال وسكاندار البوار و النكال و اصحاب الظلمات، ليس لهم نصيب من طى السموات فى حقهم، ولهم من جهنم مهاد و من فوقهم غواش و كذلك من كان من اهل الحجب و الضلالة، و الامراض القلبية و الاصرار على الجهالة، لا اقتدار لهم على مطالعة حقايق الكتب و ايات الله، وهم عنها معرضون أم و الاعراض عن سماع الأيات اصل كل شقاوة، و مادة كل عذاب اليم، فيكون حالهم مااشير اليه بقوله: يسمع ايات الله تتلى عليه، ثم يصر مستكبراً، كأن لم يسمعها، كأن في اذنيه و قرا فبشره بعذاب اليم أم.

#### الفاتحة السادسة

في مبدأ الكلام و الكتاب و غايتهما

اعلم: إن للكلام و الكتابة بداية و نهاية، ولما كان الانسان مخلوقاً على صورة الرحمن فلنعمد عليه اولا، و نبين كيفية صدور الكلام و الكتابة منه و عودهما اليه، ثم نجعل معرفة كلامه و كتابه مرقاتاً لمعرفة كلام الله تعالى و كتابه.

فنقول: ان الانسان اذا اراد ان يتكلم بكلام او يكتب كتاباً، فمبدأ هذه الارادة اولا صورة عقلية حاصلة في القوة الناطقة على وجه البساطة و الاجمال، و ينشأ من هذه القوة اثر في القلب، و المراد منه هيهنا هو الروح النفساني، المدبر للبدن الانساني، لا العضو الصنوبري الشكل، بل هو مظهر ذلك الروح و مستواه بمنزلة العرش الذي استوى عليه الرحمن،

۸۳ زمر ۲۷

۸۵ جاثیه ۸

۸۰۲ انبیاء ۱۰۶

٤٨ يوسف ١٠٥

٨٦ ينشأ هذه ن م

ثم يسرى منه اثر الى الدماغ بواسطة الروح الحيواني، الذي هو بخار لطيف حاصل من صفوة الإخلاط، كما إن الإعضاء البدنية حاصلة من كدرها، و ذلك الأثر هو الصورة الخيالية للكلام او الكتاب، ثم يظهر اثره و صورته المحسوسة في الخارج بواسطة الاعصاب الدماغية الخارجة من الدماغ، بان يسرى فيها اثر من الدماغ، و من الاعصاب الى الاوتار و الرباطات المتعلقة بالعضل، فيتحرك بها الاعضاء الادوية، كآلة الذوق، او آلة اللمس، كاللسان و اليد، فيوجد صورة الحرف و الصوت في صحيفة الهواء المقروع الخارج من الجوف المنقوش بصورة الحروف و الكلمات اللفظيه، بو اسطة التقاطيع العارضة له عندالمخارج، او في صحيفةالقرطاس المكتوب بصورة الحروف و الكلمات الكتابية، و هذا غاية نزوله من عرش القلب او ما هو اعلى منه الى بسيط الصحيفة الهوائية او الأرضية، ثم ير تفع منه اثر و صورة الى الصماخ، و هو عضو غضروفي مركب مـن العناصر الاربعة، و منه يو اسطة العضلات و الاوتار الى الاعصاب، و من الاعصاب الى الارواح الدماغية، و منها الى الدماغ، و منه الى القوة الخيالية، و هلم الى الناطقة وما بعدها، فهذا الترتيب الصعودي على عكس الترتيب النزولي، اذا علمت هذا فقس عليه حال مبدأ كلام الله وكتابه و غايتهما بعين المكاشفة، لأن هذا من عجايب سر الأدمى.

فاعلم: ان حقايق الاشياء ثابتة في علم الله، بل في قلم قدر ته على وجه بسيط مقدس اعلى و اقدس من ساير العلوم التفصيلية، و هي ايضاً مسطورة في اللوح المحفوظ بل في عقول الملائكة المقربين، و كما ان المتكلم يتفكر اولا و يخطر بباله صورة مايريدان يتكلم به، ثم يخرجه من الضمير الى الهواء الخارج فكذلك صورة حكمة الله تعالى و اظهار ما في علمه المكنون عن اعين الخلق، اذا خرجت من الغيب الى الشهادة، حتى نزلت الى نهاية تدبير الامر، فعند ذلك او ان الشروع في الصعود اليه والعروج، اليه يصعد الكلم الطيب و العمل الصالح ير فعه من الأرض ثم يعرج اليه من نظر الى السماء والارض ومافيهما، السماء الى الارض ثم يعرج اليه من نظر الى السماء والارض ومافيهما،

و شاهدها بحس البصر، ينطبع صورتها في قوة بصره، ثم يظهر صورتها في قلبه، حتى أنه لوغمض بصره يرى صورة السماء و الأرض في خياله بحالها و يشاهدها كأنه ينظر اليها، ولو انعدمت السماء و الأرض في انفسهما لأنهما حاصلة في عالم اخر، سلطانه اقوى من ان يزول ما فيه بزوال ما في هذا العالم، ثم يتأدى من خياله اثر عقلى الى القلب، و يرتقى منه الى القوة العاقلة المتحدة بالعقل الفعال، فيحصل فيه حقايق الأشياء التي دخلت في العين و الحس و الخيال، فالحاصل في العقل موافق للعالم الموجود في نفسه، و نسخة لوحه مطابقة للنسخة الموجودة في اللوح المحفوظ، و هي القضاء الرباني المسبوق بالقلم الاعلى، و هو سابق على وجودها في السماء الدنيا و لوح المحو و الأثبات و عالم القدر التفصيلي، و هو سابق على و جو دها المكتوب في صحيفة الأكو ان المادية، المكتوبة بمداد المو ادالجسمانية، و المتلوة بلسان الاستعدادات او المقامات، فيتبعوجودها الخارجي وجودها الخيالي، اعنى وجود صورتها في الخيال، ويتبع وجودها الخيالي وجوده العقلي، وبعض هذه الموجودات روحانية و بعضها جسمانية، و الروحانيات بعضها اتم روحانية من بعض، و هذا من لطايف حكمة الله في خلق العالم وبعثه، ماخلقكم ولابعثكم الاكنفس واحدة ٨٩، فكان الوجود شخصواحد، دار على نفسه، و صعد الى ذروة الكمال بعد ما نزل منها الى حضيض النقص و الوبال، كنقطة من دايرة دارت الى حيث فارقته، فالغاية في انزال الكتب و ارسال الرسل، بعث الخلايق و سياقتهم من حضيض الخسة الى اوج الشرف، و هذا هو المقصود الأصلي، و اما عروض الضلالة ر طروء الشقاوة للاشقياء و اصحاب الجحيم، فليس مقصوداً اولياً، و انما هو بالقصد الثاني و على سبيل التبعية، كما ان الغرض من وضع الكلام و الكتابة رفع المعانى الى مدارك العقلاء المهتدين، لا المجانين و الضالين و المنحرفين، كما ان الكلام اذا خرج من باطن المتكلم الى ظاهره، ودخل من ظاهره الى باطن المخاطب، فورد اولا في منزل صدره ثم الى باطنه، فاذا ارتحل من عالم التخاطب و الحركة الى عالم السمع و الأدراك، يقع

اولا في قبور الصدور، فلايخلو حاله بعدذلك من احد امرين: لانه اما ان يقع في صدر ينشرج بانوار معرفة الله و طاعته و الهامات ملائكته، فيكون في روضة من رياض الجنة قرين ملائكة الله و عباده الصالحين، الزائرين لهذا القبر، و اما ان يقع في صدر ضيق حرج، مشحون بالشرور و الافات، و موطن للشياطين و الظلمات، و مورد اللعن و الطرد و المقت و العذاب، فيكون في حفرة من حفر النيران، فان من الصدور المنشرحة بالاسلام، و القلوب المنورة بنور الايمان، ما ينزل لزيارته كل يوم الوف من الملائكة و اهل التقديس، لغاية صفائه و نوره، و من البواطن مايقع فيه كل يوم الف وسواس و كذب و فحش و خصومة و وحشة، فهو منبع الغضب و العذاب وسواس و كذب و فحش و خصومة و وحشة، فهو منبع الغضب و العذاب من الليم، للظلمة و الضيق و الضنك " كما اشاراليه بقوله تعالى: ولكن من شرح بالكفر صدراً، فعليهم غضب من الله، و لهم عذاب عظيم " .

#### الفاتحة السابعة

في فايدة انزال الكتب و الرسالة على الخلق

اعلم: ان الله لما شرع في الابداع، و خلق حقايق الانواع، كان عنده علوم جمة من غير محال، و كلمات كثيرة من غير آلة و لسان و مقال، و كتب عديدة بلا صحايف و اوراق، لانها قبل وجود الانفس و الافاق، فخاطب بخطاب كن، لمن لم يكن، فاوجد اول ما اوجد حروفاً عقلية، و كلمات ابداعية قائمة بذواتها من غير مادة و موضوع، هي عالم قضائه العقلي وحكمه الحتمى، ثم اخذ في كتاب الكتب و ترقيم الكلمات العقلية على الالواح الاجرام و الابعاد، و تصوير صور البسايط و المركبات بمداد المواد، وهو عالم القدر، فخلق سبع سموات ومن الارض مثلهن ٩٠، ذلك تقدير العزيز العليم ٩٠، و اوحى في كل سماء امرها ٩٠، ولما تم له كتابة الجميع على وجه التحقيق، وحصل منها فذلك الجمع و التفريق، امرنا

۹۱\_ نحل ۱۰۶

۹۰ ای ضیق

۳۸ سی ۱۹۳

۹۲\_ طلاق ۱۲ ۹۶\_ فصلت ۱۲

بمطالعة كتاب هذه الحكمة، و قرائة هذه الايات الكلامية و الكتابية، بقوله: فاقرؤا ما تيسر من القران في ويقوله: اقرأ باسم ريك الذي خلق ٩٩ ، ويقوله: اولم ينطروافي ملكوت السموات والارض ٥٠، و حيث كنافي ابتداء الامر ضعفاء الابصار، كما قال: وخلق الانسان ضعيفا ٩٨، فما كان يصل قوة ابصارنا الى اطراف هذه الارقام، و اكناف هذه الكلمات العظام لتعاظم حروفها و كلماتها، و تباعد اطرافها و حافاتها، كما مر ذكره عن بعض المكاشفين انه قال: كل حرف من كلام الله في اللوح اعظم من جبل قاف، و أن الملائكة لواجتمعت على الحروف الـواحدان يقلوه ٩٩، لما طاقـوه، حتى يأتي اسر افيل و هو حلك اللوح لير فعه، فنقله باذن الله و رحمته، لايقوته وطاقته، و لكن الله طوقه ذلك و استعمله به، فتضر عنا اليه تضر عاً فطرياً، قائلين بلسان حاجتنا و استعدادنا: الهنا ارحم على قصورنا، ولا تؤيسنا عن روحك، و اهدن سبيلا الى جوارك وجنابك ١٠٠٠، ومطالعة كتبك و كلماتك، فتلطف بنا بمقتضى حكمتك ١٠١ الكاملة، وقدرتك ١٠٢ البالغة، فاعطي ١٠٣ لنانسخة ١٠٤ وجيزة من اسر اركتبه وكلماته الربانية فيها آثار عنايته الربانية، ثم قال: وفي انفسكم افلاتبصرون ١٠٠، فجعل بصر بصيرتنا حديداً ينور الهامه، و ايدنا بقوة اكرامه، و انعم علينا نعمة ظاهرة و باطنة، فبعث منا نفوساً مكر مة هي نفوس الانبياء و الاولياء عليهم السلام، كل منها كتاب مرقوم يشهده المقربون ١٠٠٠، مشتمل على خلاصة ما في الملك والملكوت، و نقاوة ما في عالم الجبروت، و اصطفى من بين الادميين كلمة جامعة: اوتيت جوامع الكلم، و كلاماً ناطقاً فيه مجامع الحكم، و بعث في الأميين رسو لا منهم يتلو عليهم اياته و يزكيهم و يعلمهم الكتاب و الحكمة، و ان

> ۹۹ علق ۱ ۹۸ نساء ۲۸ ۱۰۰ جنانك نل ۱۰۲ قدرته ن،مل ۱۰۶ مختصرة وجيزه ن م ل

٥٥ مزمل ٢٠

۹۷ اعراف ۱۸۵

۹۹ ای حملوه اورفعوه

۱۰۱\_ حکمته ن م ل

١٠٣ فاعط: المطبوعة

۱۰۵ ذاریات ۲۱

كانوا من قبل لفي ضلال مبين١٠٧، كانت ذاتهالقر ان الكريم الحكيم، وهو على صراط مستقيم، ومعه تنزيل العزيز الرحيم ١٠٨، فجعل نسخة وجوده وسيلة نجاة الخلق من الجهالة و الظلمات، و القرآن النازل عليه برائة العبد من عذاب السيئات، والاقتداء بنورصر اط الله العزيز الحميد ١٠٩، والاهتداء بهديه سبيل الوصول الى جنابه المجيد، فافتح بصير تك يا انسان بنو رمعر فة القرآن، و انظر أولية الرحمن باخرية رسول الأنس و الجان، و أعلم أن الباري وحداني الذات في اول الأولين، و خليفة الله فرداني الذات في اخرالاخرين، كما بدأكم تعودون ١١٠ فالله سبحانه رب الارض و السماء، و خليفة الله مرآة تظهر فيها الاسماء، ويرى بها صور جميع الاشياء، وينظر بنور عينه الى نور عين المسمى، من عرف نفسه فقد عرف ربه، و النبي اولي بالمؤمنين من انفسهم ١١١، لانه الاصل في الوجود، والمؤمنون تابعون له في مقام المحمود، فالمؤمن من صحت له نسبة التابعية، بمثابة مرآة وقعت في محاذاة مرآة مقابلة للشمس، لأن من صفى عن مرآة قلبه بمصفاة ١١٢ العبودية و التوحيد ربون التعلقات، و ازال عن وجه ذاته بمصقلة الطاعات نقوش الكاينات، تصير نفسه كمرآة مجلوة يحاذي بها شطر الحق، كما ورد في الحديث: من رآني فقد رأى الحق، فانعكس عليها سر الملكوت، و فاض عليها قدس اللاهوت، و مات عن غير الله و عن نفسه وهواه، و حشر الي مولاه، باقيا ببقائه، فانيا عن نفسه، فنفذ حكمه و استجيب دعائه، و تكرم بكرامة التكوين، كما في قوله: لهم مايدعون١١٣، وقوله: ولكم فيها ما تشتهي انفسكم ولكم فيها خالدون ١١٤.

1

#### الفاتحة الثامنة

# فى كيفية نزول الوحى من عندالله على قلب النبى صلى الله عليه وآله ثم الى الخلق بو اسطة كلام الملك

لما عرفت الفرق بين الكلام و الكتاب بوجه فاعلم: ان هذا القرآن الذي بين اظهرنا، كلام الله و كتابه جميعا، و هو بما هو كلام الله نور من انواره المعنوية، نازل من لدنه، و منزله الاول قلب من يشاء من عباده المحبوبين لقوله: ولكن جعلناه نورا نهدى به من نشاء من عبادناً، وقوله مخاطبا لحبيبه صلى الله عليه و اله نزل على قلبك ١٠١، وقوله: و بالحق انزلناه وبالحق نزل ١١٠، وهوبما هو كتاب نقوش و ارقام، فيها آيات احكام، نازلة من السماء نجوما على صحايف قلوب المحبين، و الواح نفوس نازلة من السماء نجوما على صحايفهم و الواحهم بحيث يقرأها كل السالكين، وغيرهم يكتبونها في صحايفهم و الواحهم بحيث يقرأها كل قار، و يعمل باحكامها كل عامل موفق، و بهداها يهتدون، و يتساوى في هداها الانبياء و الامم، كما في قوله تعالى: و انزل التورية و الانجيل من قبل هدى للناس ١١٠، وقوله: وعندهم التورية فيها حكم الله ١١٠٠.

و اما القران الكريم ففيه عظايم العلوم الربوبية كان يتعلم بها نبى الله صلى الله عليه وآله، لقوله تعالى: و علمك مالم تكن تعلم، وكان فضل الله عليك عظيما '۱'، وفيه كرايم اخلاق الله تخلق بها خاتم الانبياء صلى الله عليه وآله، لقوله: وانك لعلى خلق عظيم '۱'، وسئل بعض ازواج رسول الله صلى الله عليه و آله عن خلقه، فقالت: كان خلقه القران.

فاذا تقررت هذه المقدمات فنقول في كيفية تنزيل الكلام و انزال الكتب: ان الروح الانساني كمرآة، فاذا صقلت بصقالة العقل القدسي للعبودية التامة، و زالت عنه غشاوة الطبيعة و رين المعصية، لاح له حينئذ نور المعرفة و الايمان، و هو المسمى عند الحكماء بالعقل المستفاد، و بهذا

۱۹۳ - شعراء ۱۹۳ ۱۱۸ - آلعمران ۳ ۱۲۰ - نساء ۱۱۳

۱۱۵ <u>شوری</u> ۵۲

۱۱۷ ـ اسری ۱۰۵

١١٩ مائده ٢٣

١٢١ قلم ٤

النور العقلي يتراآي فيه حقايق الملكوت و خبايا الجبروت، كما يتراآي بالنور الحسى الأشباح المثالية في المرائي الصيقلية، اذا لم يفسد صقالتها بطبع، و لميتكدر صفائها برين، و لميمنعها حجاب عن ذلك، ذلك لأن النفوس بحسب اصل فطرتها صالحة لقبول نور الأيمان و فيض الرحمن، اذا لم تطرء لها ظلمة تفسدها، او حجاب يحجبها عن ادراك الحق، كما في قوله تعالى: وطبع على قلوبهم فهم لايفقهون١٢٢، وقول، بل ران على قلوبهم ماكانوا يكسبون ٢٣٠، فاذا اعرضت نفس انسانية ١٢٤ عن دواعي البدن، و الاشتغال بما تحتها من الشهوة و الغضب و الحس و التخيل، و توجهت و ولت بوجهها تلقاء عالم الملكوت الأعلى، اتصلت بالسعادة القصوى، و رأى عجايب الملكوت وآيات الله الكبرى، كما قال تعالى: و لقد رأى من آبات زيهالكبري٬۲۰ ثم ان هذا الروحاذاكانت قدسية شديدة القوي، قوية الإنارة لماتحتها، لايشغلها جهة فوقها عن تحتها، فيضبط للطرفين، ويسع للجانبين، و لغاية قوتها و شدة تمكنها في الحد المشترك بين المعقولات و المحسوسات، لايستغرقها حسها الباطن عن حسها الظاهر، و ليست كالارواح العامية الضعيفة إذا مالت إلى جانب غابت عن الآخر، و إذا ركنت اليي مشعر من المشاعر ذهلت عن الآخر، فلذلك البصر منها يختل بالسمع و بالعكس، والخوف يشغلها عن الشهوة، والشهوة تصدها عن الغضب، والفكر يعطلها عن الجميع.

واما الروح القدسية فلاتشغلها شأن عن شأن، لاتصرفها نشأة عن نشأة، فاذا توجهت الى الافق الاعلى، و تلقت انوار المعلومات بلا تعلم بشرى من الله يتعدى تأثيرها الى قواها، و يتمثل صورة ما شاهدها لروحها البشرى، و منها الى ظاهر الكون، فتمثل للحواس الظاهرة، سيما السمعو البصر، لكونهما اشرف الحواس الظاهرة و الطفها، فيرى شخصاً محسوسا، و يسمع كلام الله منظوماً فى غاية الجودة و الفصاحة، او صحيفة مكتوبة، فالشخص هو الملك النازل، الحامل للوحى الالهى و الكلام هو كلام الله،

۱۲۳ مطففین ۱۶

۱۲۲— توبه ۸۷

و الكتاب كتابه، و هذا المتمثل ليس مجرد صورة خيالية لاوجود لها في خارج الذهن، كما زعمه بعض الفلاسفة من اتباع ارسطو، معاذالله عن هذا الاعتقاد الناشي عن الجهل باحكام الانزال و التنزيل، و عدم الايمان بكيفية الرسالة و الوحي، و تحقيقه على وجهه يفتقر الى كلام طويل خارج عن طور هذه العقول النظرية.

و لمعة يسيرة اليه انه يجب ان يعلم: ان للملائكة ذوات حقيقية، ولها دوات مضافة الى مادونها، مثل اضافة الروح الى البدن، لا لهذا البدن، بل البدن المحشور في الأخرة، اما ذواتها الحقيقية فانها امرية قولية قضائية، فاما ذواتها الإضافية فهي خلقية كتابية قدرية، تنشأ منها الملائكة اللوحية، كاسر افيل و هو اعظمهم، و ينشأ منهم الألواح الكتابية، و انما يلاقي الصف الأول من الملائكة الروح القدسية في اليقظة، فاذا اتصلت الروح النبوية بعالمهم، عالم الوحي الألهي، و العلم الأعلى الرباني، يسمع كلام الله و هو اعلام الحقايق بالمكالمة الحقيقية في مقام قاب قوسين او ادني، و هو مقام القرب و مقعد الصدق، و الوحي هيهنا هو الكلام الحقيقي الرباني كما مر، و كذلك اذا عاش النبي صلى الله عليه و آله الملائكة، يسمع صريف اقلامهم و القاء كلامهم، و كلامهم كلام الله النازل في محال معر فتهم و قلوبهم، لِكونهم في مقام القرب، كما حكاه النبي صلى الله عليه وآله عن نفسه ليلة المعراج، انه بلغ الى مقام كان يسمع صريف اقـــلام الملائكة، ثم اذا نزل الى ساحة الملكوت السماوي، و يتمثل له صورة ما شاهِدها في لوح نفسه الواقعة في عالم الأرواح القدرية، ثم يتعدى منهالأثر الى الظاهر، و حينتذ يقع للحواس الظاهرة شبه دهش و نوم، لما علمت ان الروح القدسي لضبطه الجانبين، يستعمل المشاعر الحسية، و تشيعها في سبيل معرفة الله وطاعة الحق، فاذا خاطبه الله خطابا بالإحجاب من الخلق بواسطة الملك او بدونه، و اطلع على آيات ربه، وانطبع في فص نفسه القدسية نقش الملكوت وصورة اللاهوت، كان ينشبح له مثال من الوحى وحامله الى الحس الباطن، فيتجذب ١٢٦ قوة الحس الظاهر السي

١٢٦ فتجذب نم، فينجذب نم

فوق، و يتمثل لها صورة غيرمنفكة عن روحها الحقيقى، لا كصورة الإحلام و الخيالات، فيتمثل لهذا حقيقة الملك بصورته المحسوسة بحسب ما يحتملها، فيرى ملكا على غير صورته التى كانت له فى عالم الامر، بل على صورته الخلقية القدرية، و يسمع كلامه بعدما كان و حيا، او يسرى لوحاً بيده مكتوبا، فيكون الموحى اليه يتصل بالملك بباطنه و روحه، و يتلقى منه المعارف الالهية، و يشاهد آيات رب الكبرى، و يسمع كلامه الحقيقى محسوسة، و يسمع كلامه بصورة اصوات و حروف منظومة مسموعة، و يشاهد معموسة، و يسمع كلامه بصورة اصوات و حروف منظومة مسموعة، و يشاهد و كتابه يتأدى من باطنه الى مشاعره و قواه المدركة، و هذه التأدية ليست عبارة عن انتقال الملك الموحى و ما يحمله من الوحى الى الموحى اليه، بل مرجعها الى انبعاث نفس النبى صلى الله عليه و آله من نشأة الباطن الى نشأة الظاهر، بعد سفرها الاول من الشهادة الى الغيب، و لهذا يعرض للقوى الحسية شبه الدهش، و للموحى اليه شبه الغيب، و لهذا يعرض بذلك يقع الانباء، فهذا معنى تنزيل الكلام وانزال الكتب من رب العالمين.

و علم مما ذكر وجه ماقيل: ان الروح القدسية يخاطب الملائكة في اليقظة، و الروح النبوية يعاشرها في النوم، و لكن يحب ان يفرق بين نوم الانبياء و نوم غيرهم، فإن نومهم عين اليقظة، كما قال عليه و اله الصلوة و السلام: تنام عيني ولاينام قلبي، وكأنك تستطيع ان تذعن و تعلم بما قرع سمعك مما ذكرنا سابقاً، ان كل ما يتلقاه ويراه، او يشاهده الروح النبوية في عالم الغيب، ليس اهراً خارجاً من جنس الكلام و المتكلم او الكتابة و الكاتب، فهذا امر مضبوط واجب الوقوع، لا انه امر اتفاقي.

#### الفاتحة التاسعة

#### في الفرق بين كتابة المخلوق وكتابة الخالق

اعلم: ان هذا علم ذوقی شهودی لایعرفه الا صاحب بصیرة، یعلم الفرق بین وجود صورة محسوسة یکون مبدأها من خارج الحس، و بین وجود صورة محسوسة یکون مبدأها من داخل الحس، مع ان کلا منهما محسوس بهذه الحواس عند ظهور السلطان الباطن، و قوة بروزه السالظاهر، وهذا مما تواتر نقله، و تکاثر و قوعه، و مما اتفق علی روایته: ان رسول الله صلی الله علیه و آله خرج یوماً و بیده کتابان مطویان، قابض بکل ید علی کتاب، فسئل اصحابه اتدرون ما هذان الکتابان؟ فاخبرهم بان فی الکتاب الذی بیده الیمنی، اسماء اهل الجنة، و اسماء ابائهم و قبائلهم و عشائرهم، من اول من خلقه الله الی یوم القیامة، و فی الکتاب الذی بیده الیسری اسماء اهل النار، و اسماء ابائهم و قبائلهم و عشائرهم مناول یوم الیسری اسماء اهل النار، و اسماء ابائهم و قبائلهم و عشائرهم مناول یوم ۱۲۷۰، خلقه الله الی یوم القیامه، ولواخذ ۱۲۸۰ المخلوق یکتب هذه الاسماء علی ماهی علیه فی هذین الکتابین، لماقام بذلك کل ورق فی العالم، فمن علیه نایعرف کتابة الله من کتابة المخلوق.

اقول: و من هذا القبيل كتابة الجفر الجامعة الموجودة فى الأئمة الطاهرين اهل البيت سلام الله عليهم اجمعين، ورثبه خلفا عن سلف الى زمان ظهور المهدى عليه السلام و ذلك لان طولها كما روى سبعون ذراعاً بذراع رسول الله صلى الله عليه و آله، فيها كل حلال و حرام، و كل شيء يحتاج اليه الناس، حتى الارش فى الخدش.

و مما حكى ايضاً فى هذا الباب عن بعض البله من اهل الحاج، انه لقى رجلا و هو يطوف طواف الوداع، فاخذ ذلك الرجل يمازح هذا الابله، فقال له هل اخذت من الله برائتك من النار؟ فقال له الابله: لا، و هل اخذ الناس ذلك؟ قال له نعم، فبكى ذلك الابله و دخل الحجر، و تعلق باستار

الكعبة، و جعل يبكى و يطلب من الله إن يعطيه كتابة عتقه من النار، فجعل الناس و اصحابه يلومونه و يعرفونه أن فلاناً مزح معك، و هو لايصدقهم، بل بقى مستمراً على حاله، فبيناهو كذلك، اذ سقطت عليه ورقة من الجو من جهة الميزاب فيها مكتوب عتقه من النار، فسربها و اوقف الناس عليها، وكان من آية ذلك الكتاب انه يقرأ من كل ناحية على السواء لايتغير، كلما قلبت الورقة انقلبت الكتابة لانقلابها، فعلم الناس انه اية من عندالله.

و حكى الشيخ العربى فى الباب الخامس عشر و ثلثماة، ان فى زماننا اتفق لامرأة انها رأت فى المنام كان القيامة قد قامت، و اعطاها الله ورقة شجرة فيها مكتوب: عتقها من النار، فامسكتها فى يدها، و اتفق انها استيقظت من نومها، و الورقة قد انقبضت يدها عليها، و لاتقدر على فتح يدها، وتحس بالورقة فى كفها، و اشتد قبض يدها عليها، بحيث كأنه ٢٩٠، كان تولمها، فاجتمع الناس عليها، و طمعوا ان يقدروا على فتح يدها، فما استطاع احد عليه، فسئلوا عن ذلك اهل طريقنا، فما عرف ذلك منهم احد، و اما علماء الرسوم فلاعلم لهم بذلك، و اما الاطباء فجعلوا ذلك لخلط قوى انصب الى ذلك العضو فاثر فيه ما اثر، فاشار بعض الناس الى فجأوفى بالمرأة، فسألت عن رؤياها، فاجابت، فعرفت السبب فجئت الى اذنها، فقلت بالمرأة، فسألت عن رؤياها، فاجابت، فعرفت السبب فجئت الى اذنها، فقلت بها فى كفك، فان يدك تنفتح، ففعلت، فانفتحت يدها، فابتلعت، فسألونى عن علم ذلك، فقلت: ان الله غار على تلك الورقة ان يطلع عليها احد من خلقه، و انها سر خص الله به تلك المرأة، و امرتها بابتلاع تلك الورقة فبلعت، انتهى كلامه و يحوى هذا العلم على كيفية احوال الاخرة.

فان قلت: لوكان الفرق بين كتابة الخالق و كتابة المخلوق ما ذكرته إنفاً لوجب ان يختص بمشاهدتها من غلب عليه سلطان الأخرة دون غيره من اهل الحجاب.

قلت: لعل ذلك كان لغيره ممن بحضوره بحسب التبعية منجهة سراية الحال منه اليهم، لاسباب خفية لانطلع على تفاصيلها، مثل توجه النفوس في ١٢٩ ذاته كانت نمانه كانتنامات الهكان (فتوحات)

تلك الساعة الى الجنبة الباطنة، و ذهولهم عن الخارج، و تعطل حواسهم عن استعمالها في هذه المحسوسات.

## الفاتحة العاشرة في تحتيق قوله صلىالله عليه وآله: ان للقرآن ظهراً و بطناً و حدا و مطلعاً

اعلم: ان القران كالإنسان منقسم الى سر و علن، و لكل منهما ظهر وبطن، و لبطنه بطن آخر الى ان يعلمه الله، ولايعلم تأويله الا الله، و قد ورد ايضاً في الحديث: ان للقران ظهراً و بطناً، و لبطنه بطن الى سبعة ابطن، و هو كمراتب باطن الانسان من النفس و القلب و العقل و الروح و السر و الخفي و الأخفي، اما ظاهر علنه فهر لمصحف المحسوس الممسوس و الرقم المنقوش الملموس، و اما باطن علنه فهو ما يدركه الحس الباطن، و يستثبته القراء و الحفاظ في خزانة مدركاتهم كالخيال ونحوه، و الحس الباطن لايدركه المعنى صرفاً بل خلطاً مع عوارض جسمانية، الا انه يستثبته بعد زوال المحسوس عن حضوره، فان الوهم و الخيال كالحس الظاهر لايحضران في الباطن المعنى الصرف المطلق كالإنسانية المطلقة بل على نحو مايناله الحس من خارج، مخلوطاً بزوايد و غواشي من كموكيف و وضع و اين، فاذا حاول احدهما ان يتمثل له الصورة الانسانية المطلقة بالزيادة اخرى، لميمكنه استثبات الصورة المقيدة بالعلايق المأخوذة عن ايدى الحواس، وإن فارق جوهر المحسوس يخلاف الحس، فانه لايمكنه ذلك، فهاتان المرتبتان من القران، دنياويتان اولیتان مما یدر که کل انسان، و اما باطنه و سره فهما مرتبتان اخرویتان لكل منهما درجات:

فالاولى منهما مايدركه الروح الانسانية التى يتمكن من تصور المعنى بحده و حقيقته، منفوضا عنه اللواحق الغريبة، مأخوذاً من المبادى العقلية، من حيث تشترك فيه الكثرة، و تجتمع عنده الاعداد في الوحدة، و يضمحل فيه التعاند و التضاد، و يتصالح عليه الاحاد، و مثل هذا الامر

لايدركه الروح الانساني ما لم يتجرد عن مقام الخلق، و لم ينفض عنه تراب الحواس، و لم يرجع الى مقام الامر، اذ ليس من شأن المحسوس منحيث هو محسوس ان يعقل، كما ليس من شأن العقل ان يحس بالة جسمانية، فان المتصور في الحس مقيد مخصوص بوضع و مكان و زمان و كيف وكم، و الحقيقة العقلية لا يتقرر في منقسم مشار اليه بالحس، بل الروح الانسانية يتلقى المعارف بجوهر عقلى من حيز عالم الامر، ليس بمتحيز في جسم و لامتصور داخل في حس اووهم.

ثم لما كان الحس و ما يجري مجر اه تصرفه فيما هو عالم الخلق و العقل تصرفه فيما هو من عالم الأمر، فما هو فوق الخلق و الأمر جميعاً فهو محجوب عن الحس و العقل جميعا، قال الله تعالى في صفة القرآن: «انه لقر آن كريم في كتاب مكنون لايمسه الا المطهر ون، تنزيل من رب العالمين ١٣٠ » فذكر له اوصافا متعددة بحسب مراتب و مقامات له، اعلاها الكرامة عند الله، و ادناها التنزيل الى العالمين، ولأشك ان كلام الله من حيث هو كلامه، قبل نزوله الى عالم الامر و هو اللوح المحفوظ، و قبل نزوله الى عالم سماء الدنيا و هو لوح المحو و الأثبات و عالم الخلق و التقدير، له مرتبة فوق هذه المراتب، لايدركه احد من الانبياء الا في مقام الوحدة، عند تجرده عن الكونين و بلوغه الى قاب قوسين او ادنسي، و تجاوزه عن العالمين الخلق و الامر، كما قال افضل الانبياء صلى الله عليه و آله: «لى معالله وقت لايسعني فيه ملك مقرب ولانبي مرسل» وأنما يختص صاحب هذه المرتبة بتلقى القرآن بحسب هذا المقام، و الاشارة الى هذا المقام قوله تعالى: «ومايلم تأويله الاالله و الراسخون فيالعلم ١٣١» وقوله: «افمن شرح الله صدره للاسلام فهو على نور من ربه» وفي الحديث: «أن من العلم كهيئة المكنون لايعلمه الا العلماء بالله» و اشير الى مقام القلب و الحس الباطن بقوله: أن في ذلك لذكري لمن كان له قلب أو القي السمع

۱۳۱ آل عمران ۷

١٣٠- واقعه ٧٧ الي ٨٠

وهو شهید  $^{177}$  وقوله: لو کنا نسمع او نعقل ما کنا فی اصحاب السعی  $^{177}$  وقوله: فاجره حتی یسمع کلام الله  $^{107}$  وقوله: وما منا الآله مقام معلوم  $^{107}$  اشارة الی مقامات العلماء فی درجات العلم، کما قال: نرفع درجات من نشاء وفوق کل ذی علم علیم  $^{107}$  وقوله: تلك الرسل فضلنا بعضهم علی بعض وقوله: و الله فضل بعض علی بعض فی الرزق  $^{107}$ .

و بالجملة: ان للقران درجات و منازل كما ان للانسان مراتب و مقامات، و ادنى مراتب القران كادنى مراتب الانسان، و هو ما فى الجلد و الغلاف، كما ان ادنى الدرجات للانسان هو ما فى الاهاب و البشرة، ولكل درجة منه لها حملة يحفظونه و يكتبونه، و لاتمسونه الا بعد طهارتهم عن حدثهم او حدوثهم و تقدسهم عن علايق مكانهم او امكانهم، و القشر من الانسان لاينال الا سواد القران و صورته المحسوسة، و لكن الانسان القشرى من الظاهرية لايدرك الا المعانى القشرية.

واما روح القران ولبه وسره فلايدركه الا اولوا الالباب، ولاينالوه بالعلوم المكتسبة من التعلم و التفكر، بل بالعلوم اللدنية، و نحن بصدد بيان العلوم اللدنية و اثباتها بالبرهان انشاء الله، و حقيقة الحكمة انما تنال من العلم اللدني، و مالم يبلغ النفس هذه المرتبة لاتكون حكيماً، لان الحكمة من مواهب الله تعالى، يؤتى الحكمة من يشاء و من يؤت الحكمة فقد اوتى خيراً كثيراً، وما يدكر الا اولوا الالباب الها وهم الواصلون الى هذه المرتبة.

و اعلم: ان الوحى اذا انقطع، و با ب الرسالة اذا انسد، استغنى الناس عن الرسل و اظهار الدعوة بعد تصحيح الحجة و اكمال الدين، كما قال الله تعالى: اليوم اكملت لكم دينكم ١٤١، و اما باب الالهام فلاينسد، ومدد

۱۴ ملك ۱۳۶

١٦٤ صافات ١٣٦

۱۳۸ بقره ۲۵۳

١٤٠ بقره ٢٦٩

۱۳۳ ق ۳۷

١٣٥ - توبه ٦

۱۳۷ ـ یوسف ۲۶

١٣٩ نحل ٧١

١٤١ ـ مائده ٣

نور الهداية لاينقطع لاحتياج الناس لاستغراقهم في هذه الوساوس الى التنبيه و التذكير، و الله تعالى غلق باب الوحى، و فتح باب الالهام رحمة منه على عباده.

# **الفاتحة الحادىعشر** فى ان انتطاع النبوة والرسالة عن وجه <u>الارض</u> باى وجه كان

اعلم: ان الوحى اذا اريد به تعليم الله عباده فهو لاينقطع ابداً، وانما انقطع الوحى الخاص بالرسول و النبى من نزول الملك على اذنه و قلبه، و لهذا قال خاتم الرسل صلى الله عليه و آله: فلا نبى بعدى، ثم ابقى حكم المبشرات و حكم الائمة المعصومين من الخطاء عليهم السلام، و ازال عنهم الاسم، و ابقى الحكم للمجتهدين بما ادى اليه اجتهادهم، و امر من لاعلم له بالحكم الالهى ان يسئل اهل الذكر الحكيم، كما قال: فاسئلوا اهل الذكر النكر النكر التعلمون المنافق الله و ان اختلفوابعد الاتفاق فى الاصول الايمانية كما اختلفت الشرايع مع اتفاقها فيما يتعلق بذات الله و صفاته و اليوم الاخر، فالنبوة و الرسالة من حيث ماهيتهما ما انقطعت.

فللاولياء الكاملين فيها مشرب عظيم، و لاسيما و قدورد انه صلى الله عليه وآله قال: «منحفظ القرآن فقد ادرجت النبوة بينجنبيه» وروى انه صلى الله عليه و آله قال: ان لله عباداً ليسوا بانبياء يغبطهم النبوة، وهذا الحديث مما رواه المعتبرون من المحدثين في طريقنا و طريق غيرنا، وانه صلى الله عليه و آله قال: في امتى محدثين مكلمين، وقد مر في حديث جعفر الصادق عليه السلام ان معنى المحدث ماهو، فالنبوة للنبي صلى الله عليه وآله، شهادة، و للولى غيب، هذا فرقان بين النبي و الولى في اعلام الله، و الفرق الاخر ان الولى تابع له في جميع ما يأمره وينهاه، و الفرق الاخر تحجير اسم النبي صلى الله عليه و آله و الرسول عليه، فلايقال عليه الاخر تحجير اسم النبي صلى الله عليه و آله و الرسول عليه، فلايقال عليه

هذان الاسمان، انما يقال: ولى و وارث، و هما اسمان الهيان، و الله ولى الذين امنوا<sup>31</sup>، والله خيرالوارثين <sup>31</sup>، والولى لايأخذ النبوة الابعدان يرثها الله منه، ثم يلقيها الولى ليكون ذلك اعلى و اتم فى حقه، و بعض الانبياء <sup>31</sup>، اخذوها وراثة عنالنبى بوجهين كاهل بيته من الائمة الطاهرين عليه و عليهم السلام، ثم علماء الرسوم كانوا يأخذونها خلفاً عن سلف الى يومالقيامة، فيبعدالسند <sup>12</sup>، واماالاولياء فيأخذونهاعن الله، من كونه ورثها وجادبها <sup>13</sup>، فهم اتباع الرسل بمثل هذا السند العالى المحفوظ، الذى وجادبها الباطل من بين يديه ولامن خلفه، تنزيل من حكيم حميد <sup>13</sup>، هذا خلاصة ما افاده بعض العرفاء قدس سرهم <sup>10</sup>، فاحتفظ به، فانه من لباب المعرفة، صدر عن معدن المكاشفة المعنوية، قال ابويزيد: اخذتم علمكم ميتاً عن ميت، و اخذنا علمنا عن الحى الذى لايموت.

قال سبحانه لنبيه في هذا المقام، لما ذكر الانبياء في سورة الانعام: اولئك الذين هدى الله فبهديهم اقتده ١٥٠، وكانوا قد ماتوا و ورثهم الله و هو خير الوارثين، ثم جاد على النبي بذلك الهدى الذي هديهم به فهكذا بعينه علوم الاولياء التي اخذوها عن باطن النبي صلى الله عليه و آله، ابقاء من الله لها في صدورهم، ثم الملائكة ايضاً رسل الله الي عباده، ولم ينقطع رسالتهم، وهم الملائكة المبلغون من الله دون غيرهم، وكل روح لا يعطى رسالة فهو روح، ولا يقال له ملك، لانه مشتق من الالوكة و هي الرسالة، ومن علمه الله بنطق ١٥٠ الحيوانات و تسبيحهم، يعلم ان النبوة سارية و علم صلوة كل واحد من الموجودات و تسبيحهم، يعلم ان النبوة سارية في كل موجود، لكنه لا يطلق اسم النبي و الرسول الا على الرسول و ضرب من الملائكة، و الدليل على ان هذه النبوة سارية في الحيوان قوله تعالى.

قال في الفتوحات المكية: اعلم ان النبوة البشرية على قسمين: قسم من الله تعالى الى عبده من غير روح ملكى بين الله و بين عبده، بل اخبارات الهية يجدها في نفسه من الغيب، او في تجليات لايتعلق بذلك الاخبار حكم تحليل ولاتحريم، بل تعريف الهي، ومزيد علم باحوال المبدأ و المعاد، او تعريف بصدق حكم مشروع ثابت من عند الله في هذه الشريعة الالهية لنبينا صلى الله عليه وآله او تعريف بفساد حكم قد ثبت بالنقل صحته عند علماء الرسوم، فيطلع صاحب هذا المقام على صحة ماصح من ذلك، و فساد ما فسد مع وجود النقل، و كذا يطلع على صحة ما فسد عند الباب النقل، و فساد ما صحح عندهم بالطرق الظنية الاجتهادية، او الاخبار بنتايج الاعمال و اسباب السعادات و اسباب الشقاوات، و اثر حكم التكاليف في الظاهر والباطن، ومعرفة الحد في ذلك المطلع، كل ذلك بتنبيه من في الله و شاهد عدل الهي من نفسه، غير انه لاسبيل له ان يكون على شع يخصه يخالف شرع نبيه، ولابد له في طريقه مشاهدة قدم رسوله امامه.

و القسم الثانى من النبوة، هم الذين يكونون مثل التلامذة بينيدى الملك، ينزل عليهم الروح الامين بشريعة من الله في حق نفوسهم يتعبدون المها، فيحل لهم ما شاء الله و يحرم عليهم، ولا يلزمهم اتباع الرسل، و هذا كله كان قبل مبعث محمد صلى الله عليه و آله، فاما اليوم فما بقى لهذا المقام اثر في الاحكام، الا ما ذكرناه من حكم المجتهدين بتقرير الشرع لذلك في حقهم، فيحلون ما اداهم الدليل الى تحليله، و ان حرمه المجتهد الخر، و لكن لايكون بوحى الهي و لابكشف، و الذي لصاحب الكشف من هذه الامة تصحيح الشرع المحمدي صلى الله عليه و آله ما له حكم الاجتهاد، فلا يحصل لصاحب هذا المقام اجر المجتهدين، ولامر تبة الحكم، فان الحكم بما هو الامر عليه في الشرع المنزل يمنعهم من ذلك، ولو ثبت عند صاحب هذا المقام المنزل يمنعهم من ذلك، ولو ثبت عند صاحب هذا المقام المنزل يمنعهم من ذلك، ولو ثبت عند المجتهد ما ثبت عند صاحب هذا المقام ۱۸۰۰ بطل اجتهاده وحرم عليه ذلك الحكم المبتة.

٥٥/ تنبيه ن م ببينة (فتوحات)١٥٥/ المقام من الكشف (فتوحات)

١٥٤\_ تعريفات (فتوحات)

١٥٦\_ يتعبدهم بها (فتوحات)

## الفاتحة الثانيعشر

فى كشف فضيحة الجاحدين لعلوم اهل الله المنكرين لما وراء ما فهموه او تلقفوه من شيوخهم و آبائهم لاعن بصيرة

قال الجنيد: لايبلغ احد درج الحقيقة حتى يشهد الف صديق بانه زنديق، و ذلك لانهم يعلمون من الله ما لايعلمه غيره، و روى كميل بنزياد عن امير المؤمنين عليه السلام في حديث طويل انه قال حين ضرب بيده الى صدره: ان هيهنا لعلوم جمة، لو وجدت لها حملة، و الى هذا العلم اشار على ابن الحسين عليهما السلام بما اشتهرت نسبته اليه انه قال:

یا رب جوهر علم لو ابوح به لقیل لی انت ممن یعبد الوثنا ولاستحل رجال مسلمون دمی یرون اقبح ما یأتونه حسنا

و عن ابن عباس انه عبر عن اختصاص الراسخين في العلم بعلوم الابحتملها افهام الخلق، حيث قرء قوله: خلق سبع سموات و من الارض مثلهن يتنزلالامر بينهن لتعلموا ان الله على كلشىء قدير ١٩٠٨ فقال لوذكرت ما اعرفه من معنى هذه الايةلر جمتمونى، وفي لفظ آخر لقلتم انه ١٥٠٩ كافر و قال صاحب الفتوحات المكية بعد ما نقل هذه الاخبار: بالله يااخي انصفني فيما اقول لك، لاشك انك قدا جتمعت ١١٠ معى على انه كلما صح عن رسول الله صلى الله عليه و آله من الاخبار في كل ماوصف به ربه تعالى من الفرح و الضحك و التعجب ١١٠ والغضب و التردد و الكراهة و المحبة و الشوق، ان ذلك و امثاله الواردة يجب الايمان و التصديق به، فلو ان هبت نفحات من هذه الحضرة الالهية كشفا و تجليا و تعريفاً الهياً على قلوب الأولياء ١٦٠٠، بحيث ان يعلموا باعلام الله وشاهدوا باشهاده شيئاً من هذه الامور المعبر عنها بهذه الالفاظ على لسان الرسول صلى الله عليه و آله، وقدوقع المعبر عنها بهذه الالفاظ على لسان الرسول صلى الله عليه و آله، وقدوقع

۱۵۸ طلاق ۱۲ ۱۵۸ فتوحات)

١٦٠ اجمعت (فتوحات) ١٦٠ والتعجب والتبشبش (فتوحات)

١٦٢ الأولياء لعلمو (فتوحات)

الأيمان منى ومنك بهذا كله اذا ١٠٠٠ اتى بمثله هذا الولى فى حقالله تعالى الست ترندقة؟ كما قال الجنيد: الست تقول: ان هذا مشبه و هذا عابدو ثن؟ حيث وصف الحق بما وصف به المحلوق، ما فعلت عبدة الاصنام اكثر من هذا، كما قال على بن الحسين عليهما السلام: الست كنت تقتله او تفتى بقتله كما قال ابن عباس فبأى شىء آمنت و سلمت لماسمعت ذلك من رسول الله صلى الله عليه وآله فى ١٠٠١ حق الله من الامورالتي تحيله ١٠٠١ الادلة العقلية ومنعت ١٠١١ من تأويلها، والاشعرى يأولها على وجوه من التنزيه فى زعمه، فاين الانصاف؟، فهلاقلت: القدرة واسعة ان يعطى لهذا العبد ١١٠١ شيئامما يعطى النبي صلى الله عليه وآله من علوم الاسرار؟ فان ذلك ليس من خصايص النبوة، ولا حجر الشارع على امته هذا الباب، ولا تكلم فى ذلك بشىء، بل قال: ان فى امتى محدثين، و ليس الاطلاع على غوامض العلوم الالهية من خصايص نبوة التشريع، بل هى سارية فى عباد الله من رسول الله صلى من خصايص نبوة التشريع، بل هى سارية فى عباد الله من رسول الله صلى هذا موجوداً فى الفقهاء و اصحاب الافكار، الـذين هم فراعنة الاولياء و دجاجلة عباد الله الصالحين، انتهى.

و اعلم ان النفس مالم تكن صافية عن غشاوة العلوم التقليدية المكتسبة من الاقوال و عن الافكار النظرية الحاصلة باستعمال المنطق، بآلتى الوهم و الخيال للعقل الفكرى، لم يكن صاحب بصيرة فى الالهيات، بل فى جميع العلوم، ولم يكن قابلا للفتح الالهى، و بعيد من ان يحصل له شىء من العلم اللدنى الحاصل لنفوس الأميين، و هم الذين كتب نفوسهم و الواح قلوبهم خالية عن نقوش هذه الاقاويل المتعارفة بين اهل الكتاب، اولئك الذين هديهم الله، و كتب فى قلوبهم الايمان، لصفاء قلوبهم عن غير الله، و سلامة صدورهم عن هذه الوساوس، و هذه الامية لاينافى حفظ الاقوال و رواية الاحاديث، و لكن من سلم باطنه عن العلوم النفسانية

١٦٣ کله فاذا (فتوحات) ١٦٤ مافي (فتوحات)

١٦٥ تحيلها (فتوحات) ١٦٦ وتمنع (فتوحات)

١٦٧ الولى (فتوحات) ١٦٨ فاين الانصاف منك، اليس (فتوحات)

الحاصلة بالفكر و الدراية او التقليد و الرواية من غير بصيرة، فبهذا يزيد العالم الأمى على غيره، و هذا هو البصيرة التى اختص بها النبى الأمى و الأميون الذين يتبعونه، المشار اليها بقوله: ادعو الى الله على بصيرة انا ومن اتبعنى ١٦٩ تتميماً لقوله: بعث فى الأميين رسولا منهم يتلوا عليهم اياته ٢٩٠٠ و المقلد وصاحب الادلة الفكرية لايكونان على بصيرة ابداً.

حكى ابوحامد الغزالى عن نفسه فى كتاب المنقذ من الضلال، انه لما اردت ان انخرط فى سلكهم و آخذ مأخذهم و اغترف من البحر الذى اغترفوا منه، خلوت بنفسى و اعتزلت عن نظرى و فكرى، و شغلت نفسى بالذكر فانقدح لى من العلم مالميكن عندى، ففرحت به و قلت: انه قد حصل لـى ما حصل للقوم، فتأملت فاذن فيه قوة فقهية مما كنت عليه قبل ذلك، فعلمت انه ماحصل النى فعدت ثانيا الى خلوتى و استعملت ما استعمله القوم، فوجدت مثل الذى وجدت اولا و اوضح و اسنى، فسرت فتأملت فاذن فيه قوة فقهية مما كنت عليه و ماخلص لـى، عاودت ذلك مراراً و الحال الحال، فتميزت عن ساير النظار اصحاب الافكار بهذا القدر، و لم الحق بدرجة القوم فى ذلك، و علمت ان الكتابة على المحوليست كالكتابة على غير المحو، انتهى كلامه.

و اعلم: ان الله خلق لكل طائفة من اهل الصنايع و العلوم ميزاناً اى ضابطة ترجعون اليها فى وقايعهم، و ذلك الميزان بالحقيقة صورة كماله و مبدأ انظاره مركز فرجاره، و ميزان كل طائفة لايمكن ان يستعمل فى غير صنعته، ولايوزن بها صنعة غيره، الا ان اهل الله لما لم يعتمدوا على ميزان من هذه الموازين، افادالله لهم ميزاناً قسطاً يوزن به ساير الموازين الموزونات بها، و لهذا لم ينكروا على ميزان احد و صراطه، و ماسواهم قاطبة ينكرون صراطهم المستقيم و ميزانهم الحق.

قال الشيخ العربي في الفتوحات في الباب التاسع و ثمانون ومأتان: و جاء هذا الفقيه و المتكلم الى الحضرة الالهية بميزانهما ليزنا على الله،

۱۹۹\_ یوسف ۱۰۸ جمعه ۲ ۱۷۱\_ بعد ماخلص لی (المنةذ)

وما عرفا إن الله تعالى ما أعطاهم ١٢٧ تلك الموازين الاليزنا بهالله، لاعلى الله، فحر ما الأدب، ومن حرم الأدب عوقب بالجهل بالعلم اللدني الفتحي، فلم يكن على بصيرة من امره، ثمقال: ولما وزن متكلم ١٧٣ بميزان عقله ماهو خارج عن العقل، لكونه وراء طوره، و هو العلوم الالهية سيما ما يتعلق بالنسب الالهية، لم يقبلها ميزانه، و رمى به و كفر به، و تخيل انه ما ثمحق الا ما دخل في ميزانه، و المجتهد الفقيه وزن حكم الشرع بميزان نظره، فاذا اراد ان يزن بميزانه ما حكم به المجتهد الآخر الذي خالفه كالشافعي المذهب اذا اراد أن يزن بميز أنه تحليل الذي قبله ميز أن الحنفي لم يمكنه، فحرمه عين ما احل غيره، فرمي به ميزان الاخر، ولم يكن ينبغي لاحدهم مثل ذلك الإبالتقليد ١٧٤ و الشرع قد اوجب على كل مجتهد ما اداه اليه اجتهاده، و حرم عليه العدول عن دليله فما و في الصنعة حقها، و اخطأت الميزان العام الذي يشمل حكم الشريعة ١٧٥، وهو الذي استند اليه علماء هذه الطريقة <sup>١٧٦</sup> بلاخلاف في اصول الادلة وفي فروع الاحكام، فالميزان العام بمضى حكم كل واحد ١٧٧، ولكن العامل بالميزان العام قليل لعـدم الإنصاف، ولاجلذلك كان حرمان الفقهاء والعلماء النظارعن أن يلجوا باب هذا العلم الشريف الاحاطى الذي يسلم كل طائفة ماهي عليه، سواء قادهم ذلك الى السعادة او الشقاوة، ولايسلم احد طريقهم ١٧٨ سوى من ذاق ماذاقوه او آمن به، كما قال ابويزيد: اذا رأيتم احداً ممن ٧٩٠ يؤمن بكلام اهل هذه الطريقة و يسلم لهم ما يتحققون به، فقولوا له يدع لكم، فانهمجاب الدعوة، فالله يجعلنا ممن جعل له نوراً من النور الذي يهدي به من يشآء من عباده ۱۸۰ الى ضراط مستقيم.

۱۷۳۰ المتكلم (فتوحات) ۱۷۷۰ الشریعة علی الاطلاق (فتوحات) ۱۷۷۰ واحد منهما (فتوحات) ۱۷۷۹ من (فتوحات)

۱۷۲ـ اعظاهما (فتوحات) ۱۷۶ـ بالتقیید (فتوحات) ۱۷۲ـ علماء الشریعة (فتوحات) ۱۷۸ـ ولایسلم له احد طریقة (فتوحات)

۱۸۰ عباده حتى يهدى بهالى (فتوحات)

# المفتاح الثاني

فى الاشارة الى الاغراض الرحمانية والمقاصد الالهية المذكورة فى هذا الكتاب المبين، وما يلتحق بذلك و ينوط به، و فيه فواتح:

#### الفاتحة الاولي

فى ذكراقسام القران بحسب غاية الانزال والتنزيل، و هى تكميل ذات الانسان و دعوته الى العزيز الرحمن على سبيل الاجمال

اعلم: ان سر القران و مقصوده الاقصى و لبابه الاصفى دعوة العباد الى الملك الاعلى، رب الاخرة و الاولى، وخالق السموات العلى والارضين السفلى و مايينهما الى تحت الثرى، والغاية المطلوبة فيه تعريف كيفية ارتقاء العبد من حضيض النقصان و الخسران الى اوج الكمال و العرفان، و بيان السفر اليه طلباً للقائه و مجاورة مقربيه، و تنعماً بما فى حضرة ملكوته و طبقات جنانه، و نجاة عن دركات الجحيم و مجاورة موذياته، و التعذيب بنيرانه و عقاربه و حياته، و لاجل ذلك انحصرت فصوله و ابوابه و سوره و اياته في ستة مقاصد، ثلاثة منها هي كالدعايم و الاصول المهمة، و ثلاثة اخرى هي كالروادف المتممة.

اما الثلاثة المهمة فهى تعريف الحق المدعو اليه، و تعريف الصراط المستقيم، الذي يجب ملازمته في السلوك اليه، و تعريف الحال عندالوصول،

فالاول معرفة المبدأ، و الاخر معرفة المعاد، و الاوسط معرفة الطريق، والى هـنه الثلاثة اشار امير المؤمنين عليه السلام: رحمالله امرأ اعد لنفسه، و استعد لرمسه، و علم من اين و في اين والى اين، و اشرف هذه العلوم السوابق والاصول، هو العلم بالله و اليوم الاخر، و دونه العلم بالصراط المستقيم، وهو معرفة كيفية تركية النفس وتنويرها و تخليصها عن شوائب الطبيعة، و العلم الاعلى هو اشرف العلوم، لان ساير العلوم يراد لاجله، وهو لايراد الا لنفسه، فيكون غاية الغايات و نهاية الحركات، و طريق التدرج في تحصيله هو الترقى من الافعال الى الصفات، و منها الى الذات، و اعلاها علوم الذات، ولايحتملها اكثر الافهام، ولهذا قيل لهم: تفكروا في خلق الله و لاتتفكروا في ذات الله و الى هذا التدريج يشير قوله صلى في خلق الله و لاتتفكروا في ذات الله و الي هذا التدريج يشير قوله صلى بك منك، الاول ملاحظة الافعال، و الثاني ملاحظة الصفات، و الثالث ملاحظة الذات، و لهذا اعترف بالعجز في النهاية فقال: لااحصى ثناء عليك، ملاحظة الذات، و لهذا اعترف بالعجز في النهاية فقال: لااحصى ثناء عليك، التن كما اثنيت على نفسك، وهو اشارة الى الفناء في التوحيد.

و فى كتاب الكافى عن ابى عبدالله جعفر الصادق عليه السلام انه قال: من زعم انه يعرف الله بحجاب او بصورة او بمثال فهو مشرك، لان حجابه و مثاله و صورته غيره، و انما هو واحد موحد، فكيف يوحده من زعم انه عرفه بغيره، و انما عرف الله من عرفه بالله، فمن لم يعرفه به فليس يعرفه، و انما يعرف غيره،... الحديث، فهذا اشرف العلوم، و يتلوه في الشرف علم الاخرة و علم المعاد، بل هو متصل بعلم المعرفة، فهذا العلوم الاربعة علم النات وعلم الصفات وعلم الافعال وعلم المعاد ممايكل عنه اكثر الافهام، و يستضر به الضعفاء الانوار العقلية، وهم اكثر المتر سمين بالعلم، و اما الثلاثة الرادفة المتممة:

فاحدها تعريف الاحوال المحبين المبعوثين للدعوة، و لطائف صنع الله فيهم، و دقايق تأديبه و تربيته لهم، لصفاء جواهرهم و طهارة اعيانهم عن الخبث و الشين، و نقاوة وجه مرآتهم عن الطبع و الرين، و تهيؤهم

لقبول تجلى صورة الحق، و الغرض فيه التشويق و الترغيب الى منازلهم و مقاماتهم، و تعريف احوال الناكبين و الناكلين عن الاجابة، الضالين عن الطريق، و الجاحدين لهذه الدعوة، و كيفية حلول غضب الله فيهم و قمعه لهم، وطرده اياهم، وتنكيله بهم، لسوء استعدادهم، و خبث جواهرهم، و رجس ذواتهم، و تراكم الطبع و الرين على مرآتهم، و الغرض فيه الاعتبار و الترهيب.

و ثانيها حكاية اقوال الجاحدين و كشف فضائحهم و تجهيلهم و تسفيه عقولهم في تحريهم طريق الهلاك بالمجادلة و المحاجة على الحق، و المقصود منه اما في جنبة الباطل، فالافصاح و التحذير و التنفير، و اما في جنبةالحق، فالايضاح والتثبيت والتقرير.

و ثالثها تعريف عمارة المراحل الى الله، و كيفية اخذ الزاد و الاستعداد للمعاد، و المقصود منه معرفة كيفية معاملة الانسان مع اعيان هذه الدنيا، و انها يجب ان يكون مثل معاملة المسافر مع اعيان مراحل سفره البعيدة، التى يطلب فيه تجارة عظيمة، و يخطر فيه مخاطرة شديدة، بل اى نسبة لسفر الاخرة الى ساير الاسفار ربحاً و خسراناً، و فى ربحه سعادة الابد، وفى خسرانه هلاك السرمد، فهذه ستة اقسام:

## القسم الأول

وهوالمعروف بعلم الربوبية، مشتملكما مر على ثـلاث مراتب: معرفة الذات و معرفة الصفات و معرفة الافعال.

اما معرفة الذات فهى اضيقها مجالا و اعسرها مسلكاً ومقالا، واشدها على الفكر منالا، و ابعدها عن قبول الذكر، لايظفر منها ملوك الاخرة الا باليسير كالكبريت الاحمر، و لذلك لايشتمل القرآن منها الا على تلويحات و رموز و اشارات، و يرجع اكثرها لاهل الفكر و العقل الى التقديس المحض و التنزيه المطلق و سلب النقايص مطلقا، كقوله: ليس كمثله شيء"، وكسورة الاخلاص، او الى التعظيم المطلق، كقوله: سبحان ربك رب العزة

عما يصفون<sup>٤</sup>، و كقوله: بديع السموات و الارض°.

و اما الصفات فالمجال فيها افسح، و نطاق النطق فيها اوسع، ولذلك اكثر ايات القران مشتمل على ذكر تفاصيلها، كالعلم و القدرة و الحيوة و السمع و البصر و الكلام والحكمة وغيرها، و في هذا القسم ايضاً غموض شديد على العقول الضعيفة، و تعسر تام على الافهام القاصرة، من جهة ادراك الصفات التشبيهية كالسمع والبصر والمحبة و الابتلاء و المما كرة، و هذا مما لايعرفه الا الراسخون في العلم.

و اما الافعال فبحر متسع اكنافه، ولاينال بالاستقصاء اطرافه، بل ليس فى الوجود الا الله و صفاته و افعاله، فكل ماسواه فعله و جوده، لكن ظاهر القران مشتمل على الجلى منها الواقع فى عالم الشهادة، كذكر السموات و الكواكب والجبال والبحار و السحب و الامطار و ساير اسباب الحيوان و النبات، و هى التى ظهرت للحس، و اشرف صنايع الله و اعجبها و ادلها على جلاله و عظمته مالايظهر للحس، بل هى من عالم الملكوت، وهى الملائكة و الروحانيات و الروح و القلب و النفس، فانها جميعاً الموكلة بعالم الملكوت الملائكة الموكلة بعالم الملك و الشهادة، و من ادانى عالم الملكوت الملائكة الموكلة بعالم الارضين، و منها الجن و الشياطين، المسلطة على جنس الانس، و هى التى امتنعت عن السجود لادم، و من اعاليهم الملائكة السماوية، و اعلى منهم الكروبيون، و هم العاكفون فى حظيرة القدس، لا التفات لهم الى غير الله، لاستغراقهم بجلال الحضرة الربوبية و جمالها، و هم من اهل الفناء فى التوحيد، ويقال لهم الملائكة المهيمة، ولايستبعدان يكون فى عباد الله من يشغله مطالعة جلال الله عن الالتفات الى نفسه، فضلا عن غيره.

فقد روى عن رسول الله صلى الله عليه و آله: ان لله ارضا بيضاء مسيرة الشمس فيها ثلاثون يوماً، هى مثل ايام الدنيا ثلاثين مرة، مشحونة خلقاً لايعلمون ان الله يعصى فى الارض، ولايعلمون ان الله خلق آدم و ابليس، و اكثر الخلق ادراكهم مقصور على عالم الحس و التخيل، و انهما

النتيجة الاخيرة من نتايج عالم الملكوت، و هو القشر الاقصى من اللب الاصفى، و من لم يجاوز هذه الدرجة، لا يعرف من القران الاماله اليه نسبة القشر الاخير من الجوز و البشرة، بل الثوب من الانسان، فهذه مجامع القسم الاول من الاقسام الثلاثة المهمة، الفريضة على كل مسلم تحصيل العلم بها.

## و اما القسم الثاني منها:

فهو تعريف السفر للانسان الى الله، و السلوك له نحو الدار الاخرة

و بيان ذلك: ان الإنسان يختص من بين الموجودات كلها بخاصية، هي امكان تقلبه في الاحوال، و تطوره في جميع الاطوار، و تصوره بكل صورة و نعت بخلاف غيره، فان كلا منها له حد معين و مقام معلوم، و من نظر الى حاله علم انه من لدن اول كونه الى هذا الحد الذي يقف عنده اكثر الناس، كان له انتقالات و انقلابات، اذ كان اولا مما اتى عليه حير من الدهر لم يكن شيئًا مذكوراً "،وهو اخس الاحوال و ادني المراتب، اذ لااخس من اللاشيء شيء، و هذه مرتبة هيولاه التي هي قوة صرفة و ابهام محض، ثم تجاوز قليلا من هذا المقام، و اول صورة لبسها و زال بها عربها، صورة مقدارية، ثم صورة عنصرية، ثم صورة جمادية، هي صورة المني، هي انزل خلق الله وهناً و ضعفاً، ثم تدرج الى النباتية ثم الى الحيوانية، و اليها اشير بقوله تعالى: فجعلنا مسميعاً بصيراً لا وهو اول مايلد بالولادة الجسمانية يكون في اول مقام من مقامات النفس بمنزلة الهيولي، التي هي اول مقامات الجسم، فهو كباقي الحيوانات لايعرف شيئًا، ولايهتدي الى شيء الا الأكل و الشرب و النوم، ثم يتدرج و يظهر له باقي صفات النفس شيئًا فشيئًا، كالشهوة و الغضب و الحرص و الحسد و البخل و الكبر و المكر و الحيلة و الظلم وغيرها من الصفات التي هي من نتايج الاحتجاب و البعد من الحضرة الالهية، فهو في هذا المقام حيوان منتصب القامة، يصدر منه الإفاعيل المختلفة يحسب الدواعي المختلفة و الارادات المتفننة و الافكار

المتشعبة، فهو منغمر في بحر الظلمات، اسير في ايدي الهوي و الشهوات، فتارة تجذبه الشهوة، و تارة يستعمله الغضب، و تارة يستعبده الهـوي، و تارة يستهويه الشيطان، لكونه نائماً عن عالم الوحدة في مراقد الجهالات، ثم ان ادركته لمعة من انوار الرحمة تيقظ من رقدة الجهالة، و تنبه من نوم الطبيعة، و تفطن بان ماوراء هذه المحسوسات عالم آخر، و فوق هـذه اللذات الحيوانية لذات اخر، فحينتُذ يتوب عن اشتغاله بالمزخر فات، وينيب الى الله من هذه المنهيات االتي زجرها الشارع، فيشرع في التدبر في ايات الله و استماع مواعظه، و التأمل في احاديث نبيه، و العمل بمقتضى شريعته، فيشرع في ترك الفضول الدنيا وية من الجاه و المال و غير هما، طلباً للكمالات الآخر وية، و يعزم عزماً تاما ان ادركته العناية الالهية الـي التبتل اليه و السلوك نحوه من موطن نفسه و مقام هواه، فيظهر له لوامع الملكوت، و ينفتح له باب الغيب، و يلوح له لوايح عالم القدس مرة بعد اخرى، فيشاهد اموراً غيبية في صورة مثالية، فاذا ذاق منها شيئاً، يرغب في الخلوة و العزلة و ذكر الله على الدوام، و يفرغ القلب عن المشاغــل الحسية، و يتوجه باطنه الى الله بالكلية، فيفيض عليه العلوم اللدنية و الاسر ار الالهية، و يظهر له انواراً معنوية حقيقية تارة، و يختفي عنهاخري، حتى يتمكن و يخلص من التلوين، وينزل عليه السكينة الروحية، فيدخل في عوالم الجبروت، و يشاهد العقول المفارقة، و يتحقق بانوارهم ويتنور باسر ارهم، فيظهر له سلطان الاحدية و سواطع العظمة و الكبرياء، فيجعله هباء منثوراً، و يندك جبال انيته، فيخر له خروراً، و هو مقام الجمع و التوحيد، و في هذا المقام يستهلك في نظره الاغيار، ويسمع نداء لمن الملك اليوم لله الواحد القهار^.

وقد ظهر مما ذكرنا، ان جميع افراد الناس مما يوجد فيهم الحركة المعنوية نحو الاخرة، الا انهم يتفاوتون في كيفية هذه الحركة، ويتفاوتون في درجات القرب و البعد من الله، فبعضهم ممن يسعى نوره الى الله، كقوله تعالى: يسعى نورهم بين ايديهم و بايمانهم ، و منهم من تجذب

العناية الاحدية بخطاب ارجعى، كما قال تعالى: يا ايتها النفس المطمئنة ارجعى الى ربك راضية مرضية أ، فيجيب دعوة الله موتاً اختيارياً، و منهم من يساق الى الموت جبراً و قهراً بواسطة سدنة الجسم و ملائكة هذا العالم، و اليه الاشارة بقوله: ولو ترى اذ الظالمون في غمرات الموت و الملائكة باسطوا ايديهم اخرجوا انفسكم اليوم تجزون عذاب الهون أو اما عند المصير اليه فبعضهم فرحون بلقاء الله، و بعضهم نواكس الرؤس عن اعلى عليين الى اسفل سافلين، و لذلك قال: ولو ترى اذ المجرمون ناكسوا رؤسهم عند ربهم أن فظهر انهم و ان كانوا عند ربهم، الا انهم منكوسون منحوسون، قد انقلبت وجوههم الى اقفيتهم، نعوذبالله من الضلال و الهبوط في مهاوى الجهال.

#### القسم الثالث

تعريف الحال عند ميعاد الوصال، و القران يشتمل على الروح و اللذة و النعيم، الذى يلقاه الواصلون المطيعون، و العبارة الجامعة لانواع روحها و ريحانها و نعيمها و سرورها الجنة، و اعلاها لذة النظر الى وجه الله، و كذا يشتمل على ذكر الخزى و العذاب و البعد، الذى يلقاه المحجوبون باهمال السلوك طوعا و رغبة، و العبارة الجامعة لاصناف آلامها الجحيم، و اشدها الما الم الحجاب و الابعاد، فلذلك قدمه تعالى فى قوله: كلا انهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون، ثم انهم لصالوا الجحيم، و يشتمل القران ايضاً على ذكر مقامات الفريقين و حالاتهما، و عنها يعبر بالحشر و النشر و الحساب و الميزان و الكتاب و الصراط و الموقف و السور و النشر و الكثيب الابيض، ولها ظواهر يجرى مجرى الغذاء لعموم الخلق، ولها اسرار غامضة لايطلع عليها الا اهل الله خاصة، و الفلاسفة و ارباب العقول النظرية لمعزولون عن ادراك امور الاخرة، و ليس للظاهرين من علماء الاسلام و اهل الاجتهاد الا مجرد التصديق مجملا، و الاذعان بكل

۱۱ ــ انعام ع

۱۰ فجر ۲۷ و ۲۸۱۲ سجدة ۱۲

ماورد به الشرع و اخبر به الشارع في هذا الباب، وليس ايمانهم باحوال الاخرة الا ايماناً بالغيب، كايمان الاكمه بوجود الالوان، وكايمان العنين بلذة المجامعة، و لعل ثلث آيات القران و سوره يرجع الى تفاصيل ذلك، ولسنا نجمعها هاهنا، لكونها اكثر من ان تحصى و تلتقط، ولكن للفكر فيها مجال رحب.

## القسم الرابع

احوال السالكين لسبيل الله، الواصلين اليه، و هي قصص الانبياء و احوال الضالين الناكبين عن الطريق، و هي قصص الجاحدين، وحكايات الكفار و المشركين، و فايدة هذا القسم الترغيب و الترهيب و الاعتبار و الاستبصار، و يشتمل ايضاً على اسرار و رموز و اشارات محوجة الى الفكر الطويل، وفيه مجال واسع لاهل التأويل، و الايات الواردة فيها كثيرة لا يحتاج الى جمعها و طلبها.

#### القسم الخامس

محاجة الكفار و ايضاح مخازيهم و كشف اباطيلهم و مخاييلهم بالبرهان الواضح و الحجة القاطعة، و الغرض فيها اظهار الحق و ازهاق الباطل، وقطع اعذار الجحدة والمكذيين، وازاحة علل المضلين والمنافقين.

#### القسم السادس

تعریف عمارة المنازل للطریق، و کیفیةالتأهب للزاد، و الاستعداد للمرجع و المعاد، و اعداد القوة و السلاح، الذی یدفع به سراق المنازل و قطاع الطریق، و بیانه: ان الدنیا کما مر منزل من منازل السایرین الی الله، و البدن مرکب، و من ذهل عن تدبیر المنزل و المرکب لم یتم سفره، ولایتم ذلك الا بالغذاء لهذا المرکب، کعلف الدابة لینحفظ شخصه، و بالنكاح لیبقی نوعه، و هو ایضاً موقوف علی الغذاء، لان بقاء النوع بعد بقاء الشخص، و بقاؤه موقوف علی الغذاء، و الموقوف علی الموقوف علی الموقوف علی الموقوف علی

الشيء، موقوف على ذلك الشيء، فالجميع موقوف على الغذاء، و للغذاء اسباب لا يحصل الا بالتمدن و الاجتماع، و لهذا قيل: أن الانسان مدنى بالطبع، فاختلفت اعداد، و افترقت احزاب، و انعقدت ضياع و بلاد، ثـم لوترك الامرفيه من غير تعريف قانون مضبوط مرجوع اليه في الاختصاصات لتهارشوا٤١ و تغالبوا فتقاتلوا، و فسد الجميع و انقطع النسل، و اختل النظام لما جبل عليه كل احد، من انه يشتهي لما له، و يغضب على ما عليه، وذلك القانون هو الشرع، فالقر آن مشتمل على شرح قوانين الشريعة، و ضو ابط الاختصاص في ايات المناكحات و المداينات و المواريث، و قسمة الزكوة و الغنايم، و ابواب العتق و الكتابة و الاسترقاق و السببي، و العقوبات الزاجرات عن اسباب المفاسدة، كقتال الكفار و اهل البغي، و الحدود و الغرامات و القصاص و الديات و الكفارات، اما القصاص فدفعاً للسعى في اهلاك الانفس و الاطراف، و اما الحدود كحد السرقة و الزنا و غير هما، فدفعاً لما يستهلك الأموال التي هي من اسباب المعاش و الانساب التي هي طريق الحرث و النسل، و اما جهاد الكفار و اهل البغي فدفعاً لما يفسد به اعتقاد اهل الحق، اذ يتشوش بسبب مروق المارقين عن ضبط السياسة التي يتولاها حارس السالكين و كافل المحقين، نائباً عن رسول رب العالمين، و اشتمال القران على الآيات الواردة في هذا الجنس مما لايخفي عليك، و ما يشتمل هذا القسم عليها يسمى علم الحلال و الحرام و حدود الإحكام، و هذا العلم يتولاه الفقهاء، و هو علم يعم اليه الحاجة لتعلقه بصلاح الدنيا اولا، ثم بواسطته بصلاح الآخرة، و لذلك يتميز صاحب هذا العلم بمزيد الاشتهار و التوقير و التقديم على غيره من الوعاظ و القصاص و المتكلمين، و لذلك كثرت فيه التضايف لاسيما في الخلافيات، مع أن الخلاف فيه قريب، و الخطاء فيه غير بعيد عن الصواب، أذقد يقرب كل مجتهد من ان يقال: ان له اجرا واحداً ان اخطأ، و لصايبه اجران، و لكن لماعظمت فيه الحشمة و الجاه، تو فرت الدواعي افر اط تشعيبه و تفريعه، و الكل ميسر لما خلق له.

١٤- اى التخاصم والتقاتل

#### الفاتحة الثانية

فى الأشارة الى اداب الناظرين فى علم التران، المتدبرين فى ايات الله تعالى، وهى عشرة:

الاول: فهم عظمة الكلام، و قد لوحنا اليه في المفتاح السابق شيئاً مما الهمنا الله به، و جعل قسطنا فيه، فلينظر المتأمل في فضل الله و رحمته، كيف لطف بخلقه في ايصال كلامه الى افهامهم و اذواقهم؟ و كيف جذبهم الله بحبل القرآن العظيم في طي اصوات و حروف هي من صفات البشر. ولولا انه استتركنه جمال كلامه بكسوة الحروف و الالفاظ، لماثبت لسماع كلامه عرش ولافرش، ولتلاشى مابينهما من سبحات نوره و عظمة برهانه، فالله لطيف بعباده حيث انزل اليهم نور كلامه في ليالي الأكوان الطبيعية و حجب الصفات البشرية، ولولا أن ثبت الله موسى سلام الله على نبينا وعليه، لما اطاق سماع كلامه، كما لم يطق الجبل مبادى تجليه، حيث صاردكاً دكاً، ثم العجب ان هذا الكلام مع نزوله في طي هذه الحجب الجسمانية، و احتجابه بسواد هذه الأرقام الظلمانية، لم يمنع عن مشاهدة انوار الحكمة، ولمعات جمال الأحدية، بل تنورت الحروف و الأصوات بنور المتكلم، و تشر فت الكتابة و الارقام بشر فه، فكان الصوت للحكمة جسدا و مسكنا، و نور الحكمة للصوت نفساً و روحاً، فكما ان اجساد البشر تكرم بكرامــة الروح، فكذلك اصوات الكلام تكرم و تشرف بشرف الحكمة التي فيها، او لاترى انه رفيع المنزلة نافذ الحكم في القلوب و البواطن، فكيف على الابدان و الظواهر؟ حيث لاطاقة للباطل ان يقوم بين يدى شعاع الحكمة، كما لايستطيع الظلمة ان يقوم قدام شعاع الشمس، وكما لاطاقة لضعفاء الابصار ان ينفذوا بابصارهم ضوء عين الشمس، و لكن ينالون به على قدر ما يجيىء به ابصارهم، و يتسببون به الى حوايجهم، و يهتدون الى معايشهم، فكذلك لاطاقة لضعفاء العقول و البصائر ان ينفذوا ببصائرهم نور عين الحكمة القرآنية، و لكن ينالون منه على قدر ما يستدلون به على صحة الاعتقاد الذي به حيوة العباد يوم المعاد، و يهتدون به الى مصالح دينهم

و دنیاهم، و احکام اولاهم و اخراهم، فالقرآن کالملك المحجوب الغائب وجهه، و الظاهر امره و حکمه، و قد یهتدی الیه وبه من یقف علی سره، فهو مفتاح خزائن الملك و الملكوت، وشراب الحیوة الذی من شرب منه لم یمت ابداً، و دواء ا سقام الجهالات، و شفاء امراض ذمائم الصفات التی من سقی منه شربة لم یسقم اصلا.

الثانى: تطهير القلب عن خبائث المعاصى و ارجاس العقايد الفاسدة، قال الله تعالى: لايمسه الا المطهرون ، وقد مرت الاشارة الى ان للقران مراتب و درجات، وله ظهرا و بطنا، فكما ان ظاهر جلد المصحف و ورقه محروس عن ظاهر بشرة اللامس، الا اذا كان متطهراً، فباطن معناه ايضاً محجوب عن باطن القلب، الا اذا كان متطهراً عن كل رجس، مستنيرا بنور التوبة، و كما لايصلح لمس نقوش الكتابة كل يد، فلايصلح لنيل معانيه كل قلب الاالقلوب الصافية، ولايصل اليها الا من اتى الله بقلب سليم ، ولايمتد اليها الا ايدى النفوس الزكية الذكية.

الثالث: حضور القلب و ترك حديث النفس، و هذه الصفة يتولد عما قبلها، وهو طهارة القلب عن شوائب الاغراض النفسانية، فان من اخرج عن قلبه محبة الباطل، فيدخل في قلبه الانس بالحق، ففي القران ما يستبش به القلب ان كان اهلاله، و كيف لايطلب الانسان الانس بتدبر القران، و يستأنس باشعار المتنبي و محاضرات الراغب و مقامات الحريري؟ و فيه مالايخفي من متنزهات القلوب ومتفرجات الارواح، وبساتين الضمائر و اغذية النفوس، و قرة العيون و حيوة الحيوان و روح الانسان.

الرابع: التدبر، و هو غير حضور القلب، اذ رب وقت لا يشغل الانسان قلبه بغير القرآن، و لكن يقتصر على سماع القرآن من نفسه من غير تدبر، و المقصود الاصلى فيه هو التدبر، وهو روح كل عبادة، وعن امير المؤمنين عليه السلام: لاخير في عبادة لافقه فيها، و لا في قرائة لاتدبر فيها، و اذا لم يتمكن من التدبر الا بترديده فليردد، الا ان يكون في الصلوة خلف امام، و روى انه صلى الله عليه و آله، قرء بسم الله الرحمن الرحيم، فرددها

عشرين مرة، و انما رددها لتدبر ۱۷، في معانيها، وعن ابي ذر، قال: قام رسول الله بنا ليلة، فقام باية يرددها، وهي: ان تعذبهم فانهم عبادك ۱۸، الآية، وقال صلى الله عليه و آله لما نزل عليه قوله تعالى: ان في خلق السموات والارض واختلاف الليل و النهار لايات ۱۰... الآية، ويل لمن قرأها و لم يتفكر فيها

الخامس: الاستنباط، و هو ان يستوضح من كل آية مايليق بها، اذ مامن علم الا و في القران اصله و فرعه و مبداه و منتهاه، قال ابن مسعود: من اراد علم الاولين و الاخرين، فليثور ١ القران، و اعظم علوم القران علم اسماء الله و صفاته و افعاله و علم الاخرة، اما علم الصفات والاسماء فلم يدرك منه اكثر الخلق الا مايناسب طورهم و يليق بانهامهم، و اما افعاله فوقف مداركهم على الجلى منها، و هو صورة السموات و الأرض ومابينهما، فليفهم التالي المدبر منها حقايقها، اي طبايعها اولا، و هو علم الطبيعيات وعلم الخلقة، ثم هيآتها و اوضاعها و حسن ترتيبها و نظمها، و هو علم التعليميات و علم القدر، ثم مباديها و غاياتها، و هو علم المفارقات و علم القضاء و الملكوت، ثم انتقل بفكر ه من الافعال الى الصفات و الإسماء، وهو علم التوحيد، اذالفعل يدل على الفاعل، فيدل على عظمته، و من لميعرف من الفعل الا الحركة و المقدار، لم يعرف من الفاعل الا المحرك المصور، ومن لم يدرك من الفعل الاالنقوش او الالوان او البر وائح او الطعوم، فلم يكن يعتقد الفاعل الانقاشا او صباغاً، او عطاراً او طاعماً، فينبغي ان يتدبر في الفعل تدبراً كاملا بحده و حقيقته، ليشهد في الفعل الفاعل دون الفعل، و من عرف الحق راه في كل شيء، اذ كل شيء فمنه و اليه و به وله، فهو الكل على التحقيق في وحدته، و من لايراه في كل مايراه، فكأنه ماعرفه، قال امير المؤمنين عليه السلام: ما رأيت شيئًا الا و رايت الله فيه، ومن عرفه عرف ان كل شيء ما خلا الله باطل، و ان كل شيء هالك الأ وجهه ۲۱، ای هالك آن اعتبر شیئیته و وجوده لنفسه، لاآن یعتبر وجوده من

۱۱۸ مائده ۱۱۸

١٧ ــ لتدبره ن ل

حيث انه موجود بالله و بقدرته، فيكون له بطريق التبعية ثبات، و بطريق الاصالة بطلان محض، و هذا البطلان غير بطلان الماهيات و الاعيان النابتة اذا اخذت من حيث هي، او مجردة عن الوجود، فانها من تلك الحيثية باطلة الوجود، ثابتة الشيئية، بخلاف الهويات الوجودية، فانها مأخوذة على وجه الاستقلال باطلات صرفة، و هذا مفتاح من مفاتيح علم المكاشفة.

السادس: التخلي من موانع الفهم، و هو غير تطهير القلب عن درن المعاصى و خبث الصفات الذميمة، فلفهم معانى القران موانع غير ماذكر، اذالقلب لادراك حقايق الأشباء بمنزلة المرآة لانشاح صورها المرئية، كما ان حجب المرآة بعضها داخلية كالطبع و الرين و عدم الصقالة، و بعضها خارجية كوجود الحائل وعدم المحاذاة بوجهها شطر المطلوب، فكذلك حجب القلب عن الفهم بعضها في داخله و بعضها في خارجه، اما الحجاب الداخلي فبعضها من باب الاعدام و القصورات، كالطفولية و البلاهة و الجهل البسيط، و بعضها وجودية كالمعاصي و الرذائل، فمن يكون مصراً على ذنب او متصفا بكبر او حسد، فيمتنع جلية ٢٦ الحق من ان يتجلبي فيه، فان ذلك ظلمة القلب و صداه، و به حجب الأكثرون، و كلما كانت الشهوت اشد تراكماً، كانت معانى القرآن اشداحتجابا، فالقلب مثل المرآة، والشهوات مثل الصديء، و معاني القران مثل الصور التي يتراآي فيها، و الرياضة للقلب ماماتة الشهوات مثل تصقيل الجلاء للمرآة، قال الله تعالى: ومايتذكر الامن ينيب ٢٣، و انما يتذكر اولوا الالباب٢٤، والذي آثر غرور الدنيا على نعيم الاخرة، فليس من ذوى الالباب، فكيف ينكشف له اسرار الكتاب، و اما الحجاب الخارجي، فكذلك بعضها غدمية كعدم التفكر، و هو حركة الذهن من المبادي الى النتائج، و هذا في مثال المرآة عدم توجيه وجهها نحو صورة المطلوب، و بعضها وجودية كوجود الاعتقادات العامية التقليدية، او الجهليات الفلسفية، و هذا بمنزلة الغلاف للمرآة او الحاجز

۲۳ غافر ۱۳

٢٢ اى عظمته الحق

كالجدار و الجبل، وهذه الحجب الوجودية مما رسدلها الشيطان على قلوب بنى آدم، فعميت عليهم اسرار معانى القرآن، قال صلى الله عليه وآله: لولاان الشياطين يحومون على قلوب بنى آدم لنظروا الى الملكوت ومعانى القرآن من الملكوت، اذكل مالايدرك الابنور البصيرة فهومن عالم الملكوت، وهذه الحجب اربعة:

الاول: ان يكون الانسان مصروف الهمم الى تحقيق الحروف و اخراجها من المخارج فى الصلوة وغيرها، هذا مما يتولى حفظه شيطان و كلبه، ليصرف وجه القلب عن عالم المعانى، و اعظم ضحكة للشيطان من كان مطيعاً لمثل هذا التلبيس.

و ثانيها: التقليد لمذهب سمعه من الشيوخ و جمد عليه، و ثبت في نفسه التعصب له بمجرد الاتباع لمن وقع منه الاسماع من غير وصول اليه ببصيرة، فهذا شخص قد قيده معتقده، فصار نظره موقوفا على مسموعه، لايمكنه ان يتجاوز عن مقامه، فان لمع برق على بعد، و بداله معنى من المعانى التى تباين مسموعه، حمل عليه شيطان التقليد حملة، و قال: كيف تخالف معتقد اباءك، فيزعم ان ذلك غرور من الشيطان، فيتباعد منه ويحترز عن مثله، و لمثل هذا قالت المتصوفة: ان العلم حجاب، و هذا القول ان صدر عن محققيهم، فالمراد بالعلم العقايد التى استمر عليها اكثر الناس بمجرد التقليد او بمجرد كلمات جدلية، حررها المتعصبون للمذاهب و المقليد و اما العلم الحقيقى الحاصل بالكشف و المشاهدة بنور البصيرة، فكيف يكون حجابا؟، وهو عين المقصد ومنتهى المطلب.

و ثالثها: ان يكون مستغرقا بعلم العربية و دقايق الالفاظ، مصروف العمر في تحقيقها، فان المقصود الاصلى من انزال القران ليس الاسياقة الخلق الى جوار الله بتكميل ذواتهم وتنوير قلوبهم بنور معرفة الله و اياته، دون صرف الاوقات في نحو الكلام و تحسين الالفاظ و علم البلاغة وفن البديع، فان ذلك من التوابع التي بها يقع الاحتجاج على المنكرين، و اما الاستبصار لمعانى ايات القران فيكفى لها دون مابلغ اليه الزمخشرى واترابه، و استفرغوا اوقاتهم و بذلوا غاية سعيهم وجهدهم فيه، فلاجرم

حجروا المعانى الاصلية و حرموا عن جدوى الكلام.

و رابعها: الجمود و الوقوف على ما قرأه من التفاسير، و ان يعتقد ان لامعنى لكلمات القران الاما يتنا وله على النقل عن ابن عباس و قتاده ومجاهد ومقاتل وغيرهم، و ان ماوراء ذلك تفسير بالرأى، و ان من تجاوز عن النقل منهم فورد عليه مفاد: من فسر القران برأيه فقد تبوء مقعده من النار، فهذا ايضاً من الحجب العظيمة التي اوقعها الشيطان، ليصرف قلوب الكثيرين عن فهم معانى التأويل و انوار التنزيل، و عدم قبولهم اياها عن الهل المكاشفات القرانية، و سيأتى اماطة من هذا الحجاب وفك هذه العقدة ببيان المعنى المراد من التفسير بالراى، و ان ما فهموه يناقض قول امير المؤمنين عليه السلام: الا ان يؤتى العبد فهماً في القران، و انه لوكان المعنى مقصوراً على الظاهر المنقول، لماوقع فيه الاختلاف بين الناس.

السابع: التخصيص، وهو ان يقدر العبد انه هو المقصود بكلخطاب، فاذا سمع في القران امراً او نهياً او وعداً او وعيدا، قدر ان الخطاب معه، فليعمل بمؤداه، و ان سمع قصص الاولين و الانبياء عليهم السلام، فليذ عن ان قصةالسمر ٢٦، غير مقصود، بلالاعتبار، فليعتبر كيف لايقدر هذا و القران ما نزل على الرسول صلى الله عليه و آله خاصة، بل شفاء وهدى للعالمين ولهذا امر الله الكافة بشكر هذه النعمة العميمة فقال: واذكروا نعمة الله عليكم، وما انزل عليكم من الكتاب والحكمة يعظكم ٢٧ وقال: لقد انزلنا اليكم كتابا فيه ذكر كم ٢٨ وقال: هذا بيان للناس وهدى وموعظة للمتقين ٢٩.

الثامن: التأثر و الوجد، و هو ان يتأثر باطنه و يتنور قلبه بانوار الكلام، و يتفنن احواله بحسب اختلاف الايات، فيكون له بحسب كل فهم وجد و حال من الحزن و الخوف والخشية و الرجاء و الفرح، فان الشوق والوجد مغناطيس القرب من عالم التوحيد و الملكوت، و من اشتد شوقه اشتد انجذابه و اتصاله، و تأثر العبد بالتلاوة و التدبر هوان يصير قلبد

٢٦ اي الحديث ليلا

٢٥\_ اى الدفع ٢٧\_ بقره ٢٣١

۱۰ انبیا ۲۸

۲۹ آل عمران ۸

بصفة الآية المذكورة ويتخلق بها، فعند الوعيد يتضائل ٣٠، من خيفته، كأنه يكاد يموت، و عند التوسع و وعد المغفرة يستبشر كأنه يطير من الفرح، و عند ذكر صفات الله و اسمائه يتطأطأ خضوعا لجلاله و عظمته، و عند ذكر الكفار ما يستحيل عليه"، يغض صوته و ينكسر في باطنه حياء مين قبح مقالتهم، و عند ذكر الجنة ينبعث من باطنه شوقاً البها، و عند وصف النار ترتعد فرايضه خوفا منها، ولما قال رسول الله صلى الله عليه و آله لعبد الله ابن مسعود: اقرأ على قال: افتتحت سورة النساء، فاذا بلغت الى قوله: فكيف اذا جئنا من كل امة بشهيد و جئنا بك على هؤ لاء شهيدا٣٠، رايت عينيه تذرفان بالدمع، فقال لي: حسبك الآن، و هذا لأن مشاهدة تلُك الحال استغرقت قلبه بالكلية، و لقد كان في الخائفين من خر مغشياً عليه عند آيات الوعيد، و منهم من مات في سماع تلك الإيات.

فينبغي لتالي القران ان يتصف ذاته بمثل هذه الأحوال، حتى يخرج عن ان يكون حاكياً في كلامه، فاذا قال: اني اخاف ان عصيت ربي عذاب يوم عظيم ٣٣، فاذا لم يكن خائفا كان حاكيا، و اذا قال: عليك توكلنا واليك انبنا على والله يكن حاله التوكل و الإنابة كان حاكيا، و اذا قال فلنصبرن على ما اذبتمونا "، فليكن حاله الصر على الأذي و العزيمة عليه، حتى يجد حلاوة التلاوة و فضيلة التدبر و حسن التخلق، فأن لميكن بهذه الصفات و لميتردد قلبه بين هذه الحالات، كان حظه من تلاوة القران حركة اللسان مع صريح اللعن على نفسه في قوله: الا لعنة الله على الظالمين ٣٦، وفي قوله: كبرمقتا عند الله ان تقولوا مالاتفعلون ٣٧، و في قوله: وهم في غفلة معرضون ٣٨، وفي قوله: فاعرض عمن تولي عن ذكرنا ولم يرد الا الحياة الدنيا٣٩، الى غير ذلك من الايات، و كان داخلا فـــى

> ٣١ اي كذكرهم لله ولداً و صاحبة ٣٣ انعام ١٥ ٣٥ ابراهيم ١٢

۳۷ سف ۳۷

٣٩ نجم ٢٩

۳۰ ای پتصاغر

٣٢ نساء ٢١

ع٣ـ ممتحنه ع

۳۷ هود ۱۸

۳۸ انبیاء ۱

مصداق قوله: ومنهم اميون لايعلمون الكتاب الا اماني أن يعنى التلاوة المجردة، و في قوله: و كأين من آية في السموات و الارض يمرون عليها وهم عنها معرضون أن و بالجملة فليكن حاله حال قوم وصفهم الله بقوله: الذين اذا ذكر الله وجلت قلوبهم، و اذا تليت عليهم اياته زادتهم ايمانا و على ربهم يتوكلون أن القران انما يراد لاستجلاب هذه الاحوال، اذ بهذه الاحوال يزيد القرب و المنزلة عند الله و مشاهدة جلاله و عظمته، و هي اشد مراتب المعرفة، فالمعرفة هي المبدأ و الغاية، لانها عين المعروف بها اذا كملت وتمت، و لهذا قيل: اذاتم العشق فهو الله.

## بصيرة كشفية

اعلم: ان القران مجدد الانزال على قلوب التالين، و نسبة القلب الى نزوله، نسبة العرش الى استواء الرحمن، و بحسب مايكون القلب عليه من الحالات يكون ظهور القران و نزوله عليه، و ذلك في حق طائفة، و الما في حق طائفة اخرى، فيكون القران هو الاصل في الصفة وعرش القلب، يظهر بتلك الصفة عند نزوله، و ذلك لغاية صفائه و انمحاء صفاته، لما سئل الجنيد عن المعرفة و العارف فقال: لون الماءلون انائه.

و اعلم: ان الله نعت العرش بما نعت به القران، فكل قرآن مستو لعرشه بالصفة الجامعة لهما، فقرآن كريم لعرش كريم، و قرآن مجيد لعرش مجيد، و قرآن عظيم لعرش عظيم، و الدرجات الرفيعه لذى العرش كالايات و السور للقران، و لهذا ورد في الحديث: اقرأ و ارق كما كنت تقرأ، فاذا نزلالقرآن على قلب عبد وظهر فيه حكمه، و استوى عليه بجميع ماهو عليه مطلقا، و كان خلقاً لهذا القلب، كان هذا القلب عرشاً له، كما قيل عندما سئل عن خلق رسول الله صلى الله عليه و آله: كان خلقه القران، فما من آية الا ولها حكم في قلب هذا العبد، و كان رسول الله صلى الله عليه و آله في تلاوته اذا مر بآية نعيم يسئل الله من فضله، و اذا مر بآية عليه و آله في قلب هذا المر بآية

۲۶۱ يوسف ۱۰۵

عذاب و وعيد يستعيذ منه، و اذا مر بآية قصص يعتبر، و هذا عين التدبر الايات القرآن و الفهم، فاذا لم يكن العبد في تلاوته كذلك، فما نزل على قلبه القرآن، ولاكان عرشاً لاستوائه، لانه ما استوى عليه بهذه الاحكام، وكان نزوله على قلبه احرفاً ممثلة في خياله، وكان له في تلاوته اجر الترجمة لااجر القرآن، كما قال صلى الله عليه وآله في حق قوم من حفاظ حروف القرآن، يقرؤن القرآن ولا يجاوز حناجرهم، اى لم يصل من مقدم الدماغ الاالى في الحقيقة الامن تلاه من قلبه المنشرح بنور القرآن، و قلب المؤمن وسعه كالعرش الذي وسع استواء الرحمن الذي هو رفيع الدرجات ذوالعرش، وما احس التنبيه على هذا بقوله: ثم استوى على العرش الرحمن فاستوى على العرش الرحمن فاستوى على العرش الرحمن على المنشرة من الخبرة يعلم الاستواء، كما يعلم العرش كيفية استواء الرحمن، وما اعجب تعليم الله عباده المتقين، الذين قال فيهم: ان تتقوا الله يجعل لكم فرقانا عجب تعليم الله ويعلمكم الله وم صفاته، كما في قول الشاعر:

رق الزجاج و رقت الخمر فتشابها و تشاكل الامر و قوله تعالى: يعلمكم الله، اى يفهمكم معانى القران، اشارة الى فهم مقاصد المتكلم، لان فهم كلامه ان يعلم ماينحصر فى ما تواطأ عليه اهل ذلك اللسان، و هذا ليس بفهم حقيقى، و المطلوب هو الفهم عن المتكلم، لا الفهم عن الكلام، و ذلك لايعلمه الا من نزل الكلام على قلبه، و الفهم عن المتكلم عن المتكلم يختص بالخاصة، و فهم الكلام للعامة، و من فهم عن المتكلم، فهم الكلام دون العكس، وقد حققنا لك سابقاً معنى الكلام الحقيقى، وانه لاينفك عن الفهم، فقد نبهتك على ما ان علمته كنت على خير كثير واوتيت الحكمة، فنز ول القرآن على القلب بهذا الفهم هى تلاوة الحق على العبد، و الفهم عنه فيه تلاوة العبد على الحق، اللهم اجعلنا ممن رزق الفهم عنك،

٣٤ فرقان ٥٩

انك على كل شيء **قدير.** 

التاسع: الترقى، و هو ان يترقى الى ان يسمع الكلام من الله لامن نفسه، و قد مر معنى سماع الكلام من الله مراراً، و الغرض هاهنا الاشارة الى درجات القراءة وهى ثلاث، ادناها ان يقدر العبد كأنه يقرأ على الله واقفاً بين يديه، و هو ناظر اليه و مستمع منه، فيكون حاله عند هذا التقدير السؤال و التملق و التضرع و الابتهال.

الثانية: ان يشهد بقلبه كأن ربه يخاطبه بالطافه و يناجيه بانعامه و احسانه، فمقامه الحياء و التعظيم و الاصغاء و الفهم.

**الثالثة:** ان يرى في الكلام المتكلم، و في الكلمات الصفات، فلاينظر الى نفسه ولا الى تعلق الانعام به من حيث انه منعم عليه، بل يكون مقصور الهم على المتكلم، موقوف الفكر عليه، كأنه مستغرق بمشاهدة المتكلم عن غيره، و هذه درجة المقربين، و ما قبله فهو درجات اصحاب اليمين، و ما خرج عن هذا فهو درجات الغافلين، وعن الدرجة الثالثة اخبر الأمام ابو عبدالله جعفر الصادق عليه السلام فقال: و الله لقد تجلى الله لخلقه في كلامه، و لكنهم لايبصرون، و قد سألوه عن حالة لحقته في الصلوة حتى خر مغشاً عليه، فلما سرى ٤٩، عنه قبل له في ذلك، فقال عليه السلام: مازلت اردد هذه الآية حتى سمعتها من المتكلم بها، فلم يثبت جسمي لمعاينة قدرته، و في مثل هذه الدرجة يعظم الحلاوة و لذة المناجاة، و لذلك قال بعض الحكماء: كنت اقرأ القران فلا اجدله حلاوة حتى تلوته، كأنبي اسمعه من رسول الله صلى الله عليه و آله يتلوه على اصحابه، ثم رفعت الى مقام فوقه، فكنت اتلوه كأني اسمعه من جبر ئيل عليه السلام يلقيه على رسول الله صلى الله عليه و آله، ثم جاء بمنزلة اخرى، فانا الآن اسمعه من المتكلم، فعندها وجدت لذة و نعيماً لااصبر عنه، وكذلك قال بعضهم: كابدت ٤٧، القران عشرين سنة، و تنعمت به عشرين سنة، وعند ذلك يكون العبد ممتثلاً بقوله: ففروا الى الله ٤٨، ولقوله: ولا تجعلوا مع الله الها اخر ٤٩، بـل التوحيد

۷٤ـ ای تحملالمشاق

۶۹ ای انکشف

الخالص ان لايري في كل شيء الا الله الواحد القهار.

العاشر: التيري، و المراد منه أن يتبرأ من حوله وقوته، و الالتفات الى نفسه بعين الرضا و التركية، فاذا تلى آيات الوعد و المدح للصالحين. فلايشهد لنفسه عند ذلك بلنه، للموقنين و المحسنين، و يتشوق أن يلحقه الله يهم، و إذا تلى آيات المقت و النم للعصاة، شهد نفسه هناك، و قدر نفسه المخاطب خوفا و اشفاقا، و الوجه في هذا ان الانسان لما كان عن شأنه إن يتطور باطوار الوجود، و يتحرك من حضيض النقص الى ذروة الكمال، و المتحرك في كل مقولة يجب ان يكون حاله بحسب تلك المقولة مابين محوضة الفعل و صرافة القوة، اذ متى حصلت له فعلية تلك المقولة انقطعت حركته، فكذلك النفس في تدرجها الى مراتب الكمال يجب أن يكون منكسرة البال، خائفة خاسئة وجلة غير راضية بشأنها وحالها التي فيها، حتى يقع لها الترقي الى حالة فوقها، فاذا رأى الإنسان نفسها بصورة التقصير، كان رؤيته سبب قربه، فان من اشهد البعد في القرب لطف له الخوف، حتى يسوقه الى درجة اخرى في القرب ورائها، و من اشهدا ٥ القرب في البعد مكر به الأمن و يفضيه الى درجة اخرى في البعد اسفل مماكان فيه، فمهما كان مشاهداً نفسه بعين الرضا صار محجوباً بنفسه، و إذا جاوز حد الالتفات الى نفسه، و لم يشاهد الا الله في تلاوته، انكشفت له الملكوت و بعد ان يتبري القاري عن حول النفس و قوتها، و لم يلتفت اليها، يقع له مكاشفات بحسب احوال المكاشف، فحيث يتلو آيات الرجاء، يغلب على حاله الاستبشار، و ينكشف له صورة الجنة كأنه يراها عيانا، و ان غلب عليه الحزن كوشف بالنار، حتى يرى انواع عذابها، و ذلك لأن كلام الله مشتمل على السهل اللطيف، و الشديد العسوف، و المرجو و المخوف، وذلك بحسب اوصافه، اذمنها الرحمة واللطف والانتقام و البطش، فبحسب مشاهدة الكلمات و الصفات بنقلب القلب في اختلاف الحالات، و بحسب كل حالة منها يستعد للمكاشفة بامر يناسبها، اذ يستحيل ان يكون حال المستمع واحداً و المسموع مختلفاً، اذ فيه كلام راض و كلام غضبان، و

٥٠ بل يشهد (احياء) ٥٠ شهد (احياء)

كلام منعم و كلام منتقم، و كلام جبار متكبر لايبالي، و كلام حنان متعطف لايهمل، فهذه عشرة آداب للمتأمل التالي للقران، و جدناها في كتاب الاحياء، فنقلناها من غير كثير تفاوت في صورة الالفاظ، مع زوايد اردفناها زيادة في الاستبصار، و تكثير الفوايد اهل النظر و الاعتبار.

#### الفاتحة الثالثة

في فهم القرآن و تفسيره بالراي

قد غلب على طبايع اكثر الناس ان لامعنى للقران الا مانقل عن ابن عباس و ساير المفسرين، و منشأ حجرهم ٥٦، التجاوز عن الظاهر المشهور امور كثيرة، اظهرها امران:

احدهما غلبة احكام الظاهر عليهم، و قصور افهامهم عن ادراك بواطن القران و اسرار الايات، فلحقهم عند سماع معانى التأويل ما لحق عيون الخفافيش عند سطوع انوار الشمس عليها.

والثانى الحديث المشهور حيث لم يفهموا المراد منه، و ما معنى التفسير بالرأى الذى يوجب القعود فى النار، و لو تفطنوا قليلا لعلموا: ان ما اعتقدوه من ان كل من فسر القران على غيرما سمعه بالنقل لكان كافرا، لو كان صحيحاً، فما معنى فهم القران سوى المنقولات؟ بل ما معنى قوله: من فسر القران برأيه فليتبوء مقعده من النار.

فاعلم: ان مثل هؤلاء الساكنين في عالم الحس و المحسوس، المقتصرين على المقروع و المسموع، اذا زعم ان لامعنى للقران الا ما يترجمه ظاهر التفسير فهو مخبر عن حد نفسه، مصيب في ذلك، و لكن اخطأ في رد كافة الناس الى درجة فهمه التى هي موطنه و مقره وحده و مخطاه، وكيفكان حال المسافر بل الطاير كحال الساكن بل النزمن و الاخبار تدل على ان ميدان معانى القران رحب لسياحة اهل الفهم، و فضاؤها متسع لطيران اصحاب الشوق و الوجدان، و قال امير المؤمنين عليه السلام: الاان يؤتى الله عبداً فهما في القران، فان لم يكن سوى حفظ

الترجمة المنقولة، فما معنى الفهم؟ و قال: ان للقران ظهراً و بطنا وحدا و مطلعاً، وفي رواية الى سبعة ابطن، فما معنى ذلك؟ و قال: لوشئت لاوقرت سبعين بعيراً من تفسير فاتحة الكتاب، و في رواية من تفسير الفاتحة، و تفسير ظاهرها في غاية الاختصار، و قال بعض العلماء: لكل اية ستون الف فهم، ومابقى من فهمها اكثر، و قال اخر: القران نحو من سبعة و سبعين الفالف علم و مأتى علم، اذ لكل كلمة علم، ثم يتضاعف ذلك اربعة اضعاف، اذ لكل كلمة ظاهر و باطن و حد ومطلع، و ترديد رسول الله صلى الله عليه و آله: البسملة عشرين مرة، لايكون الا لتدبره باطن معانيه، و الا ترجمته و تفسير ظاهره لايحتاج مثله الى تكريره، و قول ابن مسعود: من اراد علم الاولين و الاخرين فليثور القران، و مجرد ظاهر التفسير لايشير الى ذلك.

فيه، و عنه عليه السلام: ما من امر يختلف فيه اثنان الا وله اصل في كتاب الله، و لكن لايبلغه عقول الرجال، فهذه الامور تدل على ان في فهم معانى القران مجال رحب و متسع بالغ، فان المنقول من ظاهر التفسير ليس منتهى من الادراك فيه، و اما قوله صلى الله عليه وآله: من فسر القران برأيه، و النهى عنه، فلا يخلو اما ان يكون ترك الاستنباط و الاستقلال بالفهم، و الاقتصار على ظاهر المنقول، او امر آخر، و الاول باطل لوجوه.

منها: ماذكر، و منها انه لوكان ذلك مشروطاً بالسماع عن النبى صلى الله عليه و آله، للزم ان يكون اكثر مايقوله ابن عباس وعبدالله بن مسعود و غيرهم من عند انفسهم، فينبغى ان لايقبل، لكونه تفسيراً بالرأى، و كذا غيرهم من الصحابة و التابعين، و ذلك لان اقوالهم فى الاكثر مختلفة لايمكن الجمع بينها، و سماع الجميع منه صلى الله عليه وآله لايصارف أن الافى بعض القران، والنقل شهادة، والاحاد لاتفيده، و التواتر غزير، فاذا وجد فاللفظ يحتمل معان كثيرة، لان النصوص غزيرة، و ربما يعارض النص بنص اخر، و لم يصل اليهم، و لذلك وقع الاختلاف.

و منها: ان الصحابة اختلفوا في تفسير بعض الآيات الى اقاويــل مختلفة لايمكن الجمع بينها وسماع الجميع منــه صلى اللــه عليه و آلــه محال، فكيف يكون الكل مسموعا؟.

و منها: انه دعا لامير المؤمنين عليه السلام او لابن عباس على اختلاف النقل، اللهم فقهه في الدين، و علمه التأويل مسموعاً كالتنزيل، فما معنى تخصيصه بذلك.

و منها: انه قال تعالى: لعلمه الذين يستنبطونه منهم ٥٠ ومعلوم ان المراد فهم ماوراء السماع، فجاز لكل احد ان يستنبط من القران بقدر قوة فهمه وغزارة علمه، بل نقول: قوله صلى الله عليه وآله: من ابتغى العلم في غير القران اضله الله، يعم تقليد الناس ايضاً، و الاعتماد على اقوالهم من غير بصيرة لمن استطاع الى كلام الله سبيلا، و هذا بعينه سبيل المؤمنين،

٥٦ يصادف ن ل

الذين نورهم يسعى بين ايديهم وبايمانهم، يقولون ربنا اتمم لنا نورنا<sup>٥٨</sup>، و اما النهى الوارد في ذلك الحديث فيحمل على احد وجهين.

الاول: ان یکون له فی الشیء رأی، و الیه میل من طبعه و هواه، فیتأول القرآن علی وفق رأیه، فیکون قد فسر برأیه، ای رأیه حمله علی هذا التفسیر، ولولا رأیه لمایترجح عنده ذلك الوجه.

والثانى: ان يتسارع الى تفسير القران بمجرد العربية، من غيسر استظهار بالسماع و النقل فيما يتعلق بغرايبه، و مافيه من الألفاظ المبهمة، وما فيه من الحذف و الاضمار و التقديم و التاخير و الاختصار، فالنقل و السماع لابدله في ظاهر التفسير اولا، ليتقى مواضع الغلط و الاشتباه، ثم بعد ذلك متسع الفهم و الاستنباط، فمن لم يحكم ظاهر التفسير، و بادر الى استنباط المعانى بمجرد فهم العربية كثر غلطه، و دخل في زمرة من فسر بالرأى، و اكثر المفسرين غير العرفاء منهم في هذه الخطر.

و اما العارف الربانى فمأمون من الغلط، معصوم من معاصى القلب، اذكل ما يقوله حق وصدق، حدثه قلبه عن ربه، وقد مر انالفهم لاينفك عن الكلام الوارد القلبي.

## تذكير

قال صاحب الفتوحات في باب الخمسين منها: ان اصحابنا يجدون اليوم غاية الآلم، حيث لايقدرون ارسال ماورد عليهم من المعاني الكشفية كما ارسلت الآنبياء عليهم السلام، فما اعظم تلك التجليات، و انما منعهم ان يطلقواما اطلقت و الكتب المنزلة والرسل، عدم انصاف السامعين من الفقهاء و الحكام، لما يسارعون اليه في تكفير من يأتي بمثل ماجاءت به الآنبياء في جنب الله، و تركوا معنى قوله تعالى: لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة تن كما قال له ربه عزوجل عند ذكره الآنبياء والمرسلين: الذين هدى الله فيهديهم اقتده النام أغلق الفقهاء هذا الباب من اجل المدعين الكاذبين

٥٥- اطلقت عليه (فتوحات)

۵۸ تحریم ۸

في دعويهم، ونعم ما فعلوا وما على الصادقين ٢٦، من ضرر، لان الكلام و العبارة عن مثل هذا ما هو ضربة لازب، و في ماورد في الكتاب و السنة في ذلك كفاية لهم، فيوردونها و يستريحون اليها من الكلمات التي لو انفرد بها الولى كفر و ربما قتل، و اكثر علماء الرسوم عدموا علم ذلك ذوقا و شرباً، فانكر وا مثله من العارفين حسداً من عند انفسهم، و منعهم الحسد ان يعلموا ان ذلك رد على الكتاب و تحجير على رحمة الله ان تنال بعض عباد الله شيئاً مما ناله الإنبياء، واكثر العامة تابعون للفقهاء في هـذا الإنكار تقليداً لهم، لابـل الاقـل منهم، الحمدلله، و كذا الملـوك لكون الغالب عليهم القصور عن درجة الكشف، فساعدوا علماء الرسوم الأ القليل منهم، فانهم اتهموهم لما رأو من انكبابهم على تحصيل الجاه و الرياسة، و تمشية اغراض الملوك فيما لايجوز، فبقى العلماء بالله تحت ذل العجز و الحصر معهم، كنبي كذبه قومه، وما امن به واحد منهم، و لميزل رسول الله صلى الله عليه وآله يحرس حتى نزل: والله يعصمك من الناس٣، فانظر ما يقاسيه في نفسه العالم بالله، فسبحان من اعمى بصائر هم حيث اسلموا، و سلموا ما انكروا، و امنوا بما به كفروا، فالله يجعلنا ممن عرف الرحال بالحق، لأالحق بالرجال.

## الفاتحة الرابعة

في بيان مذاهب الناس في باب متشابهات القران

اعلم ان للناس في باب متشابهات القران و الحديث، كقوله: يد الله فوق ايديهم أن وقوله: استوى على العرش أن وجاء ربك أن وكذلك الوجه و الضحك و الحياء و الغضب و الاتيان في ظلل من الغمام و ما يجرى مجر اها من الالفاظ التشبيهية الكثيرة " مذاهب.

احدها: مسلك اهل اللغة، و عليه اكثر الفقهاء و المحدثون و

 الحنابلة و الكرامية، و هو ابقاء الالفاظ على مدلولها الاول و مفهوماتها الظاهرة، و ان كان منافيا للقوانين العقلية، زعما منهم: ان الذى لايكون فى مكان وجهة ممتنع الوجود، و ان قول الحكماء فى صفة المجرد ليس بداخل العالم ولا خارجه، و لامتصل ولامنفصل، ولاقريب ولابعيد، ولافوق ولاتحت، لامتناه ولا لامتناه، ليس الا من صفات المعدومات و سمات الامور الذهنية الصرفة، فان كل موجود موصوف بتلك الصفات، و اثبات اخس صفات الامور، بل علامات اللاشىء لواجب الوجود الحى القيوم، بانه مدح و ثناء و صفة كمال ممايتعجب عقل كل لبيب، ولم يعلموا ان هذه الامور فى الحقيقة سلوب لاوصاف النقايص عن البارى، لا انها اوصاف كمالية و علوه بذاته لا بهذه السلوب، و لنما مجده و علوه بذاته لا بهذه السلوب، لكن سلب النقايص ممايلزم الكامل بحسب صفاته الوجودية الكمالية، كما ان سلب الجمادية يلزم الانسان بواسطة كونه نامياً، و سلب الاعجمية بواسطة كونه نامياً، و سلب الاعجمية بواسطة كونه نامياً، و الواجب جل مجده يلزمه سلب جميع النقايص عنه لاجل ذاته كونه ناطقا، و الواجب جل مجده يلزمه سلب جميع النقايص عنه لاجل ذاته كونه ناطقا، و الواجب جل مجده يلزمه سلب جميع النقايص عنه لاجل ذاته الاحدية من غير تركيب.

و ثانيها: منهج ارباب النظر و التدقيق و اصحاب الفكر و التعميق، وهو تأويل الألفاظ و صرفها عن مفهومها الأول الى معان تطابق قوانين النظر و مقدمات الفكر التراماً لتلك القوانين، و تحفظاً على تنزيه رب العالمين عن نقايص الامكان و سمات الحدثان و مثالب الأكوان.

و ثالثها: الجمع بين القسمين، و الخلط من المذهبين التشبيه في البعض، و التنزيه في البعض، فكل ماورد في باب المبدأ ذهبوا فيه الى مذهب التنزيه، و كل ماورد في المعاد جروا على قاعدة التشبيه، كمن يؤمن ببعض ويكفر ببعض، و هذا مذهب اكثر المعترلين، كالز مخشرى و القفال و غيرهما من اهل الاعترال.

و رابعها: مسلك الراسخين في العلم، الذين ينظرون بعيون صحيحة منورة بنور الله في اياته من غير عور ولاحول، و يشاهدونه في جميع الاكوان من غير قصور ولاخلل، اذ قد شرح الله صدورهم للاسلام، و نور

قلوبهم بنور الايمان، فلانشراح صدورهم و انفتاح روزنة قلوبهم يرون ما لايراه غيرهم، و يسمعون مالايسمعون، ليس لهم حرارة التنزيه ولابرودة التشبيه ولا الخلط بينهما، كالفاتر من الماء، بل الخارج عن عالم الاضداد كجوهر السماء، فالخارج عن الضدين ليس كالجامع للطرفين، و سنشير الى كيفية مذهبهم في ذلك باشارة خفية، و منهم من تحير في تلك الايات ولم لم يمكنه التخلص عن ورطة الشكوك و الشبهات.

قال ابوعبدالله محمد الرازى صاحب التفسير الكبير وكتاب نهاية العقول فى اخر مصنفاته، و هو كتاب اقسام اللذات، لما ذكر ان العلم بالله و صفاته و افعاله اشرف العلوم، و ان على كل مقام منه عقدة الشك، فعلم الذات عليه عقدة، ان الوجود عين الماهية او الزايد عليها، و علم الصفات عليه عقدة، انها امور زايدة على الذات ام لا، و علم الافعال، هر الفعل منفك عن الذات متأخر عنها او لازم مقارن لها، ثم انشد:

نهایة اقدام العقول عقال و اکثر سعی العالمین ضلال و ارواحنا فیوحشةمن جسومنا و حاصل دنیانا اذی و وبال ولم تستفد من بحثنا طول عمرنا سوی ان جمعنا فیه قیل وقال

ثم قال: لقد تأملت الكتب والطرق الكلامية والمناهج الفلسفيه، فما رأيتها تشفى عليلا ولاتروى غليلا، و رأيت اقرب الطرق طريقة القران، اقرأفى الاثبات، الرحمن على العرش استوى ١٨، اليه يصعد الكلم الطيب ١٩، وفى النفى، ليس كمثله شيء ١٧، ولا يحيطون به علما ١٧، ومنجرب مثل تجربتى عرف مثل معرفتى، و قال ابن ابى الحديد البغدادى، و هو من اعاظم المعتزلة المتفلسفة: يا اغلوطة الفكر، حار امرى و انقضى عمرى، سافرت فيك العقول، فما ربحت الا اذى السفر، زعموا انك المعروف بالنظر، كذبوا ان الذى ذكر، خارج عن قوة البش، كان يقول خونجى، الذى سمى كتابه كشف الاسرار: اموت و لم اعرف شيئا الا ان الممكن مفتقر الى مرجح ثم قال: الافتقار امر سلبى، اموت و لم اعرف.

٦٨ - طه ٥

٦٩ فاطر ١٠

۷۰\_ شوری ۱۱

اقول: هذه الافة و القصور انما لحقت هؤلاء لاعتمادهم طول العمر على طريقة البحث و الجدل، و عدم مراجعتهم الى طريقة اهل الله، و هى التأمل فى كتاب الله و سنة نبيه بقلب صاف فارغ عن محبة غير الله، من حب الجاه و الرياسة و الثروة و الشهرة و الوعظ و التدريس، و صرف وجوه الناس اليهم، و الاستطالة على الحق، و التفوق على الاقران، و الاقبال على الدنيا بكلية القلب، و الاخلاد الى الارض، و التبسط فى البلاد، و التقرب الى السلاطين، و التنفر عن الفقراء و المساكين، الى غيرذلك من نتايج الهوى، و لوازم العدول عن طريق الهدى و المحجة البيضاء، والا فالطريق الى الله واضح فى غاية الانارة والسطوع، والهداة موجودون، و الله لايضيع اجر المحسنين ٢٠٪، قال تعالى ان الدنى فرض عليك القرآن لرادك الى معاد٣٠، وقال: من قرب الى شبراً قربت فرض عليك القرآن لرادك الى معاد٣٠، وقال: من قرب الى شبراً قربت اليه ذراعاً و قال: اذا طال شوق الابرار الى لقائى، فانا اشد شوقاً الى لقائهم، من كان لله كان الله له.

#### الفاتحة الخامسة

في نقل ماذهب اليه بعض المفسرين على قاعدة الاعتزال أ

قال القفال في تفسير قوله: الرحمن على العرش استوى الله المقصود من هذا الكلام تصوير عظمة الله و كبريائه، و تقريره: انه تعالى خاطب عباده في تعريف ذاته و صفاته بما اعتادوه من ملوكهم و عظمائهم، فمن ذلك انه جعل الكعبة بيتاً يطوف الناس به، كما يطوفون بيوت ملوكهم، و امر الناس بزيارته كما يزور الناس بيوت ملوكهم، و ذكر في الحجر الاسود انه يمين الله في ارضه، ثم جعله موضعا للتقبيل، كما يقبل الناس ايدي ملوكهم، و كذا ماذكره في محاسبة العباد يوم القيامة من حضور الملائكة و النبيين و الشهداء و وضع الموازين، فعلى هذا القياس اثبت لنفسه عرشاً فقال: الرحمن على العرش استوى الموازين، ثم وصف عرشه على الماء، ثم قال:

٧٤ طه ٥

٧٢ توبه ١٢٠

رترى الملائكة حافين من حول العرش يسبحون ٢٩، و قال: ويحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية ٧٩، ثماثبت لنفسه كرسياً، فقال: وسع كرسيه السموات والارض ٨٠.

اذا عرفت هذا فنقول: كلما جاء من الالفاظ الموهمة للتشبيه من العرش و الكرسى، فقد ورد مثلها بل اقوى منها فى الكعبة و الطواف و تقبيل الحجر، ولما توقفنا هاهنا على ان المقصود تعريف عظمة الله وكبريائه مع القطع بانه منزه عن ان يكون فى الكعبة، فكذا الكلام فى العرش و الكرسى، انتهى كلامه.

وقد استحسنه كثير من العلماء المفسرين، و تلقاه بالقبول جم غفير من الفضلاء المتفكرين، كالزمخشري و الرازي و النيشابوري و البيضاوي، و ظني ان ماذكره القفال و استحسنه هؤلاء المعدودون من اهل الفضل و الكمال غير مرضى عند الله و عند رسوله، لأن حمل هذه الألفاظ الواردة في القرآن و الحديث على مجرد التخييل و التمثيل من غير حقيقة، قرع باب السفسطة والتعطيل وسد باب الاهتداء والتحصيل اذ يتطرق تجوز ٢٩ مثل هذه التخييلات و التمثيلات ينسد باب الاعتقاد بالمعاد الجسماني، و احوال القبر و الصراط و الميزان و الجنة و النار و ساير المواعيد، اذ يجوز لاحد عند ذلك ان يحمل كلا من تلك الأمور على مجرد تخييل بلاتحصيل، فكما جاز ان يحمل بيت الله و تقبيل الحجر و ما في محاسبة العباديوم القبامة من حضور الملائكة و النبيين و الشهداء و وضع الموازين على مجرد التخييل و التخويف و الترغيب و الأرجاء و الترهيب و الانذار، فليجز مثل ذلك في الحساب و الميزان و الكتاب و الجنةوالنار و الزقوم و الحميم و تصلية جحيم، بل الحق المعتمد ابقاء صور الظواهر على ١٠٠ هيئتها و اصلها، اذ ترك الظواهر يؤدى الى مفاسد عظيمة، نعم: اذا كان الحمل على الظواهر مناقضاً بحسب الظاهر لأصول صحيحة دينية، و

۷۷\_ حاقه ۱۷

٧٧ زمر ٧٥

عقايد حقة يقينية، فينبغى للانسان ان يقتصر على صورة اللفظ ولايبدلها، و يحيل العلم به الى الله تعالى و الراسخون فى العلم، ثم يترصد لهبوب رياح الرحمة من عند الله، و يتعرض لنفحات جوده و كرمه، رجاء ان يأتى الله بالفتح اوامر من عنده، و يقضى الله امراً كان مفعولاً، امتثالاً لامره صلى الله عليه و آله: ان لله فى ايام دهركم نفحات، الا فتعرضوا لها.

ثم ان الذوق الصحيح من الفطرة السليمة كما انه شاهد بانمتشابهات القران ليس المراد بها مقصوراً على مايعرف كنهها كل احد من الأعراب و البدويين و القرويين و عامة الخلق، و ان كان قشور منها لكل احد فيها نصيب، كذلك هو شاهد ايضا بان المر اد ليس مجرد تصوير و تمثيل يعلمه كل من كان له قوة التميز و التصرف في الافكار بحسب استعمال ميز ان الفكر و القياس من غير مراجعة الى سبيل الله و مكاشفة الاسرار، والا لما قال سبحانه في باب المتشابه من القران: ومايعلم تأويله الآالله و الراسخون في العلم ٨٢، ولما قال في الغامض منه: لعلمه الذين يستنبطونه ٨٣، ولما دعا رسول الله صلى الله عليه و آله في حق امير المؤمنين عليه السلام: اللهم فقهه في الدين و علمه التأويل، فإن كان علم التأويل امراً حاصلا بمجرد الذكاء الفطري، أو المكتسب بطريق القواعد العقلية المتعارف بين النظار، لماكان امراً خطيراً و خطبا عظيماً استدعاه رسول الله صلى الله عليه و آله بالدعاء من الله لاحب خلقه اليه، وهو على عليه السلام، اما ما ذكره القفال في باب زيارة البيت و تقبيل الحجر، فليس الأمر كما توهمه هو و من تبعه، بل ينبغي ان يعلم ان لله و صفاته في كل عالم من العوالم مظاهر و مرائى ومنازل و معالم يعرف بها، فكما ان قلب الادمى اشرف البقاع من البدن و اعمرها و اخصها باقامة الروح، لكونه مورد فيض الروح الانساني اولا، و مهبط نوره، و بواسطته يسرى الى سايسر مواضع البدن، و هذا الاختصاص المر فطري الهي من غير وضع واضع، و انما واضعه و عامره هو الله، و هو بيت معرفة الله، لأن معرفة الشيء من حيث

۸۲ آل عمران ۷

هي معرفته ليست شيئًا غيره، فيكون بيت الله ايضاً بهذا المعنى بالحقيقة، و كذلك الكعبة بيت الله، و اشرف بقاع الأرض التي فيها يعبد الله، و اول بيت وضع للناس في الأرض، و محل العبادة بما هي عبادة، هو محل حضور المعبود و موقف شهوده، فيكون بيتاً له بالحقيقة لا بالمجاز و التخييل، و يكون بيتاً معقولا لا محسوساً باحدى هذه الحواس، و ما هو المحسوس منه ليس ببيته، اذ ليس المحسوس من حقيقته، بما هو محسوس معبداً و مشعراً للعبادة، بل هو من هذه الجهة كساير مواضع الارض، ولابد ان تعلم: ان المحسوس ذا الوضع ليس ذاته بذاته محسوساً من كل وجه، فان زيداً مثلا ليس كونه محسوساً من جميع وجوهه، بل انما محسوسيته من حيث كونه متقدراً متحيزاً ذا وضع، و اما من حيث كونه موجوداً مطلقاً او جوهراً ناطقاً متوهماً متخيلا فليس ما يناله الحس، ولا اليه الأشارة الوضعية من هذه الجهة، او لاترى ان النبي صلى الله عليه و آله قال: ان المسجد لينزوي بالنخامة ٨٤، مع ان المحسوس منه لم يتغير مساحته اصلا، و كانت قبل النخامة و بعدها واحدة، فكأن مراده صلى الله عليه و آله ان النحامة يوجب قلة توقيره و تعظيمه، لانه محل عبادة الله، فيجب أن يكون موقرأ مستعظماً، و القاء النخامة فيه ينافي ذلك، فيقل عظم قدره في العقل لافي الحس، و هذا و امثاله مما يدركه اصحاب الكشف و البصيرة، و كذا قياس الحال في تقبيل الحجر و نظايره.

روى الشيخ الجليل محمدبن على بن بابويه القمى رحمه الله فى كتاب من لا يحضره الفقيه عن عيسى بن يونس، قال: كان ابن ابى العوجاء من تلامذة الحسن البصرى، فانحرف عن التوحيد، فقيل له تركت مذهب صاحبك و دخلت فيما لا اصل له ولاحقيقة، فقال: ان صاحبى كان مخلطا، كان يقول طوراً بالقدر و طوراً بالجبر، و ما اعلمه اعتقد مذهباً دام عليه، فقال: و دخل مكة تمرداً و انكاراً على من يحج، و كان يكره العلماء مسايلته اياهم و مجالسته بهم، لخبث لسانه و فساد ضميره، فاتى جعفر بن محمد عليهما السلام، فجلس اليه فى جماعة من نظرائه، ثم قال له ان المحالس

٨٤- اي ينضم ويتقبض

امانات ٥٠، ولابد لكل من كان به ٨٦ سؤال ان يسئل فتأذن لي في الكلام؟ فقال تكلم، فقال لي كم تدوسون هذا البيدر و تلوذون بهذا الحجر ، تعبدون هذا البيت المرفوع بالطوب و المدر، و تهرولون حوله هرولة البعير اذا نفر، من فكرفي هذا او قدر٥٧، علم ان هذا فعل اسسه غيرحكيم ولا ذي نظر، فقل فانك رأس هذا الأمر وسنامه و ابوك اسه و نظامه، فقيال ابوعبدالله عليه السلام، أن من أضله الله و أعمى قلبه، استوخم الحق فلم يستعذ به، وصار الشيطان وليه يورده مناهل الهلكة، ثم لايصدره، و هذا بيت استعبد الله به من خلقه ليختبر طاعتهم في اتيانه، فحثهم على تعظيمه و زيارته، و جعله محل انبيائه و قبلة للمصلين له، فهو شعبة من رضوانه، و طريق يؤدي الى غفرانه، منصوب على استواء الكمال، و مجتمع العظمة و الجلال، خلقه الله قبل دحو الأرض بالفي عام، و احق من أن أطيع فيما امر، و انتهى عما نهى عنه، و زجر الله المنشىء للارواح بالصور ^^، فقــال ابن ابى العوجاء: ذكرت يا اباعبدالله فاحلت على غائب، فقالت ابوعبدالله علىهالسلام: ويلك فكيف يكون غائباً من هو مع خلقه شاهد، و اليهم اقرب من حبل الوريد، يسمع كلامهم و يرى اشخاصهم و يعلم اسرارهم، و انما المخلوق الذي اذا انتقل عن مكان اشتغلبه مكان، و خلا منه مكان، فلايدري في المكان الذي صار اليه ماحدث في المكان الذي كان فيه، فاما الله العظيم الشأن الملك الديان، فانه لايخلو منه مكان و لايشتغل به مكان، ولايكون الى مكان اقرب منه عن ٨٩، مكان، والذي بعثه بالايات المحكمة و البراهين الواضحة، و ايده بنصره و اختاره لتبليغ رسالته، صدقنا قوله بان ربه بعثه و كلمه، فقام عنه ابن ابي العوجاء فقال لاصحابه: من القاني في بحر هذا؟ سألتكم ان تلتمسوا لى خمرة، فالقيتموني على جمرة.

۸۹ سعال ان یسعل (توحید) ۸۸ والصور (توحید)

۸۵ بالامانات (توحید)۸۷ وقدر (توحید)۸۹ الی (توحید)

### الفاتحة السادسة

في التنبيه على فساد ما ذهب اليه اهل التعطيل من سوء التأويل

و مما يدل على ان اسرار التأويل و التنزيل و الانزال اجل مقالا و اعظم منالا من ان يناله بقوة التفكر اهل الاعتزال كالزمخشري والقفال وغيرهما من آحاد المتكلمين و المتفلسفين، ما رواه ابوبصير عن ابي عبدالله عليهالسلام انه قال: نحن الراسخون في العلم، و نحن نعلم تأويله و في رواية اخرى رواها عبدالرحمن بنكثير قال: الراسخون في العلم امير المؤمنين و الأئمة من بعده عليهم السلام و عن ابي بصير قال: سمعت اباجعفر محمد عليه السلام في هذه الآيه، بل هو ايات بينات في صدور الذين أوتوا العلم مه، فاومي بيده الى صدره، اذ قد علم ان فهم رموز القران و اغواره و اسراره مما لايمكن حصوله بدقة الفكر و كثرة البحث والنظر، من غير طريق التصفية و المراجعة الى اهل بيت الولاية، و اقتباس انوار الحكمة من مشكوة علوم النبوة و استضائة اضواء المعرفة من جهة احكام التابعية المطلقة، و تصفية الباطن بالعبودية التامة، و اقتفاء آثار الأئمة الماضين الواقفين على اسرار الشريعة، و تتبع منار الهداة المتقين المطلعين على انوار الكتاب و السنة، لينكشف على السالك شيء من انوار علوم الملائكة و النبيين، و يتخلص من ظلمات اقاويل المبتدعين، وستسمع انموزجاً مما وصل الينا في هذا الباب من اسر ارهم، و تتبعنا من انوارهم، ليكون لك دستوراً و ميزاناً يمكنك به ان تنظر من ثقبة اسطر لابه الي انوار كواكب القران و آيات كتاب العرفان.

ثم لا يخفى على ذوى الحجى، ممن له تفقه فى الغرض المقصود من الارسال و الانزال، ان مسلك الظاهريين الراكنين الى ابقاء صور الالفاظ على مفهوماتها الاولية سيما اذا قالوا: يد، لاكهذه الايدى، و وجه، لاكهذه الوجوه، و سمع، لاكهذه الاسماع، و بصر، لاكهذه الابصار، اشبه بالحقيقة الاصلية من طريقة المأولين، و ابعد عن التحريف و التصريف من اسلوب

وو عنکبوت وع

المتفلسفين و المتكلمين، و اصون للتحفظ على عقايد المسلمين، من الزيغ و الضلالة و سلوك اودية لايأمن فيها الغايلة، و ذلك لأن مافهمو معامة المحدثين و جمهور اهل الرواية من اوايل المفهومات، هي قوالب الحقايق و منازل المعاني، التي هي مراد الله و مراد رسوله، لكن الاقتصار على هذا المقام من قصور الافهام و ضعف الاقدام، و اما التحقيق فهو مما يستمد من بحر عظيم من ابحر علوم المكاشفة لايغني عنه ظاهر التفسير، مل لعل الإنسان لو انفق عمره في استكشاف اسرار هذا المطلب وما يرتبط بمقدماته و لو احقه لكان قليلا، بل لانقطع عمر ه قبل استيفاء جميع لو احقه، وما من كلمة من القران الا و تحقيقها يحوج الى مثل ذلك، و انما ينكشف للعلماء الراسخين من اسراره و اغواره بعد غزارة علومهم و صفاء قلوبهم، و توفر دواعيهم على التدبر و تجردهم للطلب، و يكون لكل منهم حظ و ذوق، نقص او كمل، قل او كثر، ولهم درجات في الترقي الى اطواره و اغواره و اسراره و انواره، واما البلوغ للاستيفاء و الوصول الى الاقصى والمنتهى، فلامطمع لاحد فيه، ولو كان البحر مدادا لشرحه و الاشجار أقلامًا، فاسر اركلمة الله لانهاية لها، فنفد البحر قبل ان تنفد كلمات ربي ٩١، فمن هذا الوجه يتفاوت العقول في الفهم بعد الاشتراك في معرفة ظاهب التفسير الذي ذكره المفسرون.

### الفاتحة السابعة

فى الاشارة الى صحة ما ذهب اليه اهل التحصيل من غير تشبيه ولاتعطيل

و مما يجب ان يعلم ان الذي حصل او يحصل للعلماء الراسخين و العرفاء المحققين من اسرار القران و اغواره ليس ممايناقض ظاهر التفسير، بل هو اكمال وتتميم له، و وصول الى لبابه عن ظاهره، و عبور عنعنوانه الى باطنه و سره، فهذا هو مانريده بفهم المعانى، لا مايناقض الظاهر، كما ارتكبه السالكون مسلك الافراط و الغلو فى التأويل، كتأويل الاستواء على العرش الى مجرد تصوير العظمة و تخييل الكبرياء، و تأويل الكرسى

الى مجرد العلم او القدرة، و تأويل المعية و الاتيان و القرب و غيرذلك الى مجرد التخييل الخالى عن التحصيل، لان كلها مجازات لايصار اليها من غير ضرورة، ثم لاضابطة للمجازات ٩٢ والظنون والاوهام، فكيف يصار اليها.

ولقائل ان يقول: ان للعرب توسعاً في الكلام و جازاً، و ان الالفاظ التشبيهية كالوجه و اليد و الاتيان في ظلل من الغمام، و المجيء والذهاب و الضحك والحياء و الغضب وغيرذلك صحيحة، لكن مستعملة مجازا.

قلنا: الفرق معلوم بين استعمالها حقيقة وبين استعمالها مجازاً، ويدل ذوى العقول المنصفة على استعمالها غير مجازية والأمستعارة، بل محققه ان المواضع التي يوردونها حجة في ان العرب يستعمل هذه المعانبي بالاستعارة و المجاز على غير معانيها الظاهرة، مواضع في مثلها يصلح ان يستعمل على غير هذا الوجه، ولايقع فيها تلبيس، و اما قوله تعالى: في ظلل من الغمام ٩٣، قوله: هل ينظرون الا ان تأتيهم الملائكة او يأتي ربك او بأتى بعض امات ربك ملى على القسمة المذكورة وماجري مجراه، فليس بذهب الأوهام فيه البتة الى ان العبارة مستعارة او مجازية، فان كان اريد فيها ذلك اضمارا، فقد رضى بوقوع الغلط و الاعتقاد المعوج بالإيمان بظاهرها تصريحا، واما مثل يدالله فوق ايديهم ٥٥، مافرطت في جنب الله٥٩، فهو مما يجوز أن يكون موضع الاستعارة و المجاز و التوسع في الكلام، و الجرى على عادة العرب فيه، و لايشك فيه اثنان من فصحاء العرب، ولايلتبس على ذي معرفة في لغتهم، كما لايلتبس عليه في تلك الامثلة بانها ٩٧، غير مستعارة ولامجازية بلاشبهة ولا مراداً فيها شيء يخالف الظاهر، فلابحوز للمفسران يقول بانها مجازية، بل يجب عليه ان يحملها على الحقيقة، و يحيل علمها الى الله و يعول ٩٨، عليها، ولايتجاوزها الا بنص

٧١٠ المجازفات \_ المطبوعة ٩٣ ٩٣ بقره ٢١٠

۹۰\_ فتح ۱۰

ع ۹ انعام ۱۵۸

۹۷\_ انها ن ل

۹۹ زمر ۵۹

**۸۹ جمیعالنسخ هکذا، والظاهران یکون:** ویأول اوبعول، ای المعتمد

صريح من الشارع، او من ينتمي اليه، اولمكاشفة تامة، او وارد قلبي لايمكن رده و تكذيبه، والافسيلعب به الشكوككما لعبت باقوام نر اهم اونري آثارهم واطوارهم من هذه القرون اومن القرون الخالية، و شرالقرون ما طوى فيه بساط الاجتهاد و المجاهدة، و اندرس فيه المكاشفة، و انحسم باب الذوق و المشاهدة، و انسد طريق السلوك الى الملكوت الأعلى باقدام العبودية و المعرفة، و اقتصر من العلوم الحقيقية على حكايات خالية و اقوال واهية، فان ذلك يوجب اليأس من روح الله و الأمن من مكر الله، و الاستحقاق لسخطه، و الاحتجاب عنه، و الحرمان عن الوصول اليه، و الاحتراق بنار القطيعة و البعد عنه، و الطرد و الغمز عن مكاشفة الانوار التي يكاشفها المجردون عن الأغراض النفسانية ، المتعرضون لنفحات الله في ايام دهرهم، المنتظرون لأمره و نزول رحمته على سرهم، فهم في الحقيقة عباد الرحمن، الواقفون على اسرار القران دون غير هم، سواء كانوا من الظاهرين المشبهين، او من المدققين المناظرين فكلاهما بمعزل عن فهم القران، الا أن الظاهريين أقرب الى النجاة، و البلاهة أدني الى الخلاص من فطانة بتراء، لما اشرنا اليه من ان عقايدهم قوالب المعاني القرآنية و العلوم الألهية.

## زیادهٔ تنبیه و تقریر

قد ظهر و تبين لك مما تلونا عليك، ان لاصحاب المسالك التفسيرية اربعة مقامات.

فمن مسرف في رفع الظواهر، كاكثر المتعزلة و المتفلسفة، حيث انتهى امرهم الى تغيير جميع الظواهر فى الخطابات الشريعة الواردة فى الكتاب و السنة الى غير معانيها الحقيقية، كالحساب و الميزان و الصراط والكتاب، ومناظرات اهل الجنة و اهل النار فى قول هؤلاء: افيضوا علينا من الماء اوممارزقكم الله هو لاء: ان الله حرمهما على الكافرين "١٠، و زعموا ان ذلك لسان الحال.

ومن مقتر '' غال في حسم باب العقل كالحنابلة اتباع ابن حنبل، حتى منعوا تأويل قوله: كن فيكون '' و زعموا ان ذلك خطاب بحرف و صوت يتعلق بهما السماع الظاهرى يوجد من الله في كل لحظة بعدد كل مكون، حتى نقل عن بعض اصحابه انه كان يقول: حسم باب التأويل الا لثلاثة الفاظ، قوله صلى الله عليه و آله: الحجر الاسود يمين الله في الارض و قوله: قلب المؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمن، و قوله: انى لاجد نفس الرحمن من جانب اليمن، و من الناس من اخذ في الاعتذار عنه، بان غرضه في المنع من التأويل رعاية اصلاح الخلق، و حسم الباب للوقوع في الرخص و الخروج عن الضبط، فانه اذا فتح باب التأويل وقع الخلق في الخرق و العمل بالرأى، فيخرج الامر عن الضبط، و يتجاوز الناس عن حد الاقتصاد في الاعتقاد، و قال ابوحامد الغزالي: لابأس بهذا الزجر، ويشهد له سيرة السلف بانهم كانوا يقولون اقروها كما جائت، حتى قال مالك لما سئل عن الاستواء: الاستواء معلوم، و الكيفية مجهولة، والإيمان به واجب، سئل عن الاستواء: الاستواء معلوم، و الكيفية مجهولة، والايمان به واجب، و السؤال عنه بدعة.

و اما المقام الثالث: فهو طائفة ذهبوا الى الاقتصاد فى باب التأويل، ففتحوا هذا الباب فى احوال المبدأ وسدوها فى احوال المعاد، فاولوا اكثر ما يتعلق بصفات الله من الرحمة و العلو و العظمة و الاتيان و الذهاب و المجيىء، و تركوا ما يتعلق بالاخرة على ظواهرها، و منعوا التأويل فيها، و هم الاشعرية اصحاب ابى الحسن الاشعرى، و زاد المعتزلة عليهم، حتى اولوا من صفات الله مالم يأوله الاشاعرة، فأولوا السمع الى مطلق العلم بالمسموعات، و البصر الى العلم بالمبصرات، و كذا اولوا حكاية المعراج، و زعموا انه لم يكن بجسد، و اول بعضهم عذاب القبر و الصراط و جملة من احكام الاخرة، ولكن اقروا بحشر الاجساد بالجنة، و اشتمالها على المأكولات و المشروبات و المنكوحات و الملاذ الحسية، و بالنار و

١٠١ معتر نم المقتر: البخيل الذي يفيق على عياله

۱۱۷ بقره ۱۱۷

اشتمالها على جسم محسوس يحرق الجلود و يذيب الشحوم.

ومن ترقيهم الى هذا الحد زاد المتفلسفون و الطبيعيون، فاولوا كلما ورد فى الاخرة و ردوها الى آلام عقلية روحانية، و لذات عقلية روحانية، و انكروا حشر الاجساد و قالوا ببقاء النفوس مفارقة، اما معذب بعذاب اليم، و اما منعمة براحة ونعيم لايدرك بالحس، و هؤلاء همالمفسرون عن حد الاقتصاد الذى هو بين برودة جمود الحنابلة، و حرارة انحلال المأولة، واما الاقتصاد الذى لايفوته الغالى ولايدركه المقصر، فشيىء دقيق غامض لايطلع عليه الا الراسخون فى العلم و الحكمة، و المكاشفون الذين يدركون الامور بنور قدسى و روح الهى لا بالسماع الحديثى ولابالفكر البحثى.

اقول: و كما ان افتصاد الفلك في طرفي التضاد هو عبارة عن الخروج عن الأضداد، لا كاقتصاد الماء الفاتر الواقع في جنس الحرارة و البرودة الجامع لطرفيها، الممتزج منهما، فكذا اقتصاد الراسخين في العلم ليس كاقتصاد الأشاعرة، لأنه ممتزج من التنزيه في البعض، كمن يؤمن ببعض و يكفر ببعض، و اما اقتصاد هؤلاء فهو ارفع من القسمين و ابعد من جنس الطرفين، حيث انكشف لهم بنور المتابعة و الاقتباس عن مشكوة النبوة، اسرار الآيات و حقايق الصفات على ماهي عليها من غير تشبيه و تعطیل، و تنور باطنهم بنور قذف الله فی قلوبهم و شرح به صدورهم، فلم ينظر وا في معانى الالفاظ من جهة السماع المجرد و التقليد المحض، و الا لامكن التخالف بينهم، و التناقض في معتقداتهم، و التنافي بين مطالبهم و مسلماتهم، كما لساير الفرق حيث وقع التدافع بين آراء كل فرقة منهم بواسطة تخالف ماوصل اليهم من الروايات، كما وقع التناقض بين طائفة و طائفة حيث طعن كل لاحق منهم السابق، و انكر كل طائفة ما اعتقده الأخرى، كما هو عادة اهل النظر و اصحاب البحث و الفكر من المعارضات و المناقضات، كلما دخلت امة لعنت اختها ١٠٠٣، واما طريقة اهل الله فلا خلاف فيها كثيرا، لأن مآخذ علومهم و معارفهم من عند الله، ولو

كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا الم الله من لم يجعل الله له نور الله من نور الله الله الله من نور الله الله من نور الله الله من نور الله من نور الله الله من نور الله من نور الله الله من نور الله م

### الفاتحة الثامنة

في اظهار شيء من لوامع علوم المكاشفة في تحقيق معاني الالفاظ التشبيهية للقرآن، و اهداء تحفة من تحف ماخصه الله به اهل الحق و الرحمة و الرضوان

و اما الانموذج الذي وعدناك ذكره من طريقة العلماء الراسخير و الاولياء الكاملين، الذين لايعلم غيرهم بعد الله و رسوله متشابهات كتابه المبين، الذي لايأتيه الباطل من بين يديه ولامن خلفه، تنزيل من حكيم حميد ''، فها انا اذكر مثالا و لمعة منه انشاءالله، لاني اراك عاجزاً عن دركه، قاصرا عن فهم سره وحقيقته، فانه نبأ عظيم، و انتم عنه معرضون، ولاني اخاف ان يكذبوني، فلاجل هذا يضيق صدرى ولاينطلق لساني ''، كما في قوله تعالى: بل كذبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولما يأتهم تأويله، كذلك كذب الذين من قبلهم ''، ومع اللتيا و التي فاعلم اولا:

ان مقتضى الدين و الديانة ابقاء الظواهر على حالها، و ان لايأول شيئاً من الاعيان التى نطق به القران و الحديث الا بصورتها و هيئتها التى جائت من عندالله و رسوله، فان كان الانسان ممن خصه الله بكشف الحقايق و المعانى و الاسرار و اشارات التنزيل و رموز التأويل، فاذا كوشف بمعنى خاص او اشارة و تحقيق، قرر ذلك المعنى من غيران يبطل ظاهره فحواه، و تناقض باطنه مبناه، و تخالف صورته معناه، لان ذلك من شرايط المكاشفة، و هذه من علامات الزيغ و الاحتجاب، فالله سبحانه ما خلق شيئاً في عالم الصورة و الدنيا الا وله نظير في عالم المعنى و العقبى، وما ابدع شيئاً في عالم العقبى، الا وله نظير في عالم الاخرة و المأوى و له ايضاً نظير في عالم العقبى، الا وله نظير في عالم الاخرة و المأوى و له ايضاً نظير

٥٠١- نور ٤٠

۱۰۶ نساء ۸۲

۱۰۷ سعراء ۱۳

١٠٦\_ فصلت ٤٢

فى عالم الاسماء، و كذا فى عالم الحق و غيب الغيوب، و هو مبدع الاشياء، فما من شىء فى الارض ولا فى السماء الا وهو شأن من شئونه و وجه من وجوهه، و العوالم متطابقة متحاذية المراتب، فالادنى مثال الاعلى، و الاعلى حقيقة الحقايق و وجود الموجودات، فجميع ما فى هذا العالم امثلة و قوالب لما فى عالم الارواح، كبدن الانسان بالقياس الى روحه، و معلوم عند اولى البصاير ان هوية البدن بالروح، بالقياس الى روحه، و معلوم عند اولى البصاير ان هوية البدن بالروح، العقلية الثابتة التى هى عالم الارواح هى مثل و اشباح لما فى عالم الاعيان العقلية الثابتة التى هى ايضاً مظاهر اسماء الله تعالى، واسمه عينه كما حقق فى مقامه، ثم ما خلق فى العالمين شىء الا وله مثال مطابق وانموذج صحيح فى مقامه، ثم ما خلق فى العالمين شىء الا وله مثال مطابق وانموذج صحيح عليه والتمكن فيها بمثال واحد فى هذا العالم الانسانى، ليقاس به غيره من عليه والتمكن فيها بمثال واحد فى هذا العالم الانسانى، ليقاس به غيره من معانى الالفاظ الموهمة للتشبيه.

فنقول: مثال العرش في ظاهر عالم الانسان قلبه المستدير الشكل، وفي باطنه روحه الحيواني بل النفساني، وفي باطن باطنه النفس الناطقة، وهو قلبه المعنوى محل استواء الروح الاضافي، الدى هو جوهر علوى نوراني مستقر عليه بخلافة الله في هذا العالم الصغير، كما ان مثال الكرسي في ظاهر هذا العالم البشرى صدره، و في الباطن روحه الطبيعي الذي وسع سموات القوى السبع الطبيعية و ارض قابلية الجسد و في باطن باطنه نفسه الحيوانية التي فيه موضع قدمي الناطقة اليمني و اليسرى، اي المدركة و المحركة، كما ان الكرسي موضع القدمين، قدم صدق عند ربك، و قدم الجبار حين يضع في النار، ثم العجب كل العجب و ليس بعجب، ان العرش مع عظمته و اضافته الي الرحمن بكونه مستوى له، بالنسبة الى سعة قلب العبد المؤمن قيل: انه كحلقة ملقاة في فلاة بينالسماء و الارض، وقد ورد في الحديث الرباني: لايسعني ارضي ولاسمائي، و لكن يسعني قلب عبدي المؤمن، و قال ابويزيد البسطامي: لو ان العرش وماحواه وقع في زاوية من زوايا قلب ابي يزيد لما احس بها.

فاذا علمت هذا المثال و تحققت القوى على هذا المنوال، فاجعله

دستوراً لك في تحقيق حقايق الإيات، و ميزاناً تقيس به جميع الامثلة الواردة على لسان النبوات، فاذا بلغك عن رسول الله صلى الله عليه وآله: ان للمؤمن في قبره روضة خضراء، ويرحب له قبره سبعين ذراعا، و يضيء حتى يكون كالقمر ليلة البدر، او سمعت في الحديث عنه صلى الله عليه و آله: انه قال في عذاب الكافر في قبره: يسلط عليه تسعة و تسعون تنينا، لكل تنين تسعة رؤس ينهشونه و يلحسونه و ينفخون في جسمه الى يوم يبعثون، فلاتتوقف في الايمان به صريحاً من غير تأويل، ولاتحمله على الاستعارة او المجاز، بلكن احد رجلين، اما المؤمن ايمانا بالغيب من غير تصريف ٢٠٩، و تأويل لظواهر نصوص التنزيل، او العارف المكاشف ذوالعينين الصحيحين و القلب السليم في تحقيق الحقايق و المعاني، مع مراعات جانب الظواهر و صور المباني، كما شاهده اصحاب المكاشفة ببصيرة اصح من البصر الظاهر، ولاتكن الثالث بان تنكر الشريعة وما ورد فيها رأساً، وتقول انها كلها خيالات سوفسطائية، و تمويهات وخيدع عامية، نعوذ بالله و مرسوله من مثل هذه الزندقة الفاحشة و الكبيرة الموبقة، ولا الرابع بان لاتنكر ها راساً، ولكن تأولها بفطانتك البتراء و يصير تك الحولاء الى معان عقلية فلسفية، و مفهومات كلية عامية، فان هذا في الحقيقة ابطال الشرايع النبوية، لأن بناؤها على امور يشاهدها الأنبياء مشاهدة عينية لأيمكن ذلك لغير هم الا بمرآة تابعيتهم، فان كنت من قبيل الرجل الأول، فقد امسكت بنوع النجاة، لكن لاقيمة لك في الآخرة الابقدر همتك في الدنيا، ولا مقدار لك في عالم العقبي الاعلى مبلغ علمك بحقايق المعنى، و أذ لأعلم فلام تنة هناك، لان قوام عالم الآخرة والدار الحيوانية بالعلوم الباقية و النيات الحقة، كالعلم النقبني بالله و ملائكته و كتبه و رسله و اليوم الآخر، فغير العارف بمنزلة جسد لأروح معه، و لفظ لأمعني له، ومعذلك فالنجاة فوق الهلاك للنفوس السليمة، لبقائها على فطرتها الاصلية، و عدم خروجها عن سلامتها الذاتية بالامراض النفسانية فيكون قابلة للفيض الرباني و الرحمة الرحمانية، بشرط ان يكون ١١٠ لها تشوقا الى الكمال، و

استعداد للتجاوز عن درجة العوام نحو العلوم و الاحوال، والا فيكون تقصيرك ابها المحجوب عما اهلت له، و اغفالك عما تستدعيه بقوة استعدادك، و سكونك عما تطلبه بلسان قابليتك، مؤجباً لسخط الباري علىك في معادك و اخرتك، و باعثا لعذابك بانقطاعك عن مناك و مبتغاك، وعلى اي الحالين فليس لك نصيب من القران الا في قشوره، كما ليس للبهيمة نصيب من اللب الا في قشره الذي هو التبن، و القرآن غذاء الخلق كلهم، على اختلاف اقسامهمو مقاماتهم، ولكن اغتذاؤهم على قدر منازلهم و درجاتهم، و في كل غذاء مخ و نخالة وتبن، و حرص الحمار على اغتذائه التبن اشد منه على الخبز المتخذ من اللب، و انت ونظر اؤك شديد الحرص على ان لاتفارق درجة البهايم، ولاتترقى الى درجة معنى الانسانية و الملكية، فدونكم والانسر احفي رياض القران، ففيهامتاع لكم ولانعامكم ١١١، و أن كنت من قبيل الرجل الثاني، فبسبب رسوخ قدمك في مقام اليقين و ثباتك على جادة الحقوالدين، وانز عاجك عن درجةالناقصين، وتجاوزك عن مواطن الظن و التخمين، يسر الله لك ان تعرف عرفاناً ذوقياً و علما كشفياً، إن التنين الذي إشار إليه النبي صلى الله عليه وآله في الحديث المذكور، ليس مجرد تخييل بلاتحصيل، وتخويف بلااصل، وتهويل من غير حقيقة كما يفعله المشعبدون، نعوذ بالله أن أكون من الجاهلين، بل انما هو تفصيل و شرح لقوله صلى الله عليه وآله: انما هي اعمالكم ترد عليكم وقوله تعالى: يوم تجدكلنفس ما عملت من خير محضر أ١١٢ الآية، بل سر قوله: كلالو تعلمون علماليقين لترون الجحيم، ثم لترونها عين اليقين ١١٣، اي ان الجحيم في باطنكم فاطلبوها بعلم اليقين، بل هو سر قو له: يستعجلو نك بالعداب وان جهنم لمحيطة بالكافرين ١١٤، ولم يقلانها سوف تحيط، بلقال: هي محيطة بهم، وقوله: إنا اعتدنا للظالمين نارا احاط بهم سرادقها°٬٬، و لميقل: تحيط بهم، وهو معنى قول منقال: ان الجنة و النار مخلوقتان،

۱۱۲ - آل عمران ۳۰

۱۱۱\_ نازعات ۲۲۱

۱۱۶۔ عنکبوت ۵۶

۱۱۳ ـ تكاشره الى ٧

وقد انطق الله لسانه بالحق، ولعله لايطلع على سر مايقوله، فان لم تفهم معانى القران كذلك، فليس لك نصيب من القران الا فى قشوره، كما ليس للبهيمة نصيب من الحنطة الافى تبنها و قشورها، وكما ليس للا عمى من الشمس نصيب فوق تسخن حدقته من نورها.

فنقول: هذا التنين المشار اليه موجود في الواقع، الا انه ليس خارجاً عن ذات الميت الكافر ، بلكان معه قبل موته، لكنه لميكن يحس مه فيل كشف الغطاء عن يصره وحسه بالموت، لخدر كان في حسه الباطن لغلبة الشهوات و كثرة الشواغل الظاهرة، فاحس بلدغه بعد موته و كشف غطاء حياته الطبيعية بقدر عدد اخلاقه الذميمة و شهواتها لمتاع الدنيا، و اصل هذا التنين حب الدنيا، و يتشعب عنه رؤس بعدد ما يتشعب الملكات عن حب الدنيا، من الحسد والحقد و البغض و النفاق والمكر والخداع و الكبر والرياء وغير ذلك من الإخلاق الذميمة، فكما أن لكل خلق صورة طبيعية في هذا العالم كما يشاهد في الحيوانات، فكذلك لكل ملكة نفسانية صورة اخروبة في عالم الأخرة و دار الحيوان، و اصل ذلك التنبي معلوم لذوى البصاير، و كذا كثرة رؤسه، و اما انحصار عدده في تسعةوتسعين، فانما يقع الاطلاع منهم له بنور اتباع النبوة، فهذا التنين متمكن من صميم فؤاد الكافر المنكر للدين، لالمجرد جهله بالله و كفره، بل لما يدعو اليه الكفر والجهل، كما قال: ذلك بانهم استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة""، فكلما يدعو النه الحهل بالله و ملكوته من محبة الأمور الباطلة الزابلة فهو بالحقيقة تنين يلدغه ويلسعه في اولاه واخراه، سواء كان مع صورة مخصوصة، كما في عالم القبر بعد الموت، او لم يكن، كما في عالم الدنيا قبل الموت، و عندعدم تمثل هذا الأهر اللداغ اللساع على صورة تناسبه لايعوزه شيء من حقيقة التنين و معنى لفظه بالحقيقة، اذ اللفظ موضوع للمعنى المطلق الشامل للعقلي والحسى جميعاً، و خصوصيات الصور لخصوصيات النشآت خارجة عما وضع له اللفظ، و ان كان اعتياد الناس بمشاهدة بعض الخصوصيات يحملهم على الاقتصار عليه و الاحتجاب عن

١٠٧ المنحل ١٠٧

غيره، و الحكم بانه مجاز، كما في لفظ الميزان.

## تمثيل و تبصرة

قد مر ان الاصل في منهج الراسخين في العلم هو ابقاء ظواهر الالفاظ على معانيها الاصلية من غير تصرف فيها، لكن مع تحقيق تلك المعاني و تلخيصها عن الأمور الزايدة و عدم الاحتجاب عن روح المعنى بسبب غلبة احكام بعض خصوصياتها على النفس و اعتيادها بحصر كل معنى على هيئة مخصوصة له، يتمثل ذلك المعنى بها للنفس في هذه النشأة، فلفظ الميزان مثلا موضوع لمايوزن ويقاس به الشيء مطلقا، فهو امر مطلق، يشمل المحسوس منه و المتخيل والمعقول، فذلك المعنى الشامل روح معناه وملاكه، منغيران يشترط فيه تخصيصه بهيئة مخصوصة، فكل مايقاس به الشيء باي خصوصية كانت، حسية او عقلية، يتحقق فيه حقيقة الميز ان، ويصدق عليه معنى لفظه، فالمسطرة و الشاقول والكونيا والاسطرلاب و الذراع، وعلم النحو و علم العروض و علم المنطق وجوهر العقل، كلها مقائيس و مو ازين يوزن بها الأشياء، الا ان لكل شيء ميز ان يناسبه و بجانسه، فالمسطرة ميزان الخطوط المستقيمة، و الشاقول ميزان الاعمدة على الافق، و الكونيا ميزان السطوح الموازية للافق، و الاسطرلاب ميزان الارتفاعات القوسية من الافق اولاً، و لجيوبها١١٧ و اوتارها ثانيا، و النحو ميزان الاعراب و البناء للفظ على عادة العرب، والعروض ميزان كمية الشعر، و المنطق ميزان الفكر يعرف به صحيحه عن فاسده، و العقل ميزان الكل أن كان كاملا، فالكامل العارف أذا سمع الميز إن لا يحتجب عن معناه الحقيقي بما يكثر احساسه و يتكرر مشاهدته من الأمر الذي له كفتان و عمود ولسان، و هكذاحاله في كل مايسمع ويراه، فانه ينتقل الى فحواه، ويسافر من ظاهره و صورته الى روح معناه، و من دنياه الى اخراه، و لايتقيد بظاهر مواولاه، و اما المقيد بعالم الصورة فلجمود طبعه و خمود فطنته و سكون قلبه الى اول البشرية، و اخلاد عقله الى ارض الحيوانية، ١١٧٥ الجيب نسبته المقابل الى الوتر، ويرمزله بالرمز (جا) و (SINE) سينوس فيسكن الى اوايل الفهوم، و يطمئن الى مبادى العقول، ولايسافر من مسقط رأسه و معدن جسمه ومنبت حسه، ولايهاجر من بيته الى الله و رسوله، حذراً من ان يدركه الموت، ويفوته الصورة الجسمية، ثم لايصل الى عالم المعنى لعدم وثوقه بما وعده الله و رسوله، وعدم تصديقه بما قال تعالى: ومن يخرج من بيته مهاجرا الى الله ورسوله ثم يدركه الموت فقد وقع اجره على الله.

و الحاصل ان الحق عند اهل الله، هو حمل الایات و الاحادیث علی مفهوماتها الاصلیة من غیر صرف و تأویل، کما ذهب الیه محققوال الاسلام و ائمة الحدیث لما شاهدوه من سیرة السابقین الاولین، و الائمة المعصومین سلامالله علیهم اجمعین، من عدم صرفها عن الظاهر، لکن مع تحقیق معانیها علی وجه لایستلزم التشبیه و النقص و التقصیر فی حق الله.

قال بعض الفضلاء المعتقد، اجراء الاخبار على هيئاتها من غير تأويل ولا تعطيل، فمراده من التأويل حمل الكلام على غير مفهومها الاصلى، و من التعطيل، التوقف ١٠٠، فى قبول ذلك المعنى، و اكثر اهل الدين على ان ظواهر معانى القران والحديث حق و صدق، و ان كانت لها مفهومات اخر فوق ماهو الظاهر، كما فى الحديث المشهور: ان للقران ظهراً وبطناً وحداً ومطلعاً ١٠٠، كيف ولولم يكن الايات والاخبار محمولة على ظواهرها و مفهوماتها الاولى كما زعمه اكثر الفلاسفة، لما كانت فايدة فى نزولها و ورودها على الخلق كافة، بلكان نزولها موجباً لتحير الخلق وضلالهم، وهو ينافى الهداية والرحمة والحكمة، فكيف يكون القران تبيانا لكل شىء وهدى و رحمة، وكيف يكون الرسل هادين المهديين، وهم زادوا على ما قالوا الغازاً و مجازات طول اعمارهم، فتعالى كلام ربالعالمين، وحاشا احاديث نبيه اعلم العالمين عنذلك، فليس لمن بقى فى زوايا صدره وحاشا احاديث نبيه اعلم العالمين عنذلك، فليس لمن بقى فى زوايا صدره ذرة من ايمان ان يعتقد فى كلام الله وكلام رسوله ان يكون ظاهره كفراً

۱۱۸ نساء ۱۰۰ التوقیف ن م

<sup>170-</sup> اى لكل حد مطلع، اى مصعديصعد اليه من معرفة علمه، والمطلع مكان الاطلاع من موضع عال.

و الحاداً او الغازاً ومجازاً من غيرقرينة او معقرينة متأخر بيانها عنوقت الحاجة، فثبت من تضاعيف ما قررناه ان القران ظاهره حق وباطنه حق، وحده حق ومطلعه حق، لايأتيه الباطل من بين يديه ولامن خلفه ١٠٠٠.

#### الفاتحة التاسعة

في الهداية لكشف نتاب وتصويرثواب و عتاب عملا

قد مرت الإشارة الى ان كل ما يوجد في هذا العالم، فهو مثال لما في الآخرة، و مامن شيء في عالم الصورة الا وهومثال لامر روحاني، وله صورة في عالم الأخرة، و عالم الأخرة عالمان: احدهما عالم الصورة الآخر وية، المنقسمة الى الجنة ومافيها، والجحيم ومافيه على درجاتهما و دركاتهما ومنازلهما وطبقاتهما، و ثانيهما عالم المعنى العقلي الخالص، لإيشوب صورته العقلية كثرة وتجسم وتغير وتقدر، وفيه روح كل شيء و سره ومعناه، وليس هويماهو مفتقراً في تحققه الى صورة جسمانية ولا الى صورة نفسانية، و هذا المثال الجسماني مرقاة الى المعنى الروحاني، ولذلك قيل: الدنيا منزل من منازل الطريق الى الله و عالم ملكوته، فيستحيل الترقى الى عالم الاخرة في شيء من الأشياء، الا من هذه المعابر ومن هذه الامثال، لقوله: وتلك الامثال نضربها للناس لعلهم يتفكرون١٢٢ وقوله: ولقد علمتم النشأة الأولى فلولا تذكرون ١٢٣، وقيل: من فقد حساً فقد علماً، و القران و الاخبار مشحونة بذكر الامثلة من هذا الجنس الذي مر ذكره في مثال التنين، المشار اليه في الحديث النبوي في باب عذاب القير للكافر، فهذا التنين يتمثل للفاسق الخارج عن الدين في عالم البرزخ، المتوسط بين هذا العالم و الاخرة المحضة، حتى يشاهده و ينكشف عليه صورته وكسوته، لكن لايمكن لغيره ممن هو في هذا العالم بعد لكثافة الحجاب وغلظة الغطاء مشاهدتها ومشاهدة ساير الصور الأخروية الملذة او الموذية، و ان كانت موجودة الآن، فان الجنة التي تتصل اليه بعدالموت

۱۲۱ فصلت ۲۲

هى موجودة لك الان ان كنت من اهلها، و تتقلب فيها و تتناول من ثمارها و تلاقى حورها وقصورها، وكذلك جهنم موجودة لمن هو من اهلها، محيطة به تحرق جلده و تذيب شحمه، وهو يحترق بنيرانها، ويتعذب من حياتها وعقاربها، الا ان لذات الاخرة وآلامها غير محسوسة لخدر الطبيعة و سكر العقل، و بهذا الاصل يندفع انكار المنكرين لعذاب القبر كما سيجىء شرح ذلك وامثاله في تفسير آيات تشرح احوال الاخرة.

و الغرض هيهنا ان القرآن مشحون بذكر الامثلة للامور التهي حقايقها موجودة في علم الله، و امثالها موجودة في هذا العالم، مثلقوله تعالى: يدالله فوق إيديهم ١٢٤، وقوله: وعلم بالقلم١٢٥، وقوله: اولئك كتب في قلوبهم الإيمان ١٢٦، ومثل قوله صلى الله عليه وآله: قلب المؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمن، او لاترى ان روح الاصبع هي القدرة والقوة على سرعة التقليب، وحيث يكون قلب المؤمن بين لمة الملك و لمة الشيطان، كما ورد في الحديث: هذا يغويه و ذاك يهديه، و الله سبحانه يقلب قلوب عباده كما تقلب انت الإشباء باصبعيك، فانظر كيف شارك نسبة الملكيين المسخرين الى الله اصبعيك ١٢٧، في روح الاصبعية، و خالف في الصورة، فاستخرج من هذا مانقل عنه صلى الله عليه و آله انه قال: أن الله خلق آدم على صورته، فمهما عرفت الاصبع، امكنك الترقى الى اللوح و القلم و اليد واليمين والوجه والصورة من غيرنقص، ووجدت جميعها حقايق غير جسمانية، متمثلة بامثلة جسمانية، فتعلم أن روح القلم وحقيقته شيء يسطر به، فكل جوهر يسطر بواسطته نقوش العلوم الحقة في الواحالقلوب، فاحري به ان يكون هو القلم الحقيقي، اذ وجد فيه روح القلمية، ولم يعوزه شيء الا قالبه وصورته، وخصوصية المادة امر زايد في حقيقة الشيء، و لذلك لاتوجد في حده الحقيقي، اذ لكل شيء حد و حقيقة، وهي روحه و ملاك امره، فاذا اهتديت الى الارواح صرت روحانياً، و فتحت لكابواب الجنان و عالم الملكوت، و كنت من اهل بيت القران، وهم اهل الله خاصة

۱۲۵ـعلق ۶ ۱۲۷ـ باصبعیك ن م

كما وردفى الحديث، واهلت لمرافقة الملأ الإعلى، وحساولئك رفيقا ١٢٨ وفى القران اشارات كثيرة من هذا النمط، بل معظم اياته امثال يذكر للناس كمامر، فان كنت لاتقوى ولاتقدر على قبول مايقرع سمعك من هذا الباب مالم يستند ذلك الى احد من المفسرين فى تفسيره العامى، كقتاده اومقاتل او مجاهد او سدى اوغيرهم، فالتقليد غالب عليك، والحجاب غليظبينك و بين نور البصيرة، وكلامنا ليس الامع المستبصر، ومعذلك فانظر الى هذه التفاسير فى معنى قوله تعالى: انزل من السماء ماء فسالت اودية بقدرها ١٢٩، وانه تعالى كيف مثل العلم بالماء الذي به حياة كلشى فى هذا العالم، كما بالعلم حياة كل نفس فى الاخرة، ومثل القلوب بالاودية و الينابيع، لانها مواضع العلوم التى بها حياة الابدية و مثل الضلال بالزبد الذى لابقاء له ولاقوام، ثم نبهك فى اخرها بقوله: كذلك يضرب الله الامثال للناس ١٢٩.

## تنبیه تذکیری

بل نقول: كل مالايحتمله فهمك فان القران يلقيه اليك على وجه لوكنت فى النوم مطالعا بروحك للوح المحفوظ، لتمثل ذلك بمثال مناسب يحتاج الى التعبير، و لذلك قيل: ان التأويل كله يجرى مجرى التعبير و مدار تدوار المفسرين على القشرة، و نسبة المفسر الى المحقق المستبصر كنسبة من يترجم معنى الخاتم والفروج والافواه فى مثال المؤذن، الذى كان يرى فى المنام ان فى يده خاتما يختم به فروج النساء وافواه الرجال، الى الذى يدرك منه انه كان يؤذن قبل الصبح فى شهر رمضان.

فان قلت: لم ابرزت هذه الحقايق في هذه الامثلة المضروبة، و لم تكشف صريحاً حتى وقع الناس في جهالة التشبيه و ضلالة التمثيل.

فالجواب: ان الناس نيام فى هذا العالم، والنائم لم ينكشف له غيب من اللوح المحفوظ الا بالمثال دون الكشف الصريح، و ذلك مما يعرف من يعرف العلاقة التى بين عالمى الملك و الملكوت.

فاذا عرفت ذلك عرفت انك في هذا العالم نائم و ان كنت عارفاً،

فالناس كلهم نيام في هذا العالم، فاذا ماتوا و انتبهوا انكشف لهم عند الانتباء بالموت حقايق ماسمعوه بالامثلة و ارواحها، ويعلمون ان تلك الامثلة كانت قشوراً وقوالب لتلك الارواح، و يعاينون صدق آيات القران والاحاديث النبوية، كما تيقن ذلك المؤذن صدق قول ابن سيرين و صحة تعبيره للرؤيا، فكل مايراه الإنسان في هذا العالم من قبيل الرؤيا، ويتصل كل احد بعد الموت الى تعبير رؤياه، وحينئذ يقول الجاهد و الغافل: ياليتنا اطعنا الرسولا<sup>١٣٠</sup>، او نرد فنعمل غير الذي كنا نعمل<sup>١٣١</sup>، ياليتني اتخذت مع الرسول سبيلا ١٣٢، ياويلتي ليتني لم اتخذ فلانا خليلا ١٣٣، ياحسرتي على ما فرطت في جنب الله ١٣٤٠، الي غير ذلك من الآيات المتعلقة بشرح احو ال المعاد، فافهم و تحقق، انــك لما كنت نائما في هذه الحياة الدنيا، و انما يقظتكً بعد الموت، وعند ذلك تصير بصيراً، واهلالمشاهدة صريح الحق كفاحاً ٥٣٠، وقبلذلك فلايحتمل درك الحقايق الا مصبوبة في قوالب الامثال الخيالية، ثم بجمود فطرتك عندالحس تظن ان لامعنى له الاهذا المتخيل، و تغفل عن الحقيقة و الستر، كما تغفل عن روح قلبك، ولا تدرك منه الاصورة قالبك، و تلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الا العالمون١٣٦، هذا مع ان هذه التحقيقات و التأويلات في الرموز القرآنية و الكنوز الرحمانية، اشارة وجيزة من بسيط تمثيلات حجة الاسلام، و خلاصة مجملة من وسيط منخو لات٬۳۷ ذا الحبر الهمام، محصلة لنجاة النفوس وشفاء الارواح، ملخصة لطريق الهداية و الفلاح، اذ هو ايده الله بحرزاخر يقتنص من اصداف جواهر القران، ونار موقدة يقتبس من مشكوته انوار البيان، ذهنه الوقاد كبريت احمر، يتخذ منه كيمياء السعادة الكبري، و فكره غواص يستنبط من بحار المباني لآلي المعاني، فهمه صراف محك دنانير العلوم على معيار العلوم، عقله ميزان يزن مثاقيل البرهان القويم على منهج الصراط

۱۳۱ اعراف ۵۳

۱۳۰ احزاب ۲۹

۱۳۳ فرقان ۲۸

۱۳۲ فرقان ۲۷

۱۳۵ ای مواجهة من غیرحجاب

١٣٤ زمر ٥٦

۱۳۷ ای مصفاة واخذ افضلها

١٣٦\_ عنكبوت ٤٣

المستقيم و له الحكم المسيحية في إحياء أموات علوم الدين و المعجزة الموسوية من إخراج اليد البيضاء لإيضاح معالم

اليقين فطوبى لنفس هذه آثارها و خواصها و سقيا لروح إلى الله مصيرها و مناصها

# المفتاح الثالث

في ماهيةالعلم و مفهومه و بيان شرفه وفضله، وفيه مشاهد:

## المشهد الأول في ذكر اقوال الناس في تفسيره

قد ذكروا في تفسير العلم وجوهاً غيرسديدة، وليس من عادة طالب الحقيقة الاعتناء بكلام من لاكشف له ولابصيرة في ادراك الحقايق، كجمهور المتكلمين و اصحاب القلقله وعلماء اللسان، و اهل البلاغة في البيان، و لكن لابأس بايراد كلماتهم في تصوير مدلولات الالفاظ وحدود المفهومات، لتنقيح المناط و تخريج المبحث وتجريد المقصد.

ما به يصير الذات عالما، ويرد عليهما انهما يشتملان على الدور، و ذلك غير جائز، ونقل عنه انه اجاب عن هذا بان: علم الانسان بكونه عالما، كعلمه بلذته و المه علم ضروري، و العلم بكونه عالما بهذه الاشياء علم باصل العلم، لان المطلق داخل في المقيد، فالماهية العلمية داخلة في هذه العلوم الجزئية، فكان الدور ساقطا، و فيه نظر دقيق، وهو ان الكلام في تصوير مفهوم العلم و تعريف معناه، لافي ثبوته و تحققه، و لا في اثباته و تحقيقه، وماذكر لايثبت الا وجود ماهية العلم و وجدانها، لاتصويرها و تعريفها، نعم لو ادعى احد بداهة تصورها، و استدل بما ذكره عليها لكان موجها، ولعل ذلك كان مراده، وقال القاضى الباقلاني: العلم معرفة المعلوم على ولعل ذلك كان مراده، وقال القاضى الباقلاني: العلم معرفة المعلوم على

۱۰۰ مفاتیح الغیب

ما هو عليه، و يرد عليه أنه تعريف للعلم بالمعلوم، فيعود الدور، و أيضا انه مشتمل على الحشو، لأن معرفة الشيء لايكون الأعلى وفقه، و ربما قال: العلم هو المعرفة، و فيه وجوه من الخلل، احدها انه تعريف بالمرادف او بما هو اخص، و كلاهمًا فاسد، فإن المعرفة قد يكون عبارة عن العلم بعد الالتباس، ولهذا يقال ماكنت اعرف فلاناً، والأن قد عرفته، و أيضا أن الله يوصف بالعالم، ولايوصف بالعارف، ويمكن الاعتذار عن هذا الاخير بان عدم هذا الاطلاق ربما كان لاجل توقيف شرعي، و المنع التوقيفيي لاينافي الصحة اللغوية، و قال ابواسحق الاسفر ايني: العلم تبين المعلوم، و ربما قال: انه استبانة الحقايق، وربما اقتصر على التبيين، فليس فيه الأ تبديل لفظ بلفظ اخفى منه، ولأن التبيين والاستبانة يشعر أن يظهور الشيء بعد الخفاء، وذلك لايطرد في علم الله، اما قوله تبين المعلوم على ماهوبه، فيتوجه عليه الوجوه المذكورة على كلام القاضي، و قال ابن فورك: العلم ما يصح من المتصف به احكام الفعل واتقانه، وهو ضعيف، اذ لا يجري فيما لايتعلق بعمل، كالعلم بوجوب الواجبات وامتناع الممتنعات مما لايفيد الاحكام والاتقان، و قال القفال: العلم اثبات المعلوم على ماهو به، وربما قيل: العلم تصور المعلوم على ماهوبه، ويرد عليه الوجوه السابقة، و قال امام الحرمين: الطريق الي تصور ماهية العلم و تمييزها عن غير هــا ان نقول: انها نجد من انفسنا بالضرورة كوننا معتقدين في بعض الأشياء، فاعتقادنا اما جازم او غير جازم، و الجازم اما مطابق للواقع او غير مطابق، والمطابق اما ان يكون لموجب هو نفس تصور الطرفين، و هو العلم الضروري و الأولى، او لموجب حصل من تلك العلوم الضرورية و هـو النظري، او لا لموجب وهو اعتقاد المقلد، و اما غير المطابق فهو الجهل، وغير الجازم أن كان متساوى الطرفين فهو الشك، أولا، فالراجم منه الطرفين هو الظن، و المرجوح هو الوهم، ولايخفي مافيه من وجوه الخلل، منها انه لايتم الا اذا ادعى ان علمنا بماهية الاعتقاد علم بديهي، و اذا جاز ذلك فلم لايدعي ان العلم بماهية العلم بديهي، و منها نظير ماذكرنا سابقا، ان مفاد هذا الكلام اثبات ماهية العلم و وجودها في النفس لا العلم بها،

واین هذا من ذاك، ومنها ان هذا تعریف للعلم بانتفاء اضداده، و لیست معرفة هذه الاضداد اقوی من معرفة العلم، حتی یجعل عدم النقیض معرفاً للنقیض، فیرجح حاصل الامرالی تعریف الشیء بمثله او بالاخفی، ومنها ان العلم قد لایکون تصدیقا، فلایتطرق الیه الجزم ومقابله، ولا القوة والضعف فاذا كان كذلك خرجت العلوم التصوریة عنهذا التعریف، وقالت المعتزلة: العلم هو الاعتقاد المقتضی سكون النفس، و ربما قالوا: ما اقتضی سكون النفس، و قالوا لفظ السكون، و ان كان مجازاً هاهنا، الا ان المقصود منه لما كان ظاهراً جاز ایراده فی التعریف، ولایخفی مافیه من الفساد، لانه تعریف الشیء بماهو اخص منه، و ایضا یخرج منه علم الباری جلذكره، فهذه تعریفات المتكلمین.

و اما الفلاسفة فقالوا: العلم صورة حاصلة في النفس مطابقةللمعلوم، و المراد بالصورة عندهم هي ماهية الشيء موجو**دة بوجود اخر غير** الخارج، كما يحصل في المرآة صورة الإنسان بوجود ظلى غير وجوده الأصلى ويرد عليهم من الإيراد، منها انه يلزم اجتماع المتضادين في النفس عند تصورها آياهما، و منها انه يلزم أن يكون النفس عند تصورها الحرارة و البرودة و السواد و الاستقامة و الاعوجاج و الكروية و العدم و الكفر و الكثرة، حارة باردة مسودة مستقيمة معوجة كرة معدومة كافرة كثيرة، وذلك لان الحار ما قامت به ماهية الحرارة، و البارد ماقام به ماهية البرودة، و كذا نظام ها، و منها أنا نتصور الجبال الشاهقة و الصحاري الواسعة مع اشجــارها و انهارها و تـــلالهــا و وهادها، و نتصور الأفــلاك العظيمـــة و الكواكب الكثيرة على الوجه الجزئي المانع عن الشركة، فوجب ان يحصل تلك الامور في القوة النفسانية التي ليست جسماً ولاجسمانية، او في القوة الخيالية التي لاحظ لها من المقدار بالذات، لانها كيفية و حالة عرضت لبخار حاصل في حشو الدماغ، ومنها أن الحقايق الجوهرية، لأن الجوهر ذاتي لها عندهم، يجب ان يكون جوهراً، فكيف ساغ لهم عروض صورتها للذهن و حلولها فيه، و ايضا قد قرروا ان جميع الصور الذهنية كيفيات نفسانية، فيلزم اندراج جميع حقايق المقولات المتباينة الذوات مع مقولة الكيف في قسم من الكيف، و هو الكيف النفساني، و منها انايراد لفظ المعلوم في تعريف العلم دوري، و منها ان من العلوم مالاحقيقة لها في الخارج كالمعقولات الثانية و غيرها، و ايضا قد نعقل المعدوم المطلق واللاشيء واللاممكن، ولايمكن ان يكون العلم بها صورة مطابقة للمعلوم، اذالمطابقة بين الشيئين يستدعى وجودهما معاً، و ربما اجابوا عن الاول بان المحال اجتماع النقيضين بحسب وجودهما الخارجي، و اما اجتماعهما في شيء بحسب وجودهما الظلى ليس بمحال.

اقول: ولنا وجه اخر هاهنا و هو ان من شروط التناقض بين الشيئين اتحادهما بحسب الموضوع، و المراد من وحدة الموضوع يجب ان يكون وحدة حسية وضعية، ولايكفى فى تحقيق التناقض الوحدة العقلية كوحدة الطبايع النوعية و الجنسية، والا لكان اتصاف المعنى الجنسي بفصولها المتقابلة، او اتصاف المعنى النوعى بمشخصاتها المتقابلة تناقضا مستحيلا، وليس كذلك، فعلى هذا نقول: وحدة القوة العاقلة ليست كالوحدة الوضعية التى يكون فى الاجسام الخارجية، حتى يستحيل اجتماع المتنافيات و المتناقضات فيها، كالعلم والجهل والإيمان و الكفر، بل لها وحدة عقلية تجامع هذه المتقابلات، و درك هذا المقام يحتاج الى لطف قريحة و نور فطرة، و اجابوا عن الثانى بان الحار والبارد و امثالهما، ما يقوم به الحرارة والبرودة ونظايرهما بحسب وجودها الخارجي، لابحسب و جودها العلمي النفساني.

اقول: الاولى ان يقال: ان اطلاق هذه اللفظة شاع و ذاع فيمايكون اتصاف الموضوع بمباديها منشأ الاحساس بها عند مصادفة الحس المتعلق بها اياها، مثلا الاسود عبارة عمايتأثر القوة الباصرة عنها هذا النوع، حتى انه لو كان في الوجود سواد معقول لايدركه الحس ماكانوا يسمونه سوادا، اذ ليس من شأن الحس ان يدركه، و بوجه اخر، ان الاسود عبارة عنقابل السواد بمعنى المنفعل المتأثر عنه، الذي يتغير به نحو وجوده المخصوص، وجوهر النفس ليس بقابل للسواد قبولا انفعاليا، و احابوا عن الثالث بان

القوة الخيالية لما لميكن لها في نفسها مقدار يجوز اتصافها بجميع المقادير، كما ان للهيولي الأولى لما لميكن لها مقدار في ذاتها، جاز اتصافها بجميع المقادير و الكميات، و هذا الجواب في غاية السقوط، فان خلو الشيء في ذاتها عن المقدار لايستدعي جواز اتصاف بمقدارين متخالفين جهة و وضعاً، متباينين شكلا و هيئة في آن و احد، فضلا عن جميع المقادير، و نحن قد نتصور في آن واحد مقادير عظيمة متخالفة الاوضاع و الاشكال و الجهات، و جماعة من الحكماء لما رأوا صعوبة هذا الاشكال، ذهبوا الى ان هذه الصورة الخيالية ليست موجودة في جوف الدماغ، بل في عالم آخر، اعنى عالم المثال، تشاهدها النفس بحسب اتصالها الى ذلك العالم، وانما يعدها للاتصال استعمالها هذه القوة الدماغية المسماة الخيال.

اقول: هذا ليس بشيء عندنا، لأن النفس في اكثر الأمر يتصور اموراً اختراعية كثيرة القبح و السخافة و الفساد، و اشكالا مع هيئاتباطلة الوجود، و دعابات شيطانية واهية فاحشة في التشويه، و جل البارى والأمور المتوسطة بينه و بين عالم المثال في الايجاد عن ايجاد مثل تلك الصور الباطلة، كما يحكم به الفطرة السليمة، بل الحق الحقيق بالتصديق في هذا المقام، ما ذهبنا اليه حسب ما الهمني الله به، ان هذه الصورة المتصورة لنا، انما هي موجودة بايجاد النفس لها، لالقبول النفس اياها، و ليست للأشياء الموجودة بمقيمها و فاعلها، وذلك لسر الهي في النفس حيث ابدعها الاشياء الموجودة بمقيمها و فاعلها، وذلك لسر الهي في النفس حيث ابدعها صقع من ذاتها، وليست النفس داخلة في عالمها ولاخارجة عنها ولها معية بكل جزء من اجزاء عالمها اينما كان ويكون، حيثما كان ويكون، شبه المعية القيومية الواجبية بكل ذرة من ذرات السموات و الارضين، منجهة انها ليست كمعية جسم بجسم، و لاجوهر بجوهر، ولاحال بمحل ولاعكسه، ولامعية حالين لمحل واحد، ولاشيء من ساير المعيات الا معية قيومية قيومية

۱\_ بمقبول ن م

وجودية يعجز عندركها اكثر الانام، بل لايدركها الا الفاضل الاوحدى التام.

واما الجواب عن الوجه الرابع فقد تصدى له جمع من الأوايل و الأواخر، حتى الشيخ ابي على بن سينا واترابه و موافقيهم، و جماعة من اهل التدقيق وقوةالبحث و وفور النظر، ولم يذكروا في بيانه شيئاً يطمئن بهالقلوب و يسكن لديه النفس، فمنهم كالشيخ ابيعلي ذكر: ان الجوهر والعرض متباينان في الوجود الخارجي لأفي الوجود العلمي، فالجوهر الموجود في النفس جوهر وعرض معاً، لأن معنى الجوهر مايكون وجوده الخارجي لا في موضوع، وهذا لاينافي كون وجوده الذهني فيموضوع هو الذهن، فالجوهر الذهني جوهر بهذا المعنى و هو بالفعل عرض ولا منافاة بينهما، لأن العرض عرضي لماتحته من المقولات التسع العرضية، فكما انه عارض للتسع في الخارج، فهو عارض لها و لمقولة الجوهر في الذهن، فيكون اقسام العرض تسعة في الخارج، عشرة في الذهن والمنافاة بينهما، ويرد عليه أن الجوهر الذهني كمايصدق عليه مفهوم العرض، كذا يصدق عليه مفهوم الكيف، لأن معناه عرض لايقبل القسمة و لاالنسبة، فيلزم كون شيء واحد جوهراً و كيفا، و ذلك محال البتة، لأن المقولات اجناس عالية لافر ادها الحقيقية، معتبرة في حقايقها، ولايجوز اعتبار المفهومات المتخالفة في حقيقة واحدة، و إن كان بوجودات متعددة، و تفصى بعضهم عن هذا الأبراد، بان الشرط المذكور في تعريف الجوهر معتبر مثله في تعريف ساير المقولات، وهو قيد اذا وجدت في الخارج كان كذا، فالصورة الجوهرية الذهنية جوهر بالحقيقة، مشابه للكيف في نحو الوجود، وليس بكيف، لأن معناه بحسب ذاته هو الشيء الذي اذا وجد في الخارج كان في موضوع، ولايقبل القسمة ولا النسبة، و هذا المعنى محفوظ له، سواء وجد في الذهن او في الخارج، كالمغناطيس الموجود في تعريفه انه حجر يجدب الحديد اذا صادفه، وهذا المعنى يلزمه سواء كان في داخل الكف او في خارجه، مصادفا للحديد ام لا.

اقول: هذا التوجيه ليس بشيء، بل يبطل معه اثبات الوجودالذهني،

ويرجع في الحقيقة الى القول بان اشباح الماهيات موجودة في الذهن لا امثالها، وذلك لان لكل شيء خاصية مترتبة على ذاتها، كالكتابةللإنسان، و البرودة و الميعان للماء،و الخشونة للارض، ونحن نعرفها بتلك الخواص، ونحكم على مانع فها باحكام ثبوتية، سواء كانت موجودة في الخارج ام لا، وبذلك نثبت لها وجوداً غير الوجود العيني، مثلا لانعرف من ماهية الجوهر الا الموجود لافي الموضوع، و هذا وان لميكن ذاتياً لها، الا انه من اللوازم البينة لها، و كذا ماهية الكيف نعرفها بتلك الخواص، بحيث يكون من نعوتها اللازمة كونها عرضا لايقبل القسمة، و النسبة لذاتها، و اما الشرط المذكور فلم يخطر ببالنا اصلا، كيف ولاحد ان يقول: الفرس المنقوش في الجدار حقيقة جوهرية بنحو هذا المعنى الذي ذكروا، اي انه لووجد خارجاً عن السطوح لكان جوهراً، و هذا كلام لافايدة فيه، اذ هو بمنزلة ان يقال لوكان العرض جوهراً لميكن حالاً في موضوع، و ايضا لنا أن نبدل لفظ الجوهر بلفظ الموجود بالفعل لأفي الموضوع، فنقول: نحن نتصور هذا المعنى بالذات و نحكم عليه بحكم ثبوتي، فلابد ان يكون الموجود لا في موضوع موجوداً في الموضوع و هذا تناقض محال، ومنهم من قال في دفع كون الصورة الذهنية للجوهر جوهرا وعرضا: إنا اذا تصورنا الأشياء بحصل في ذهننا امران، احدهما علم هو عرض جزئي قائم بالذهن، ناعت له من الكيفيات النفسانية، و ثانيها حقيقة المعلوم، و هو غير حال في الذهن ناعتا له، بل حاصل فيه حصول النار في البيت.

اقول: وكأنه اخذ هذا الكلام من كيفية ارتباط الصورة بالهيولى، حيث الصورة الجزئية من حيث ماهيتها الكلية غيرقائمة بالهيولى ولا مفتقرة اليها، بل الهيولى مفتقرة في تقومها و انحفاظها الى الصورة نمطلقة، وهي من حيث شخصيتها قائمة بالهيولى مفتقرة اليها، و الهيولى في وجودها وبقائها مستغنية عن الصورة الشخصية، فالصورة بماهي صورة مطلقة، جوهر مقوم للمادة، و بما هي شخصية مفتقرة اليها، كافتقار العرض الى المحل المستغنى عن ذلك العرض، و الفرق بين العرض و الصورة

٢ الهيئات ن م

الشخصية لايكون الا من جهة أن العرض كما يفتقر الى المحل شخصاً، كذلك يفتقر اليه نوعاً، لأن طبيعة العرض طبيعة ناعتية بخلاف الصورة، اذ لها طبيعة مطلقة غير وصفية، فحينند نقول لهذا القائل: أن اردت أن هناك امرين متغايرين بالاعتبار، موافقا لما قرره الحكماء والمحققون، فلاينفع ولايجدي في دفع الشبهة، وإن اردت انهما متغايران بالذات، فهو مع انه احداث مذهب ثالث، يرد عليه إمور، احدها: انه قد تقرر في مظانه ان كل مجر د قائم بذاته هو عالم بذاته، و بنوا على ذلك اثبات صفة العلم في الباري و المجر دات، فوجب ان يكون المعلومات الحاصلة في الذهن علماء بانفسها، وهو مما لميقل بهاحد من العقلاء، و ثانيها: اذا كان المعلوم الكلى كالإنسان غير حال في النفس ناعتا له، كان موجوداً مجرداً عن المادة قائماً بذاته بسيطا، والنفس ايضاً مجردة عن المادة قائمة بذاتــه بسيطة، فلايتصور ان يكون احدهما ظرفا للآخر، اذا لظرفية بلاحلول يكون بين الجسمانيات، و منع هذا مكابرة صريحة، وبالجملة هذا الكلام تخييل بالاتحصيل، ومنهم من ذهب الى ان كلما وجدت من الماهيات، سواء كانت جوهراً او كما او كيفا اوغيرها من المقولات في الذهن، يصير كيف بالحقيقة، وهو وان كان مستلزماً لانقلاب الحقايق، ارتكبه معتذراً بان وجود الشيء لماكان متقدما على ماهيةكما هو مذهبه، فجاز تبدل الماهية بتبدل نحو وجودها، إذ مع قطع النظر عن وجود الشيء لاماهية له اصلا، فلا استبعاد في ان يتبدل الماهية ايضاً، فاذا وجد الشيء في الخارج كان له ماهية ما، اما جوهر او كماومن مقولة اخرى، واذا تبدل الوجود و وجد في الذهن، انقلبت ماهيته، وصارت من مقولة الكيف، و زعم انبذلك يندفع اكثر الاشكالات الواردة على الوجود العلمي، ولايخفى مافيه، ولنا في هذا المقام ابحاث لطيفة وتحقيقات لأيقة، يضيق هذا المقام عن ذكرها، و قد أوردناها في كتبنا العقلية، سيما الأسفار الأربعة، و كتاب المبدأ و المعاد و كتاب الشواهد الربوبية، و سنشير اليها في بعض مشاهد هذا المفتاح".

س\_ هذا صريح في ان تصنيفه قدس سره هذاالكتاب، اي المفاتيح الغيب يكون بعدكتبه الثلاثة

واما الجواب عن الاشكال الخامس، فبان المراد من المعلوم هـو الذى يطابقه الصورة الحاصلة في النفس، لامفهوم المعلوم، و الاولـى تبديل لفظ المعلوم بلفظ ما حصلت الصورة منه.

واما عن السادس فبان المراد من المطابقة المذكورة في حد العلم، اعم من ان يكون محققة و بالفعل، او مقدرة و بالقوة، و منهم كصاحب التفسير الكبير و من تبعه، ذهب الى ان العلم ليس صورة في النفس، بل هو مجرد النسبة المتحققة بين العالم والمعلوم، حذرا عن الشبهات الواردة في ماهية العلم بمعنى الصورة الحاصلة، وما ذهب اليه سخيف جداً، فاولاً فلانه ينفي العلم بالمعدومات، اذ لانسبة بين العالم و المعدوم، و ثانيا فانه ينفي علم الواجب تعالى بالعالم و اجزائه من الممكنات قبل إيجادها، و ثالثًا بانه لايمكن تقسيم العلم بهذا المعنى الى التصور و التصديق، و رابعاً بإنانجد من انفسنا إذا إدركنا شيئًا بعد إن له نعلم، حصل في انفسنا حالة و كيفية سوى الإضافة، فليس علمنا بالشيء مجر د النسبة اليه من غير حصول اثر منه فینا، و خامساً یلزم ان یکون کل جماد عالما بکل موجود، اذمامن موجود الأ وله نسبة اليه، فثبت أن العلم ليس مجرد النسبة بين الشيء وغيره، بـل لابد فيه امر او حالة بها يقع النسبة، كما أن القدرة ليست مجرد النسبة بين المسمى بالقادر و المسمى بالمقدور، بل حالة او امر يقع بها اضافة القادرية، فليست القدرة نفس القادرية، و كذا العلم ليس مجر د العالمية.

المشهورة، التى هى الاصول لفلسفته الاعلى وبرهانه الاقوى، و المفاتيح جامع لجميع تلك الكتب التى لمن تدبر يخوض فى تياره، وصنفوقد مضى من عمره ستون سنة كما يقول بعدهذا، وعلى هذا قدكان عام تصنيفه سنته ١٠٤٠ وقدتوفى قدس سره فى سنة ١٠٥٠ و الف التفاسير فى سنة ١٠٥٠ كما كتب بخطه الشريف فى ختام كتبه التفسيرية.

## المشهد الثاني

### في تحقيق ماهية العلم بحسب ما وجدناه واخترناه

و اعلم ان ماهية العلم على ماشهد به الحدس الصحيح، بل التتبع والفحص البالغ و ضرب من الاعتبار، يرجع الى حقيقة الوجود الحاصلة للموجود المستقل في وجوده.

فنقول: العلم هو حصول ماهية شيء لامر مستقل في الوجود بنفسه او بصورته حصولا حقيقياً او حكمياً، فالعلم على ثلاثة اقسام:

الأول: حصول شيء بنفس هويته العينية لامر مستقل الوجود حصولا حقيقياً، وذلك كعلم الشيء بنفس هوية معلوله العينية، فان وجود المعلول هو بعينه وجوده للعلة الفاعلية الحقيقية.

و الثاني: حصول شيء بهويته لامر مستقل الوجود حصولا حكمياً، كعلم الذات المجردة بذاته، و كل من هذين النحوين علم حضوري، بمعنى ان وجود المعلوم في نفسه هو عبارة عن معقوليته و وجوده للجوهر العاقل، و بهذا الاعتبار قيل: العلم حضور شيء لمجرد أو عدم غيبة شيء عن مجرد، و اعتراض بعض الأشراقيين على المعنى الثاني، بان ماهية العلم على هذا التعريف يكون امر اسلبياً، مدفوع بان ظاهر هذا اللفظ و إن كان سلبيا غير محصل، لكن المقصود منه تحصيل امر و اثباته، و الأولى ان يكتفي بالتعريف الأول، و يدعى ان حضور شيء لشيء لايستدعي المغايرة، فان معنى الحاضر لايقتضى الا امرا يكون الحضور له او عنده، و اما ان ذلك الأمر الذي يقع الحضور له غير هذا الأمر الحاضر، فليس بواجب البتة، اذ لابر هان يدل على المغايرة بين الحاضر وما حضر له، و ذكر الشيخ ابوعلى في مواضع من كتبه ان كون الشيء عاقلا و كونه معقولا لايقتضى اثنينية في الذات، ولا اثنينية في الاعتبار، فالذات واحدة و الاعتبار واحد، لكن في الاعتبار تقديم و تأخير، و إنما سمينا حصول المجرد لذاته حصولا حكميا نظراً الى ظاهر اللفظ، و الإفهو في باب الحصول اشد من حصول الشيء لغيره.

المفتاح الثالث

الثالث: حصول شيء بصورته لابنفس هويته العينية لامر مستقل الوجود حصولًا حقيقياً، كعلم النفوس الأنسانية بما يحصل في ذواتها او آلاتها من صور الموجودات الخارجية او الصور التي اخترعها، بل نقول: حقيقة العلم نفس الحصول و الوجود مطلقا، فكل ماهو موجود اي نحو من الانحاء فهو معلوم لماهو موجود له، و اما كون القائم بالغير غير معلوم لذاته، فذلك لأن وجود ذاته ليس له، بل لموضوعه، ولـو كان وجود الامر الحال بالغير لنفس ذلك الحال لكان معلوما له، و اما أن الهيولي غير عالمة بالصور المحسوسة القائمة، فلان الهيولي ليس لها وجود بالاستقلال، لأن وجودها قوة وجود الصور التي مصورة بها، وكذلك كلُّ واحد من الموجودات المتباينة الاوضاع و الموضوعات و المحال، غير عالم بالآخري لعدم و جودها له، وليس مجرد وجهود الشيء كافيها لصير ورته معلوما، والا لكان كل من له صلاحية العالمية عالما بجميع الموجودات، وليس كذلك، فلابد في حصول العلم من احد الأمرين، اما الاتحاد و اما العلاقة الوجودية الذاتية، والعلاقة الذاتية، منحصرة فيي العلية، فكل موجود مستقل الوجود قائم الذات فهو عالم بذاته، لاتحاد ذاته مذاته، وكل موجود كذلك، فهو عالم بمعلولاته، فالمعلولات أن كانت معلوليتها بحسب وجودها الاصلى العيني، فيكون العلم بها علما حضورياً، و ان كانت معلوليتها بحسب وجودها الذهني الظلي، فيكون العلم بها علما حصوليا، وبالحقيقة المعلوم بالذات في العلم الحصولي الصوري نفس الصور الحاصلة، وماخرج عن التصور من وجود الأمر المطابق لها فهو معلوم بالعرض و بالمجاز، لإن العلاقة الوجودية غير حاصلة بين هذا العالم و بينها.

و مما يدل على ماذكرناه قول بعض الحكماء في كتاب المسمى بالتحصيل. لماكان وجود المحسوس و المعقول في ذاته وجوده لمدركه، كان وجوده لمدركه نفس محسوسيته و معقوليته، لم يصح ان يكون ما وجوده لغيره مدركاً لذاته، ومدرك ذاته يجب ان يكون نفس وجوده الااراكه بذاته، و كل ما وجوده لذاته، فهو مدرك لذاته، اذ ليس وجوده الا

كونه مدركا، فالأمور التي يدرك ذواتها لايصح ان تكون مقارنة لمادة، والا لكان وجودها لغيرها، واما الامور المجردة عن المادة فانها يجب ان يدرك ذواتها والالكان وجودها لغيرها، وكل ماهو محجوب عن ذاته فلمقارنة المادة غير مدرك لذاته، ويشهد بهذا أن القوى الحسبة كالبصر و اللمس و الذوق لاتدرك ذواتها، ثم قال في موضع اخر لبيان العقل و المعقول: أذ قد علمت أن معقولية الشيء و وجوده لغيره من حيث هو معقول و احد، فاذا كان وجوده لغيره كان معقولاً له، و اذا كان وجوده لذاته فهو معقول ذاته، و اقوى الموجودات هو الوجود المستغنى عن الماهية، و اضعف الموجودات ما حقيقته القوة، و هذا هو الهيولي، فما وجوده اقوى الموجودات فهو اقوى في باب المعقول، انتهى، و فيهاشارة الى لمية كون الهيولي غير شاعرة بذاتها، فإن العلم كما عرفت هو الوجود، فما يكون وجوده بالفعل كان علمه بالفعل، ومايكون وجوده بالقوة كان علمه من هذه الجهة بالقوة، فقد تحقق وتبين ان مناط كون الشيء معلوماً، هو وجوده لامر مستقل الوجود، سواء كان وجوداً عينياً او وجـوداً صورياً ارتسامياً.  $\geq_j$ 

## المشهد الثالث

فى الاشارة الى دفع الاشكالات الوازدة فى حصول كليات الجوهر و ساير المتولات للنفس، من لزوم كون شيء واحد فى العلم الصورى الارتسامى جوهراً و كيفاً، او كماً وكيفا، او اينا وكيفا.

ولنمهد لبيان ذلك مقدمة وهى: ان الحمل والاتحاد بين شيئين قد يكون بالمعنى والمفهوم، وقد يكون بالهوية و الوجود، والاول مفاد الحمل الاولى الذاتى، و الثانى مفادالحمل العرضى، فالحكم فى الاول بان الموضوع معناه و مفهومه نفس معنى المحمول ومفهومه، كمافى قولنا: الانسان انسان، و الكلى كلى، والجزئى جزئى، اذا قصد فى كل من الطرفين نفس المفهوم، وفى الثانى بان الموضوع من افراد المحمول و مصداقه، سواء كانت القضية طبيعية، كما فى قولنا الانسان كلى، او متعارفة، اعم

من ان يكون المحمول عرضيا و الحمل بالعرض، كما في قولنا: زيدكاتب اوماش، او ذاتيا، والحمل بالذات، كما في قولنا زيد انسان او حيوان، ثم انه قد يصدق الشيء على نفسه باحد الحمل، ويكذب عنها بالاخر، كمفهوم العدم واللاشيء واللامفهوم و الجزئي و التشخص و الجنس وشريك الباري و كثير من هذه النظاير، بل مفهوم الحركة و الزمان والاستعداد والهيولي والعدد من هذا القبيل، فلكل منها مفهوم يكون ذلك المفهوم فرداً لنقيضه، فإن مفهوم الجزئي ليس بجزئي بل هوكلي، و مفهوم اللاشيء شياء، ومفهوم التشخص ليس تشخصاً، و مفهوم الزمان ليس بزمان.

فاذا تقرر هذا فنقول: أن غاية مايستدعيه دلايل الوجود الذهني للإشياء الموجودة في الاعيان، ليس الاحصول معانيها ومفهوماتها في النفس دون حصول وجوداتها وهوياتها، والالكان الذهب خارجاً، فالحاضر في الذهن من الجوهر والكم والاين، معانيها ومفهوماتها، فنقول: لايلزم كليا ان يكون معنى الشيء مندرجاً تحته، بل لابد كليا ان يحمل عليه نفسه بالحمل الأولى، ولايلزم كليا أن يحمل الشيء على نفسه بالحمل المتعارف، فمفهوم الجوهر جوهر بالحمل الأولى، كيف بالحمل المتعارف، فجميع المعاني الموجودة في النفس بحسب وجودها، هذا الوجود مندرجة تحت الكيف النفساني اندراج الأخص تحت الاعم، و اتحاد الافر ادبالماهية المشتركة، وهي مع ذلك مفهومات متعددة لأشياء متخالفة الحقايق كالجوهر والكم والكيف وغيرها، مثلا مفهوم الحيوان موجود في الذهن بوجود قائم بالموضوع غيرقابل للقسمة، والنسبة لذاته فهو جوهر ذهني، وهو بعينه كيف خارجي بالااختلاف حَيثيَّة، وكذلك هوكلي بالاضافة الى الافراد الخارجية، شخصي بالإضافة الى ما في النفس، و كذلك هو علم خارجي و معلوم ذهني، وكذا الكلام فيغيره من المفهومات، فاجعل هذه القاعدة مقياساً في تعقل أي مفهوم كان حاصلا من الموجودات العينية في الذهن، ومن ارتكب القول بان عند تصورنا الانسان يوجد في ذهننا حسم ذونمو واغتذاء وحركة ارادية وادراكات جزئية او كلية،بمعنى إنه يصدق عليه هذه المعاني صدقا عرضيا، ويحمل حملا شايعاً صناعيا، فقد

بالغ فى مصادمة الوجدان ومكابرة العقل، فعند احكام هذه القاعدة التى مهدناها لاحاجة الى القول بانقلاب الحقايق، كما فعله بعضهم، ولا الى القول بان الصورة الجوهرية كيف بالمجاز جوهر بالذات، كما زعمه بعض اخر، ولا الى القول بان العلم نسبة محضة بين العالم والمعلوم، كما توهمه بعض آخر، فظهر ان معنى كون العلم بكل مقولة من تلك المقولة كما اشتهر توجيهه ماذا يكون؟

فان رجعت وقلت: اليس الجوهر مأخوذاً في حدود طبايع اجناسه وانواعه، وكذا الكم، والنسبة في طبايع افرادها و انواعها كما يقال: الانسان جوهر قابل للابعاد نام حساس ناطق، والزمان كممتصل غير قار، فكيف لايكون الانسان الذهني جوهراً، والجوهر مأخوذ في حده، وكذا المعقول من اقسام بواقي المعقولات كيفلايكون مندرجة تحتمقولاتها، وهي معتبرة في حدود انفس تلك الاقسام.

قلت: تذكر ما ذكرناه لك و تنبه بما نبهناك حتى تعلم: ان مجرد كون مفهوم الجنس بعيداً او قريباً كالجوهر او الحيوان، مأخوذاً فى تحديد شىء، كالانسان مثلا لايستدعى كليا ان يصير المجموع الحاصل منذلك المفهوم مع مفهوم اخر كباقى الفصول البعيدة او القريبة مندرجا تحت ذلك المفهوم، بل اللازم صدقه على افراده الخارجية، و كذا فى ساير المواد وانواع المقولات.

# المشهل الرابع في بيان منهج اخر في كيفية ادراك النفس للمعتولات الكلية

قدمر فيما سبق ان النفس الانسانية بالقياس الى مدركاتهاالحسية والخيالية، اشبه بالفاعل المخترع منها بالقابل بلالمتصف، وبهاندفع كثير من المشكلات المتعلقة بادراكها للامور الانفعالية، والان نقول: اما حالها بالقياس الى الصور العقلية للانواع الجوهرية المتأصلة فى الوجود، فهى بمجرد اضافة شهودية انكشافية، ونسبة نورية حضورية، يحصل لها الى ذوات نورية عقلية، و صور مفارقة واقعة فى عالم الابداع، موجودة فى

صقع الألهية، و كيفية ادراك النفس اياها، بان تلك الصور النقية الألهية، لغاية شرفها و علوها و بعدها عن اقليم النفس المتعلقة بالأجرام، لم يتيسر للنفس ان تشاهدها على التمام مشاهدة نورية، وير اها رؤية كاملة عقلية لالحجاب مرسل بينهما، بل لقصور النفس وعجزها واستيلاء احكام الطبيعة الظلمانية عليها، فلاجرم تشاهدها مشاهدة ضعيفة، كمن ابصر بهذا البصر الحسى شخصاً من بعد، فيحتمل عنده اشياء كثيرة، فكذلك يحتمل المثال النوري و الصورة العقلية القائمة بذاتها بحسب الشهود النفسي، والبصيرة الضعيفة العقلية، الأبهام والعموم و الأشتراك بالنسبة الى اشخاص موجودة منه في هذا العالم، هي معاليل ذلك المثال النوري، والمعلول متحد مع علته اتحاداً معنويا، فالنفس الإنسانية مادامت في هذا العالم، يكون تعقلها للإشباء العقلية الذوات المفارقة الوجودات تعقلا ضعيفا، قاسلا للإشتراك بين جزئيات يكون لها ارتباط معلولي بذلك المدرك العقلي، لانها امثلة لحقيقته واثار لوجوده فما يقال: ان العلم بالشيء هو الصورة الحاصلة منه للنفس، ير اد بذلك القول هذا الذي ذكر ناه، فإن كل حصول صورة لايلزم أن يكون حصولها للقابل، ولا أن أطلاق الصورة يجب أن يكون لمايقوم بمادة او موضوع، فالصور المادية لو فرضت مجردة عن المادة لكانت صوراً قائمة بانفسها، معقولة لذواتها، ولما حصلت لها سواء كان ذلك الشيء علة لها أو معلولالها، لكن وجودها و حصولها لفاعلها أكب واقوى من حصولها لمفعولها.

قال يعقوب بن اسحق الكندى: اذا كانت العلة الاولى متصلة بنا لفيضه علينا، وكنا غير متصلين به الا من جهة فقد يمكن فينا ملاحظته على قدر ملاحظتنا له، لانها اغرزواوفرواشد استغراقاً لنا، و اذا كان الامر كذلك، فقد بعد عن الحق بعداً كثيراً من ظن ان العلة الاولى لا يعلم الجزئيات انتهى.

## كشف وانارة

فالنفس عند ادراكها لكل معقول من المعقولات الكلية، يشاهد

ذواتاً مجردة و صوراً مفارقة لابتجريد مجرد اياها، و انتزاع معقولها من محسوسها كما هو المشهور، وعليه الجمهور، بل بانتقال و مسافرة للنفس من المحسوس و هو المعقول الهيولاني، الى المتخيل و هو المعقول بالملكة، و منه الى المعقول بالفعل والعقل الفعال، وارتحال لها من الدنيا الى الاخرى، ثم الى ماورائهما، و فى قوله تعالى: ولقد علمتم النشأة الاولى فلولاتذكرون أشارة الى هذا المعنى، فان معرفة امور الاخرة على الحقيقة فى معرفة امور الدنيا، لان معرفتها معرفة مابعد الطبيعة بالقياس الى انفسنا، وان كانت بحسب الوجود، نفسه ماقبل الطبيعة، وبالجملة النفس ينتقل من الدنيا الى الاخرى بواسطة ارتياضها بادراك العلوم، ويسافر من المحسوسات الى ماورائها، ومخرجها من هذا العالم الى الاخرة، و من المحسوسات الى ماورائها، ملك نقالة اسمه واهب الحيوة و نافخ الصور، وسنزيدك ايضاحاً فى كشف هذا المقام، والغرض هاهنا هو الاشارة الى وجه اندفاع بعض الشبه المتعلقة بمسئلة العلم، التى عييت افهام الانام عن حلها، والله الهادى الى دارالسلام.

## المشهلا الخامس في الاثارة الى فضيلة العلم

اعلم ان الانسان مشارك للبهايم في الشهوة، و مشارك للملائكة في العقل، فنقول: ان الامور التي يصادفها الانسان على اربعة اقسام، الاول مايرضاه العقل ولايرضاه الشهوة ولايرضاه العقل، الثالث مايرضاه العقل والشهوة، الرابع مالايرضاه العقل والشهوة معاً، اما الاول فكالامراض والفقر والمكاره في الدنيا، و اما الثاني فهو كالمعاصي كلها، و اما الثالث فهو العلم، و اما الرابع فهو الجهل، فينزل العلم من الجهل، منزلة الجنة من النار، فكما ان العقل والشهوة لايرضيان بالنار، كذا لايرضيان بالجهل، وكما انهما يرضيان بالجنة، يرضيان بالعلم، فمن رضى بالجهل رضى بنار حاضرة، ومن اشتغل بالعلم فقد خاض في جنة

حاضرة، ثم من اختار العلم يقال له غداً تعودت المقام في الجنة، فادخل الجنة، ومن اكتفى بالجهل يقال: تعودت النار، فادخل النار، والذى يدل على ان العلم جنة والجهل نار، ان كمال اللذة فى ادراك المحبوب، وكما الألم في البعد عن المحبوب، فلذة الذوق عبارة عن ادراك الطعوم الموافقة للبدن، ولذة البصر ادراك الأضواء والألوان، و لذة الشم ادراك الروايح الطيبة، ولذة اللمس ادراك الملايمات اللمسية من المناكح الشهبة وغيرها، و لذة الخيال بادراك المتخيلات، و لذة الوهم بالرجاء، و الم كل منها بادراك مايضاده، و أما النفس الناطقة الإنسانية فلذتها و كمالها فى ادراك المعقولات الدائمة، كذات الواجب و صفاته وافعاله، كالعقول و النفوس الكلية، والطبايع الكلية والأجرام الكلية، وبالجملة هيئة الوجود كله، ولهذا قالت الحكماء: كمال النفس فى ان يصير عالماً عقليا مضاهياً للعالم الموجود، فان العالم عالم بصورته لأبمادته.

و تحقيق ذلك كماذهب اليه جمع عظيم من اكابر الحكماءالسابقين، كارسطو و شيعته مثل اسكندر و فرفوريوس، و من فلاسفة الاسلام ابينصر: ان كل ادراك سواء كان علما كلياً او احساساً جزئيا، باتحاد المدرك بالمدرك، فالقوة الباصرة يتحد بما ادركته وتصورت به من صورةالالوان والاضواء، والقوة العقلية المسماة بالعقل الهيولاني تتحد بماتصورته و تصورت به من الصور العقلية.

و بيان ذلك كما ذكره اسكندر في مقالته: ان العقل على ثلاثة أضرب:

احدها الهيولاني، و يعنى به شيء ما، موضوع يمكن ان يصير شيئا اخر مشار اليه بوجود صورة مافيه، فكما ان وجود الهيولي انما هو في ذاته يمكن ان يصير كل شيء من طريق الامكان، كذلك ايضا ما بالقوة من جهة ماهو بالقوة، فهو هيولاني، فالعقل ايضاً الذي لهيعقل الا انه ممكن ان يعقل فهو هيولاني، و قوة النفس التي هي هكذا عقل هيولاني، وليس هو واحداً من الموجودات بالفعل، الاانه يمكن ان يكون فيه كلها بان يصير

٥- عندالموت - المطبوعة

متصوراً للاشياء الموجودة كلها ولاينبغي لمدرك الكلان يكون بالفعل بطبيعة مخصوصة بواحد من المدركات، لانه لوكان كذلك، لكان عند ادراكه للاشياء التي من خارج يعوقه صورته التي تخصه عن تصور تلك، فان الحواس ايضاً لاتدرك الاشياء التي وجودها انما هو فيها، وكذلك البصر، فان الالة التي هو فيها لالون لها خاص، والة الشم ليست لها رايحة، سيما التي يدركها، وكذا اللمس، فانه وان لم يخل عن الكيفية الملموسة مطلقا، الا انه خال عما هو يخالفها من الكيفيات، فظهر انه لايمكن في الحواس ان يدرك الحس شيئا هوله، فالقوة العاقلة لما كان من شأنها ان تدرك الكل، فليس هو اذاً واحداً من الموجودات بالفعل، ولكنه بالقوة كلها، بخلاف الحواس، فانها داخلة تحت كثير من المعاني، كالجسمية وغيرها من الكيفيات التي توجد فيها بالفعل، لا التي تكون مدركة لها، فليست هي بالفعل الاشياء التي يدركها، ولكنها اشياء اخر بالفعل، ولذلك ليس حس من الحواس مدركا لكل محسوس، لان الحس ايضا هو شيء مابالفعل، فاما العقل فليس هو البتة شيئاً من الموجودات بالفعل، ولاهو شيئامحسوسا فاما العقل فليس هو البتة شيئاً من الموجودات بالفعل، ولاهو شيئامحسوسا ما العقل فليس هو البتة شيئاً من الموجودات بالفعل، ولاهو شيئامحسوسا ما العقل فليس هو البتة شيئاً من الموجودات بالفعل، ولاهو شيئامحسوسا ما العقل فليس هو البتة شيئاً من الموجودات بالفعل، ولاهو شيئامحسوسا ما العقل فليس هو البتة شيئاً من الموجودات بالفعل، ولاهو شيئامحسوسا ما العقل فليس هو البتة شيئاً من الموجودات بالفعل، ولاهو شيئامحسوسا ما العقل فليس هو البتة شيئاً من الموجودات بالفعل، ولاهو شيئامحسوسا ما العقل فليس هو البتة شيئاً من الموجودات بالفعل.

و ثانيها الذى قد صار يعقل، وله ملكة ان يعقل، وقادر ان يأخذ صور المعقولات بقوة فى نفسه، وقياسه قياس الذين فيهم ملكة الصناعات القادرين بانفسهم على ان يعملوا اعمالهم و يصنعوا صنايعهم، فان الاول ماكان شبيها بهؤلاء، بل بالذين فيهم قوة يقبلون بها الصناعة، حتى يصير واصناعا، و هذا العقل الهيولاني من بعد ان صارت له ملكة، و استفادان يعقل و ان يعقل، فإنما يكون فى الذين قد استكملوا.

و اما العقل الثالث وهو غير الاثنين الموصوفين، فهو العقل الفعال، وهو الذي به يصير الهيولاني له ملكة، وقياس هذا الفاعل كما قاله ارسطو: قياس الضوء للابصار و المبصرات، فكما ان الضوء هو علة الالوان المبصرة بالقوة في ان يصير مبصرة بالفعل، كذلك هذا العقل يجعل العقل الهيولاني الذي هو بالقوة عقلا بالفعل، بان يثبت فيه ملكة التصور العقلي، و هذا هو بطبيعته معقول وهو بالفعل هكذا، لانه فاعل التصور العقلي، و سائق

العقل الهيولاني الى العقل بالفعل، فكذلك هو عقل من جهة ان الصور الهيو لانية التي هي معقولات بالقوة انما يصير معقولة بالفعل، لأن هذا العقل يجردها و يخرجها من الهيولي التي كانت وجودها بسببها بالقوة، فيجعلها هو معقولة، فحينئذ اذا عقلت كل واحدة منها فانها يصير بالفعل معقو لا وعقلا، ولم يكن من قبل هكذا، لان العقل بالفعل ليس هو شيئًا غير الصور المعقولة، فكذلك كل واحدة من هذه التي ليست معقولة علي الاطلاق، اذا عقلت صارت عقلا، لأنه كما أن العلم الذي هو بالفعل أنما هو للمعلوم الذي هو بالفعل، والمعلوم اذا صار بالفعل كان علما و معلوما، و كما ان وجود المحسوس بما هو محسوس نفس وجوده للجوهر الحاس، فكذلك وجود المعقول بما هو معقول و موجوديته نفس وجوده للقوة العاقلة، فالقوة الهيو لانية عندما صارت عقلا بالفعل تصير عين الأشياء المعقولة، ولاشبهة في ان الاشياء المعقولة وجودها افضل الوجود واشرف الخيرات بعد الأول، فأي سعادة للنفس أجل وأقوى من أمر يصير بقوتها الهيو لانية منتقلة من حد المحسوس الى حد المعقول و عالم القدس، صابية في الصقع الألهي، منخرطة في سلك الجواهر المفارقة، و الصور المجردة التي هي مطارح الاشعة الالهية، ومواضع الانوار واللذات الواجبية،وقوابل الابتهاجات الغير المتناهية.

# المشهد السادس

في الدلالة على فضيلة العلم من الكتاب و الحديث و الآثار

واما شواهد القرانيه فمن وجوه:

احدها قوله: شهد الله انه لا اله الاهو و الملائكة و اولوا العلم، فانظر كيف بدأ بنفسه، و ثنى بالملائكة، وثلث باهل العلم، و ناهيك بهذا شرفا و فضلا وجلالة ونبلا.

وثانيها ان الله تعالى سمى العلم بالحكمة، ثم انه عظم امر الحكمة و ذكرها في كثير من المواضع على سبيل الامتنان والاهتمام والاستعظام،

فقد قال فى البقرة، و من يؤت الحكمة فقد اوتى خيرا كثيراً، و ما انزل عليكم من الكتاب والحكمة أ، و قال فى النساء: و انزل الله عليك الكتاب والحكمة أ، و قال فى الانعام: والحكمة أ، و قال فى الانعام: اولئك الذين اتيناهم الكتاب والحكم أ، وقال فى لقمان: و لقد اتينا لقمن الحكمة أ، وفى النحل: ادع الى سبيل ربك بالحكمة و الموعظة الحسنة أم و المفسرون و ان ذكروا فى معنى الحكمة وجوها مختلفة حسب وجوه المناسبة، كالموعظة والفهم والنبوة والقران، الأ ان مرجع جميعها الى العلم، كما هو مكشوف عند اهل البصيرة.

وثالثها قوله تعالى: هل يستوى الذين يعلمون والذين لايعلمون أ، وقد فرق الله تعالى بين سبعة نفر فى كتابه الكريم، فقد فرق بين الخبيث والطيب، فقال: قل لايستوى الخبيث والطيب، و بين الاعمى و البصير، قل هل يستوى الاعمى والبصير، وبين النور والظلمة، هل تستوى الظلمات والنور ، وبين الجنة والنار، و بين الظل والحرور.

واذا تأملت هذه الوجوه تاملا لطيفا، وجدت كل ذلك مأخوذا من الفرق بين العالم والجاهل، وبين العلم و الجهل.

و رابعها قوله تعالى: واطيعوا الله و اطيعوا الرسول و اولى الامر منكم ١٠٠ والمراد من اولى الامر، هم الراسخون فى العلم على اصح اقوال المفسرين المشهورين، لا الملوك والامراء ذوى الشوكة، وعند مفسرى اصحابنا الامامية رضوان الله عليهم، المراد بهم اهل بيت النبوة والطهارة سلام الله عليهم اجمعين، ثم انظر الى هذه المرتبة فانه سبحانه ذكر العالم الراسخ فى المرتبة الثالثة فى قوله: شهد الله انه لااله الاهو والملائكة و

| ٧- بقره ٢٦٩   | ۸۔ بقرہ ۲۳۱  |
|---------------|--------------|
| ۹_ نساء ۱۱۳   | ۱۰_ نساء ٥٤  |
| ۱۱ – انعام ۸۹ | ١٢ لقمان ١٢  |
| ۱۲۰ نحل ۱۲۰   | ۱۶۔ زمر ۹    |
| ١٠٠ مائده ٠٠٠ | ١٦_ انعام ٥٠ |
| ١٧ ــ رعد ١٦  | ۱۸ نساء ٥٩   |

اولوا العلم ۱۹، ثم انه تعالى زاد فى الاكرام فجعلهم فى المرتبة الثانية فـى الايتين، ومايعلم تأويله الا الله و الراسخون فــى العلم ۲۰، وقال: قلكفى بالله شهيداً بينى و بينكم ومن عنده علم الكتاب ۲۱.

وخامسها قوله: يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين اوتوا العلم درجات المرجات الله على المؤمنين بسبعمأة درجة مابين الدرجتين مسيرة خمس مأة عام، قال بعضهم: ان الله تعالى ذكر الدرجات لاربعة اصناف، اولها للمؤمنين من اهل بدر، قوله: انما المؤمنون الذين اذا ذكر الله وجلت قلوبهم، الى قول لهم درجات عند ربهم ألا النانية للمجاهدين، قوله: فضل الله المجاهدين باموالهم و انفسهم على القاعدين درجة أو الثالثة لمن عمل الصالحات، و من يأته مؤمناً قد عمل الصالحات فاولئك لهم الدرجات العلى أو الرابعة للعلماء، والذين اوتوا العلم درجات أن فالله تعالى قد فضل اهل بدر على غيرهم من المؤمنين العرجات، و فضل المجاهدين على القاعدين بدرجات، و فضل الصالحين على هؤلاء بدرجات، ثم فضل العلماء على جميع الاصناف بدرجات، فوجب على هؤلاء بدرجات، ثم فضل العلماء على جميع الاصناف بدرجات، فوجب كون العلماء افضل الناس.

وسادسها قوله: انما يخشى الله من عباده العلماء ٢٠٠، فوصفهم بما وصف به الملائكة المقربين من قوله: وهم من خشيته مشفقون ٢٨، وفي هذه الايــة وجوه من الدلالات على فضل اهل العلم.

الأول الدلالة على كونهم من اهل الجنة، لقوله: جزاؤهم عندربهم جنات عدن تجرى من تحتها الانهار الى قوله: ذلك لمن خشى ربه من لقوله تعالى: ولمن خاف مقام ربه جنتان ٣٠، والدليل على ان العالم انما

| <ul><li>٢٠ آل عمران ٧</li></ul> | ۱۹ – آل عمران ۱۸ |
|---------------------------------|------------------|
| ۲۲ مجادله ۱۱                    | ٢١ رعد ٤٣        |
| ۲۶ نساء ۹٥                      | ۲۳ انفال ۲       |
| ۲۷ مجادله ۱۱                    | ٧٥ طه ٧٥         |
| ۲۸_انبیاء ۲۸                    | ۲۷ فاطر ۲۸       |
| <b>٣٠</b> رحمان ٤٦              | ۲۹ بینة ۸        |

يخشى الله دون غيره، انه لابد في الخشية من العلم بامور ثلاثة:

احدها العلم بالقدرة التامة، فان الملك قديعلم من رعيته انهم عالمون بافعاله القبيحة، لكنه لايخافهم، لعلمه بعدم قدرتهم على دفعه،

و الثاني العلم بكونه عالما، لأن السارق من مال السلطان يعلم قدرته، ولكنه اعتمد على انه غير عالم بسرقته فلايخافه،

والثالث العلم بكونه حكيما لايفعل اموراً جزافية، فان المسخرة عالم السلطان على قبيح عمله وبقدرته على زجره، لكنه يعتمد في سخريته على انه قديرضى بمالاينبغى، فلايخاف، امالو علم انه حكيم لايرضى بسفاهته لكان خائفا منه، وهذا عمدة الوجوه، فان اكثر المتكلمين يزعمون انه تعالى، له ان يغفر الكبائر والفواحش كلها، و له ان يعذب اهل العبادة والتقوى، بخلاف العالم بالله، فانه يعلم انه تعالى لا يهمل شيئاً من الطاعات و المعاصى الا ويجزيه بما كانوا يعملون فان لكل فعل سببا وغاية، لايمكن ان يترتب غاية الشر على فعل الخير ولاعكسه، و اما التفضل و العفو و المغفرة، فجميع ذلك ثابت، الا ان لها اسبابا خفية في علم الله، ينشأ من حانب الله، فثبت ان الخوف و الخشية من لوازم العلم بالله، و انه سبب دخول الجنة، و ذلك لان العالم اذا علم بنور الايمان ان اللذة العاجلة حقيرة في مقابلة الالم الاجل، صار ذلك الايمان سببا لفراره عن تلك حقيرة في مقابلة الالم الاجل، صار ذلك الايمان سببا لفراره عن تلك للواجب، كان من اهل الثواب، فقد ثبت بالشواهد العقلية و النقلية، ان العالم بالله خائف، و الخائف من اهل الجنة.

الثانى ان ظاهر الآية تدل على انه ليس للجنة اهل الا العلماء، وذلك لان كلمة انما للحصر، فهذا يدل على ان خشية الله لايحصل الالعلماء، و الآية الاخرى و هى قوله: ذلك لمن خشى ربه، دالة على ان الجنة لاهل الخشية، فدل مجموعهما على انه ليس للجنة اهل الا العلماء.

ثم اعلم: ان هذه الآية فيها تخويف شديد، وذلك لأنه ثبت ان الخشية من لوازم العلم، فعند عدم الخشية يلزم عدم العلم بالله، وهذه الدقيقة تنبهك على ان العلم الذي هو سبب القرب من الله الذي يورث الخشية،

و ان انواع المجادلات الكلامية والتفريعات الفقهية و ان دقت و غمضت، اذا خلت عن افادة الخشية كان من العلم المذموم.

الثالث انه قرى انما يخشى الله من عباده العلماء، برفع الاول ونصب الثانى، و معنى هذه القرائة انه لوجازت الخشية على الله تعالى، لماخشى الا العلماء، لانهم هم الذين يميزون بين ما يجوز ومالا يجوز، و اما الجاهل حيث لايميز بين هذين البابين، فاى مبالاة ٣٠ و اى التفات اليه، ففى هذه القرائة نهاية المنصب والتعظيم للعلماء.

وسابعها قوله تعالى: وقل رب زدنى علما<sup>٣٢</sup>، و فيه ادل الدليل على نفاسة العلم و علو مرتبة العالم، وفرط محبة الله اياه، حيث امر نبيه صلوات إلله عليه بالازدياد منه خاصة دون غيره، و قال قتادة: لواكتفى احد من العلم لاكتفى موسى عليه السلام، ولم يقل: هل اتبعك على ان تعلمن مما علمت رشدا<sup>٣٣</sup>.

وثامنها قوله: قال الذي عنده علم من الكتاب انا آتيك<sup>79</sup>، تنبيهاً على انه اقتدر على ذلك بقوة العلم.

و تاسعها قوله تعالى: قال الذين اوتوا العلم ويلكم ثواب الله خير لمن امن ٣٥، بين ان تعظيم قدر الاخرة و الزهد في الدنيا والاعراض عنها انما يحصل بالعلم.

و عاشرها قوله تعالى: ويرى الذين اوتوا العلم الذى انزل اليك من ربك هوالحق ""، بين ان حقيقة الانزال للقرآن و حقيقة الارسال للرسول انما يعرف بالعلم، وحاصله ان الايمان بالقران و التصديق بالرسول لايكونان الا من العلماء، و ليس لغيرهم من المسلمين الا الاقرار باللسان و ما يجرى مجراه، كما قال تعالى : و تاك الامثال نضر بها للناس و ما يعقلها الا العالمون "".

112 db \_WY

٣١\_ مبالات - المطبوعة

۳۶ نمل ۶۶

۳۳ کهف ۲۶

<sup>4</sup> L. W4

۳۵۔ قصص ۸۰

۳۷ سبا ۲

٣٧\_ عنكبوت ٤٣

والحادى عشر قوله تعالى: يا بنى آدم قد انزلنا عليكم لباساً يوارى سواتكم ٢٠٠٠، يعنى العلم، و ريشا يعنى اليقين، ولباس التقوى، يعنى الحياء. والثانى عشر قوله تعالى: بل هوايات بينات فى صدور الذين اوتوا العلم ٣٠٠، دال على مزية عظيمة لاهل العلم، و كذا قوله: خلق الانسان علمة البيان ٤٠٠، ذكر ذلك فى معرض الامتنان.

و اما الاخبار فمن طريق اصحابنا مستندا عن ابي عبدالله عليه السلام، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: من سلك طريقا يطلب فيه علما. سلك الله به طريقا الى الجنة و أن الملائكه لتضع اجنحتها لطالب العلم رضاً به، وانه يستغفر لطالب العلم من في السماء ومن في الارض حتى الحوت في البحر، وفضل العالم على العابد كفضل القمر على ساير النجوم ليلة البدر، و ان العلماء ورثة الانبياء، ان الانبياء لم يورثوا ديناراً ولادرهماً، ولكن ورثوا العلم، فمن اخذ منه اخذ بحظ وافر، و معلوم انه لارتبة فوق رتبة النبوة، فلأشرف فوق شرف الوراثة لتلك الرتبة، وعنه عليهالسلام، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: طلب العلم فريضة على كل مسلم، و عن على ابن الحسين عليهماالسلام: لويعلم الناس ما في طلب العلم لطلبوه ولو بسفك المهج وخوض اللجج، ان الله تعالى اوحى الى دانيال: ان امقت عبيدي الى الجاهل المستخف بحق اهل العلم، التارك للاقتداء بهم، وان احب عبيدي الى التقى الطالب للثواب الجزيل، اللازم للعلماء،التابع للحكماء ١٤، القابل عن الحكماء ٢٤، و قال ابوعبدالله عليه السلام: من تعلم العلم وعمل به وعلم لله، دعى في ملكوت السماء عظيماً، فقيل: تعلم لله، وعمل لله، و علم لله و عن ابي عبدالله عليه السلام: العلماء امناء، و الاتقياء حصون، والأوصياء سادة، و في رواية العلماء منار، و عنه عليهالسلام و عن ابائه عليهم السلام قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: لاخير في العيش الا لرجلين، عالم مطاع ومستمع واع، و عنابيجعفر عليه السلام قال: عالم

٤١ للحلماء ن ل. والكافي

٣٩ عنكبوت ٤٩

۳۸ اعراف ۲۲

۶۰ رحمن ۳ و ۶

٢٤\_ الحكماء ن م

ينتفع بعلمه افضل من سبعين الف عابد، و عن ابى الحسن موسى ابن جعفر عليهما السلام قال: محادثة الجاهل على المزابل، خير من محادثة الجاهل على الزرابي،

واما عن طرق غيرهم، فعن انس قال: قال النبي صلى الله عليه و آله: من احب ان ينظر الى عتقاء الله من النار فلينظر الى المتعلمين، فو\_ الذي نفسي بيده، مامن متعلم تختلف الى باب العالم الاكتب الله له بكل قدم عبادة سنة، و بني له بكل قدم مدينة في الجنة، ويمشى في الأرض و الارض يستغفر له، ويمسى ويصبح مغفوراً له، وشهدت الملائكة لهم بانهم عتقاء الله من النار، و قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: من طلب العلم لغيرالله لم يخرج من الدنيا حتى يأتى عليه العلم فيكون لله عن العلم عن الحسن مر فوعا: من جائه الموت وهو يطلب العلم ليحيي بهالاسلام، كان بينه و بين الانبياء درجة واحدة في الجنة، وعن ابي موسى الاشعري قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: يبعث الله عباده يوم القيامة، ثم يميز العلماء، فيقول: يا معشر العلماء، انبي لم اضع نوري فيكم الا لعلمي بكم، و لااضع علمي بكم لاعذبكم، انطلقوا فقد غفرت لكموقال رسول الله صلى الله عليه وآله: معلم الخير اذا مات بكي عليه طير السماء ودواب الأرض وحيتان البحور، وعنه صلى الله عليه وآله: من صلى خلف عالم من العلماء، فكانما صلى خلف نبى من الانبياء، وعنه صلى الله عليه وآله: فضل العالم على العابد سبعين درجة، بين كل درجة حضر ٤٤ الفرس سبعين عاما، وذلك لأن الشيطان يضع البدعة للناس، يبصر ها العالم فيزيلها، و العابد يقبل على

٣٤ اى لم يخرج من الدنيا بعد، الا ان يطلب العلم لله وحده، فحينئذ يخرج من الدنيا، ومن يخرج من الدنيا، ومن يخرج من الدنيا عليه العلم فيكون لله، لان العلم من سنخ الوجود، و الخروج من القوة (الدنيا) الى الفعل (اى الى الاخرة) يحتاج الى حركة جوهرية متجددة، التى هى خارجة من الزمان و المكان لانه صلى الله عليه وآله لم يقل لايخرج، بل قال لم يخرج، اى ماخرج و اذا خرج من الديا بحركة و تحول ذاتى اشرق عليه اشعات العلم الحقيقى، فاذن يكون لله وفى سنن ابن ماجة فى المقدمة: من طلب العلم لغير الله، واراد به غير الله فليتبوء مقعده من النار.

عبادة لايتوجه بها و لايتعرف بها، قال النبى صلى الله عليه وآله لعلى عليه السلام حين بعثه الى اليمن: لان يهدى الله بك رجلا واحدا خير لك مما تطلع عليه الشمس وتغرب، وعنه صلى الله عليه وآله برواية ابن مسعود: من طلب العلم ليحدث به الناس ابتغاء وجه الله، اعطاء الله اجر سبعين نبيا، وعنه صلى الله عليه وآله: يؤتى بمداد طالب العلم و دم الشهداء يوم القيامة، فرجح مداد العلماء على دماء الشهداء، و روى ابووافد الليثى قال انه صلى الله عليه وآله بينما هو جالس والناس معه، اذا قبل ثلاثة نفر، فاما احدهم فرآى فرجة في الحلقة فجلس اليها، واما الاخر فجلس خلفهم، و اما الثالث فانه رجع، فلما فرغ النبى صلى الله عليه وآله من كلامه قال: الا اخبركم عن النفر الثلاثة، اما الاول فاوى الى الله فاواه، واما الثانم، فاستحيى من الله، فاستحى الله منه، واما الثالث فاعرض، فاعرض الله عنه، وقال رسول الله صلى الله عليه وآله: تفكر ساعة خير من عبادة ستين سنة، وفي التفصيل وجهان:

احدهما ان التفكر يوصلك الى الله، والعبادة يوصلك الى ثواب الله، والذي يوصلك الى الله خير المحالة من الذي يوصلك الى غيره.

والثانى ان التفكر عمل القلب، والطاعة عمل الجوارح، والقلب اشرف من الجوارح، فكان عمله اشرف من عملها، والذى يؤكد هذا قوله تعالى: اقم الصلوة لذكرى على الصلوة وسيلة الى ذكر القلب، و المقصود اشرف من الوسيلة، فدل على ان العلم اشرف من غيره، قال امير المؤمنين عليه السلام: العلم افضل من المال بسبعة اوجه: الأول العلم ميراث الانبياء، والمال ميراث الفراعنة، والثانى العلم لاينقص بالنفقة، و المال ينقص، والثالث المال يحتاج الى الحافظ والعلم يحفظ صاحبه، والرابع اذا مات الرجل يبقى ماله والعلم يدخل معه قبره، والخامس المال يحصل الملؤمن والكافر، والعلم لايحصل الا للمؤمن، والسادس جميع الناس يحتاجون فى امر دينهم الى العالم، ولايحتاجون الى صاحب المال، و يحتاجون فى امر دينهم الى العالم، ولايحتاجون الى صاحب المال، و السابع العلم يقوى الرجل على المرور على الصراط والمال يمنعه منه،

قال رسول الله صلى الله عليه وآله: يشفع يومالقيامة ثلاثة: الأنبياء ثمالعلماء ثم الشهداء، قال الراوى: فاعظم بمرتبة هي بين النبوة والشهادة، معاذبن جبل قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: تعلموا العلم، فإن تعلمه لله حسنة، وطلبه عبادة، ومذاكرته تسبيح، والبحث عنه جهاد، وتعليمه و تعلمه صدقة، وبذله لاهله قربة، لانه معالم الحلال والحرام، و منار سبيل الجنة، والانيس من الوحشة، والصاحب في الوحدة، والمحدث في الخلوة، والدليل على السراء و الضراء، والسلاح على الاعداء، والزين عند الاخلاء، يرفع الله به اقواما، فيجعلهم في الخير قادة، هداة يهتدى بهم امة في الخير تقتفی باثارهم، و یقتدی بافعالهم، وینتهی الی آرائهم، پرغب الملائکة في خلتهم، و باجنحتها تمسهم، و في صلواتها يستغفر لهم، حتى كل رطب ويابس، و حتى حيتان البحر وهوامه، وسباع البر وانعامه، والسماء ونجومها، لان العلم حيوة القلب من العمي، ونور الابصار من الظلم، وقوة الابدان من الضعف، يبلغ بالعبد منازل الأحرار ومجالس الملوك، و الدرجات العلى في الدنيا والآخرة، والتفكر فيه يعدل بالصيام، ومدارسته بالقيام، بهيطاع الرب و يعبد، وبه يمجد و يوحد، وبه يوصل الارحام، وبه يعرف الحلال والحرام، وقال رسول الله صلى الله عليه وآله: اذا مات الأنسان انقطع عمله الأمن ثلاثة: صدقة جارية، او علم ينتفع به، او ولد صالح يدءو له بالخير، قال رسول الله صلى الله عليه وآله: من امر بالمعروف ونهي عن المنكر، فهو خليفة الله في ارضه، و خليفة في كتابه، و خليفة رسول الله، والدنيا سم الله القتال لعباده، فخذوا منها بقدر السم في الأدوية لعلكم تنجون، قال الراوي: العلماء داخلون فيه، لانهم يقولون هذا حرام فاجتنبوه، و هذا حلال فخذوه، قال رسول الله صلى الله عليه وآله: كن عالما او متعلما او مستمعاً او مجيباً، ولاتكن الخامس فتهلك، قال الراوى: وجه التوفيق بين هذه الرواية والاخرى وهي قوله صلى الله عليه وآله: الناس رجلان عالم و متعلم، و ساير الناس همج لأخير فيهم، ان المستمع و المجيببمنزلة المتعلم والمعلم، وما احسن قول بعضالاعراب لولده: كن سبعاً خالساً ٤٦ أو

٤٦ اى اختطفته بسرعة على غفلة

ذئبا حابساً اوكلبا حارساً، وإياك ان تكون انسانا ناقصا، قالرسولاالله صلى الله عليه وآله: من اتكى على يده عالم، كتب الله له بكل خطوة عتق رقبة، ومن قبل رأس عالم كتب الله بكل شعره حسنة، قال رسول الله صلى الله عليه وآله: بكت السموات ومن فيهن و من عليهن و الأرضون السبع ومن فيهن ومن عليهن لعزيز ذل، وغنى افتقر، وعالم يلعب به، و عنه صلى الله عليه وآله: حملة القران عرفاء اهل الجنة، والشهداء قواد اهل الجنة، و الإنبياء سادة اهل الجنة، وعنه صلى الله عليه وآله: العلماء مفاتيح الجنة و خلفاء الانبياء، قال الراوي: الانسان لايكون مفتاحا، انما المعنى ان ما عندهم من العلم مفتاح الجنان، و الدليل عليه ان من راي في النوم ان في يده مفاتيح الجنة، فانه يؤتي علماً في الدين، وعنه صلى الله عليه و آله: ان لله عز وجل كل يوم وليلة النفرحمة على جميع خلقه، فتسعمأة و تسع و تسعون رحمة للعلماء و طالب العلم و المسلمين، و رحمة واحدة لسايــر الناس، و عنه صلى الله عليه وآله: قلت يا جبرئيل: اى الاعمال افضل لامتى؟ قال: العلم، قلت: ثم اي؟ قال: النظر الى العالم، قلت: ثم اي؟ قال: زيارة العلماء ثم قال: ومن كتب العلم لله، و اراد به صلاح نفسه و صلاح المسلمين، ولميرد به غرضا من الدنيا، فانه كفيله بالجنة، قال صلى الله عليه وآله: عشرة تستجاب له مالدعوة،العالم و المتعلم، وصاحب حسن الخلق، والمريض و اليتيم، والغازي و الحاج، و الناصح للمسلمين، والولد المطيع لابويه، والمرأة المطيعة لز وجها، سئل النبي صلى الله عليه وآله: ما العلم؟ قال: دليل العلم العمل، قيل: فما العقل؟ قال: قائد الخير، قيل: فما الهوى؟ قال: مركب المعاصى، قيل: فما المال؟ قال: ردء المتكبرين، قيل: فماالدنيا؟ قال:السوق الآخرة، وقال: الناس كلهم موتى الا العالمون، و الخير مشهور، عن انس، قال رسول الله صلى الله عليه وآله: سبعة للعبد يجرى بعد موته، من علم علماً، او اجري نهراً، او حفر بئراً، او بني مسجداً ﴿ او اورث مصحفاً، او ترك ولداً صالحاً يدعوله، اوصدقة تجرى له بعد موته، فقدم الانتفاعات، لانها روحانية، والروحاني ابقى من الجسماني، و قال رسول الله صلى الله عليهوآله: لايجلس العلماء الا اذا دعاكم من خمس الى خمس، من الشك

الى اليقين، ومن الكبر الى التواضع، ومن العداوة الى النصيحة، ومن الرياء الى الاخلاص، و من الرغبة الى الزهد، روى انه صلى الله عليه وآله اوصى عليا عليه السلام، قال: يا على: احفظ التوحيد، فانه رأس مالى، و الزم العمل فانه حرفتى، و اقم الصلوة فانها قرة عينى، و اذكر الرب فانه نضرة فؤادى، و استعمل العلم فانه ميراثى.

واما الاثار فوجوه: الاول العالم ارأف بالتلميذ من الاب و الام، لان الاباء و الامهات يحفظونهم من نار الدنياء و العلماء يحفظونهم من نار الاخرة.

الثاني: قيل لابن مسعود: بم وجدت هذاالعلم؟ قال: بلسان سئول، و قلب عقول،

الثالث قال بعضهم: سل مسئلة الحمقي، و احفظ حفظ الا كياس.

الرابع قال بعض المحققين: العلماء ثلاثة، عالم بالله غير عالم بامر الله، و عالم بامر الله، و على بالله و عالم بالله و عالم بالله و الله، اما الأول فهو عبد قداستولت المعرفة الألهية على قلبه، فصار مستغرقا بمشاهدة نورالجلال و صفات الكبرياء فلايتفرغ لتعلم علم الأحكام الا مالابد منه، و اما الثانى فهو الذي يكون عالما بامر الله، و غير عالم بالله، وهوالذي يعرف الحلال والحرام و دقايق الأحكام، لكنه لايعرف اسرار جلال الله، و اما العالم بالله وباحكام الله فهو جالس على الحد المشترك بين عالم المعقولات وعلم المحسوسات، فهو تارة معالله تعالى بالحب له، وتارة معالخلق بالشفقة و الرحمة، فاذا رجع من ربه الى الخلق، صارمعهم كواحد منهم، كأنه لايعرف الخلق، الله تعالى، و اذا خلا بربه مشتغلا بذكره و خدمته فكأنه لايعرف الخلق، فهذا سبيل المرسلين و الصديقين، و هذا هو المراد بقوله صلى الله عليه وآله: سائل العلماء، و خالط الحكماء، وجالس الكبراء، فالمراد من قوله: سائل العلماء، اى العلماء بامر الله غير العلماء به يأمر لا بمسئلتهم عندالحاجة سائل العلماء، اى العلماء بامر الله غير العلماء به يأمر با بمسئلتهم عندالحاجة الله، فامر بالمخالطة معهم، و اما الكبراء، فهم العالمون بالله و باحكام الله، فامر بالمخالطة معهم، و اما الكبراء، فهم العالمون بالله و باحكام

٧٤ ـ يؤمر ن م

الله، فامر بمجالستهم، لان في مجالستهم منافع الدنيا و الاخرة، ثم قال الشقيق البلخى: لكل واحد من هؤلاء الثلاثة ثلاثة علامات، اما العالم بامر الله فله ثلاث علامات، ان يكون المرء ذاكر أباللسان دون القلب، وان يكون خائفا من الخلق دون الرب، و ان يستحيى من الناس في الظاهر، ولا يستحيى من الله في السر، واما العالم بالله فانه يكون ذاكر أخائفا مستحييا، اما الذكر، فذكر القلب لا اللسان، و اما الخوف، فخوف الرياء لا المعصية، و اما الحياء فحياء ما يخطر على القلب، لاحياء الظاهر، واما العالم بالله وبامر الله فله ستة اشياء، الثلاثة التي ذكر ناها للعالم بالله، فقط، مع ثلاثة اخرى، كونه جالسا على الحد المشترك بين عالم الغيب وعالم الشهادة، وكونه معلما للقسمين الاولين، وكونه بحيث الفريقان الاولان اليه، وهو يستغنى عنهما، ثم قال: مثل العالم بالله و بامر الله كمثل الشمس لايزيد و لاينقص، و مثل العالم بالله فقط كمثل القمر، يكمل تارة و ينقص اخرى، ومثل العالم بامر الله كمثل السراج يحرق نفسه و يضيء لغيره.

الخامس قال فتح الموصلى: اليس المريض اذا منع منه الطعام و الشراب و الدواء يموت، فهكذا القلب اذا منع منه العلم و الفكر و الحكمة يموت.

السادس قال شقیق: الناس یقومون من مجلسی علی ثلاثة اصناف، كافر محض و مؤمن محض، ومنافق محض، وذلك لانی افسر القران فاقول: عن الله تعالی و عن الرسول، فمن لایصدقنی فهو كافر محض، و من ضاق قلبه منه فهو منافق محض، و من ندم علی ماصنع وعزم ان لایذنب كان مؤمناً محضا.

السابع وقال بعضهم في قول الله تعالى: فاحتمل السيل زبدا رابيا ألم السيل هاهنا العلم، شبه الله بالماء الخالص بخمس خصال: الاول كما ان المطر نزل من السماء، ينزل العلم من ملكوت السماء، الثاني كما ان اصلاح الارض بالمطر، فاصلاح ارض القلب بالعلم، الثالث كما ان الزرع والنبات لا يخرج الا بالمطر، كذا الاعمال و الطاعات لا يخرج الا بمياه العلوم،

الرابع كما ان المطر فرع الرعدو البرق، كذلك العلم فانه فرع الوعد و الوعيد، الخامس كما ان المطر قد يكون ضارا، كذلك العلم قد يكون ضاراً لمن يعمل بخلافه.

الثامن قال الفقيه ابوالليث: ان من جلس عند العالم، ولايقدر ان يحفظ منذلك العلم شيئًا، فله سبع كرامات، اولها ينال فضل المتعلمين، وثانيها مادام جالساً عنده كان محبوساً عن الذنوب، وثالثها اذا خرج من منزله طلبا للعلم نزلت الرحمة عليه، و رابعها اذا جلس في حلقة العلم فاذا نزلت الرحمة عليهم، حصلت له منها نصيب، و خامسها مادام في الاستماع يكتب له طاعة، و سادسها اذا استمع ولم يفهم، ضاق قلبه لحرمانه عن ادراك العلم، فصار ذلك الغم وسيلة الى حضرة الله تعالى، لقوله: انا عند المنكسرة قلوبهم لاجلى، و سابعها يرى اعزاز المسلمين للعالم، و اذلالهم للفساق، فيبرد قلبه عن الفسق و يميل الى العلم، و لهذا امر رسول الله صلى الله عليه و آله بمجالسة الصالحين.

وفى الخبر: العالم نبى لم يوحى اليه، روى انه صلى الله عليه و آله يحدث انسانا، فاوحى الله تعالى اليه: انه لم يبق من عمر هذا الرجل الذى تحدثه الاساعة، وكان هذا وقت العصر، فاخبره رسول الله صلى الله عليه وآله بذلك، فاضطرب الرجل و قال يا رسول الله: دلنى على اوفق عمل للى في هذه الساعة، فقال: اشتغل بالعلم، و قبض قبل المغرب، قال بعض العلماء: فلوكان شيء افضل من العلم، لامره النبى صلى الله عليه وآله في ذلك الوقت، قال ابوكبشة الانصاري، ضرب لنا رسول الله صلى الله عليه وآله مثل اربعة رهط، رجل اتاه الله تعالى علماً واتاه مالا، فهو يعمل بعلمه في ماله، و رجل اتاه علماو لم يؤته مالا، فيقول: لو ان الله اتانى مثل ما وتى لفعلت مثل ما يفعل، فهما في الاجر سواء، ورجل اتاه الله مالا ولم يؤته الله علماً علما، فهو يمنعه من الخلق و ينفقه في الباطل، و رجل لم يؤته الله علماً ولم يؤته مالا، فيقول: لو ان الله تعالى اتانى مثل ما اوتى فلان لفعلت فيه مثل ما يفعل فلان فانهما في الوزر سواء.

التاسع كميل ابنزياد قال: اخذ على عليه السلام بيدى، فاخرجني

الى الجبانة بعنم الصحر تنفس الصعداء، ثم قال: يا كميل: أن هذه القلوب اوعمة، فخير ها اوعاها، فاحفظمااقول لك، الناس ثلاثة: عالم رباني، ومتعلم على سبيل نجاة، وهمج رعاع، اتباع كل ناعق، يميلون مع كل ريح، لم يستضيؤا بنور العلم، و لم يلتجئوا الى ركن وثيق، ياكميل العلم خير من المال، العلم يحرسك و انت تحرس المال، و المال تنقصه النفقة و العام يز كو على الانفاق، وصنيع المال يزول بزواله، ياكميل العلم دين يدان به، به يكسب الانسان الطاعة في حياته، و جميل الاحدوثة بعد وفاته، و العلم حاكم والمال محكوم عليه.

قال بعض الصحابة: أن الرجل يخرج من منزله و عليهمن الذنوب مثل جبل تهامة، فاذا سمع العلم فخاف و استرجع على ذنوبه، انصرف الـي منزله و ليس عليه ذنب، فلاتفارقوا مجلس العلماء فان الله لميخلق تربـة على وجه الأرض اكرم من مجالس العلماء، عن ابن عباس: خير سليمان عليه السلام بين الملك و المال و بين العلم، فاختار العلم، فاعطى المال و الملك معاً، و عن نافع بن ازرق انه قال لابن عباس: كيف اختار سليمان عليه السلام الهدهد لطلب الماء، قال ابن عباس: لأن الأرض له كالزجاجة، يرى باطنها من ظاهرها، فقال نافع: قف ياوقاف ٥٠ الفخ، يغطى له باصبع من تراب فلاير أه بليقع فيه، فقال أبن عباس: أذا جاء القدر عمى البصر، قال الحسن: صرير قلم العلماء تسبيح، وكتابة العلموالنظر فيه عبادة، و اذا اصاب من ذلك المداد ثوبه، فكأنما اصابه دم الشهداء، و اذا تقطر منها على الأرض، تلالا نوره، و اذا قام من قبره نظر اليه اهل الجمع، يقال: هذا عبد من عباد الله، أكرمه الله وحشره مع الأنبياء.

قال سقر اط: من فضيلة العلم انك لاتقدر ان يخدمك فيه احدكما تجد من يخدمك في ساير الأشياء، بل تخدمه بنفسك، ولايقدر احد على سلبه عنك، قيل لبعض الحكما : الاتنظر، فغمض عينيه، قيل التسمع، فسد اذنيه، قيل لاتتكلم، فوضع يديه على فيه، قيل له لاتعلم، فقال لااقدر عليه، قال بعضهم: احيوا قلوب اخوانكم ببصائر بيانكم كما تحيون النبات و النواة، فان ٥٠ اى المتأنى عن الحرب

عان نهج اللاغة

نفساً تبعد عن الشهوات و الشبهات افضل من ارض تصلح للنبات، قال الشاع :

و اجسامهم قبل القبور قبور و في الجهل قبل الموت موت لأهله وان امرءاً لم یحمی بالعلم میت و لیس له حتمی النشور نشور قيل: اذا كان السارق عالما لايقطع يده، لانه يقول: كان المالوديعة لى فيه، وكذا الشارب للخمر يقول حسبته خلا، وكذا الزانييقول تزوجتها، لاتحد، قال حكيم: القلب ميت و حياته بالعلم، والعلم ميت وحياته بالطلب، و الطلب ضعيف و قوته بالمدارسة، فاذا قوى بالمدارسة فهو محتجب، و اظهاره بالمناظرة، وإذا ظهر بالمناظرة فهو عقيم و نتاجه العمل، فإذا زوج العلم بالعمل توالد و تناسل ملكا ابديا لااخر له، قال حكيم آخر: تحصيل العلم انما صعب عليك لفرط حبك في الدنيا، لأن الله اعطاك سواد العين و سويداء القلب، ولاشك ان السواد اكبر من السويداء في اللفظ، لانها تصغيره ثماذا وضعت الى سواد عينك جزاً من الدنيالاتري شيئاً، فكيف اذا وضعت على السويداء كل الدنيا كيف ترى بقلبك شيئًا، قيل: القلب رئيس الإعضاء، وتلك الرياسة ليست للقوة، فإن العظم اقوى منه، واللعظم، فإن الفخذ اعظم منه، ولاللحدة، فإن الصفراء احد منه، وأنما تلك الرياسة بسبب العلم، فدل على انه اشرف الصفات.

### المشهد السابع

في البحث عن معاني الالفاظ يظن بها انها مرادفة للعلم، و هي ثلاثون:

الاول الادراك، و هو اللقاء و الوصول، يقال: ادرك الغلام، وادركت الجارية، و ادركت الثمرة، وقوله تعالى: قال اصحاب موسى انالمدركون٬ فالقوة العاقلة اذا وصلت الى اصل ماهية المعقول، و حصلتها، كان ذلك ادراكا من هذه الجهة.

الثاني الشعور، وهو ادراك بغير استثبات،وهو اول مراتب وصول

العلم الى القوة العاقلة، فكأنه ادراك متزلزل ولهذا لايقال في حقالله انه يشعر بكذا.

الثالث: التصور اذا حصل وقوف القوة العاقلة على المعنى وادركه بتمامه، فذلك هو التصور.

واعلم ان التصور لفظ مشتق من الصورة، ولفظ الصورة بزعمالناس انه حيث وضع، وضع للهيئة الجسمانية الحاصلة للجسم المشكل، وفي عرف الحكماء موضوع لعدة معان، لكنها مشتركة في معنى واحد، هومابه يصير الشيء بالفعل هوهو، فيجوز اطلاقه على الصور العلمية للاشياء المعلومة.

الرابع الحفظ، فاذا حصلت الصور في العقل وتأكدت و استحكمت، وصارت بحيث لوزالت، لتمكنت القوة العاقلة من استرجاعها و استعوادها، سميت تلك الحالة حفظا، قيل: ولما كان الحفظ مشعراً بالتأكد بعدالضعف، لأجرم لايسمى علم الله حفظاً، ولانه انما يحتاج الى الحفظ فيما يجوز زواله، ولما كان ذلك في علم الله محالا، لاجرم لايسمى ذلك حفظاً.

اقول: لايخلو كلام هذا القايل من تعسف، اما ان علمه تعالى لايسمى بالحفظ فغير مسلم، والدليل عليه قوله تعالى: ولايؤده حفظهما و هو العلى العظيم ٥٠، وقوله: انا نحن نزلنا الذكر و انا له لحافظون ٥٠، وقوله: و ربك على كلشىء حفيظ٥٠، و ذلك لان علمه عين قدرته، وقد حقق في مقامه ان العالم كله صورة علمه التفصيلي، كما انه صورة قدرته النافذة في كل شيء، فذاته التي هي عين علمه حفيظ على كل شيء، و حفظ لكل شيء، ومراتب علومه التفصيلية يحفظ بعضها بعضا، لان علومه فعلية وليست انفعالية، و اما اشعار مفهوم الحفظ بالتأكد بعد الضعف فغير معلوم، الا في بعض الموارد الجزئية، واما قوله انما يحتاج الى الحفظ فيما يجوز زواله، ان اراد به الامكان الذاتي فلايستلزم الأمكان الوقوعي، فالحصر ممنوع، و ان اراد به الامكان الذاتي فلايستلزم ذلك عدم جواز استعماله في علم الله التفصيلي، الزايد على ذاته، الثابت في القلم الاعلى و لوح قضائه و قدره.

٥٢ بقره ٢٥٥

الخامس التذكر، و هو ان الصورة المحفوظة اذا زالت عن القوة العاقلة، فاذا حاول الذهن استرجاعها، فتلك المحاولة هي التذكر، و عند الحكماء لابد في التذكر من وجود جوهر عقلي فيه جميع المعقولات، هو خزانة للقوة الناطقة الإنسانية، و اختلفوا في ان ذاته منفصلة عن ذات النفس الإنسانية، او متصلة اتصالا عقليا احتجبت عنه النفس، اما بسبب اشتغالها بعالم الحس، او لعدم خروجها من القوة الى الفعل في باب العقل والمعقول.

وقد تحير بعض الاكياس كالامام الرازى وغيره في التذكر، فقال: ان في التذكر سراً لا يعلمه الا الله، وهو انه عبارة عن طلب رجوع تلك الصور المنمحية الزايلة، فتلك الصورة ان كانت مشعوراً بها، فهي حاضرة حاصلة، والحاصل لا يمكن تحصيله، وان لم يكن مشعوراً بها، فلا يمكن استرجاعها، لانها طلب مالا يكون متصوراً محال، فعلى كلا التقديرين، التذكر الذي هو بمعنى الاسترجاع ممتنع، مع انا نجد من انفسنا انا قد نظلبها و نسترجعها، و هذه الاسرار اذا توغل العاقل فيها، عرف انه لا يعرف كنهها، مع انها من اظهر الاشياء، فكيف فيما هو من اخفاها.

اقول: هذه الشبهة مع انها على الطريقة التى اخترناها، من ان الادراك العقلى انما يكون باتصال النفس بالجوهر العقلى الذى وجدت فيه صور الموجودات، اصعب انحلالا و اشد صعوبة، لكن معذلك منحلة بعضل الله، وهو ان النفسذات مقامات متعددة ونشآت مختلفة: نشأة الحس، ونشأة الخيال، و نشأة العقل، و هذه النفوس ايضاً متفاوتة قوة و ضعفا و كمالا و نقصا، و اقوى النفوس ما لايشغله نشأة عن نشأة، و بعضها دونذلك، وبعضها في الخسة بحيث لايحضرها بالفعل الانشأة الحس، مع مايتبعها من نشأة الخيال، وهي شيءضعيف من صورها، فضلا عن حضور الصور العقلية.

فاذا تقرر هذا نقول: ان العفوس المتوسطة في القوة و الكمال، اذا اتصلت بعالم العقل خرجت عن نشأة الحس، و دبرت البدن ببعض قواها الطبيعية، و اذا رجعت الى عالم الحس غابت عن نشأتها العقلية، ويبقى معها شيء كخيال ضعيف منها، و بذلك الخيال الضعيف مع بقاء ملكة الاسترجاع،

واستعداد الاتصال، يمكنها التذكر، لما تجلى لها من حقيقة ذاتها و تمام جوهرها العقلى، فقوله: ان لم يكن الصورة التي يريد استرجاعها متصورة لم يمكن استرجاعها، ان اراد بعدم تصورها كونها غير متصورة، لا بالكنه و لابوجه من الوجوه، ولاحصلت القوة الاستعدادية القريبة لحصولها، فمسلم ان مثلها غير ممكنة الاسترجاع لها، و ليس الكلام في مثلها، و ان اراد بذلك كونها غير متصورة بالكنه و ان تصورت بوجه، او حصلت للنفس ملكة المراجعة الى الخزانة فغير مسلم، و هذا القائل انما صعب عليه تحقيق هذا المقام و امثاله، بناء على انه اعتقد ان اكتساب التصورات مطلقا مستحيل، سواء كان اولا و بالتفكر، او ثانيا و بالتذكر، بناء على شبهة مغالطية له، و زعمها حجة برهانية، و نحن قد فككنا عقدة ذلك الإعضال، و حللناها بعون الله تعالى.

السادس الذكر، الصورة الزايلة اذا عادت و حضرت سمى وجدانها ذكراً، وانلم يكن الادراك مسبوقا بالزوال لميسم ذكراً، و لهذا قال الشاعر: الله يعلم انسى لست اذكره في اذكره اذ لست انساه

قال الفخر الرازى بعد اعادة الشبهة التى اصر عليها فى انها غير ممكنة الانحلال: وهاهنا سر اخر، وهو انك لما عجزت عن ادراك ماهية التذكر والذكر، مع انه صفتك، وتجدمن نفسك جملة انه يمكنك الذكر، فانى يمكنك الوقوف على كنه المذكور، مع انه ابعد الاشياء مناسبة منك، فسبحان من جعل اظهر الاشياء اخفاها.

اقول: بعد ما علمت وجه انحلال تلك الشبهة ،اعلم: ان الله اقرب الاشياء الينا من جهةاصل ذواتنا، و انما خلقنا و هدانا لنتوصل الى اصل معرفته، و نصل الى داركرامته، ونشاهد حضرة الهيته، و نطالع صفات جماله و جلاله، و لاجل ذلك بعث الانبياء و انزل الكتب من السماء، لا لان نكون من ابعد الابعدين و اشقى الاشقياء المتحيرين.

السابع المعرفة، وقد اختلف الاقوال في تفسيرها، فمنهم من قال انها ادراك الجزئيات، و العلم ادراك الكليات، و اخرون قالوا: انها التحور، و العلم هو التصديق، وهؤلاء جعلوا العرفان اعظم رتبة من العلم

قالوا: لان تصديقنا باستناد هذه المحسوسات الى موجود واجب الوجود امر معلوم بالضرورة، و اماتصور حقيقة الواجب فامر فوق الطاقة البشية، لان الشيء مالم يعرف لايطلب ماهيته، فعلى هذا الطريق كل عالم عارف ميادين لاعكس كليا، و لذلك فان الرجل لايسمى عارفا الا اذا توغل فى ميادين العلم، و ترقى من مطالعها الى مقاطعها، و من مباديها الى غاياتها بحسب الطاقة البشرية.

وقال اخرون: من ادرك شيئاً وانحفظ اثره في نفسه، ثم ادرك ذلك الشيء ثانيا، و عرف ان هذا ذاك الذي قد ادركه اولا، فهذا هو المعرفة، ثم في الناس من يقول: بقدم الارواح، و منهم من يقول: بتقدمها على الاشباح، و يقول: انها هي الذر المستخرج من صلب آدم عليه السلام، وانها اقرت بالالهية ، و اعترفت بالربوبية، الا انها لظلمة العلاقة البدنية نسيت مولاها، فاذا عادت الى نفسها، د تخلصة من ظلمة البدن وهاوية الجسم عرفت ربها وعرفت انها كانت عارفة به، فلاجرم سمى هذا الادراك عرفاناً، الثامن الفهم، وهو تصور الشيء من لفظ المخاطب، والافهام هو

التاسع الفقه، وهو العلم بغرض المخاطب من كلامه يقال: فقهت كلامك، اى وقفت على غرضك من هذا الخطاب، ثم ان كفار قريش لما كانوا ارباب الشبهات و الشهوات، فما كانوا يقفون على ما فى كتاب الله من المنافع العظيمة، لاجرم قال تعالى: لايكادون يفقهون حديثا أم اى لايقفون على المقصود الاصلى و الغرض الحقيقي.

العاشر العقل، و يقال: على انحاء كثيرة، احدها الشيء المذى به يقول الجمهور في الانسان انه عاقل، وهو العلم بمنافع الامور و مضارها، وحسن الافعال و قبحها، و الثاني العقل المنى يسردده المتكلمون، فيقول المعتزلة منهم به كقولهم: هذا ما يوجبه العقل و ينفيه العقل، و الثالث ماذكره الفلاسفة في كتاب البرهان، و الرابع ما يذكر في كتب الاخلاق المسمى بالعقل العملى، والخامس العقل الذي يذكر في احوال النفس

ايصال المعنى باللفظ الى فهم السامع.

الناطقة و در جاتها، والسادس العقل الذي يذكر في العلم الألهي وما بعد الطبيعة.

اما العقل الذي يقول به الجمهور في الانسان، فان مرجعه الى الحيلة وجودة الروية في استنباط الامور الدنياوية، وذلك انهم قالوا في مثل معاوية انه عاقل، وربما قيل: ان العاقل ليس يكون عاقلا مالميكن له عين، وان الشرير وان بلغ في جودة الروية في استنباط الشرور مابلغ، لم يسموه عاقلا.

واما العقل الذي يردده المتكلمون، فانما يعنون به المشهور في بادي رأى الجميع، فان بادى الرأى المشترك عند الجميع او الاكثر يسمونه العقل، كما يظهر من استقراء اشياء يتخاطبون بها او يكتبون في كتبهم مما يستعملون فيها هذه اللفظة.

واما العقل الذي ذكره الفلاسفة في علم البرهان، فانما يعنى به قوة النفس التي بها يحصل للانسان اليقين بالمقدمات الكلية الصادقة الضرورية لاعن قياس وفكرة، بل بالطبع و الفطرة.

واما العقل المذكور في كتب الاخلاق، فانما يراد به جزء النفس الذي يحصل به المواظبة على اعتقاد شيء شيء على طول الزمان، من باب قضايا و مقدمات في جنس الامور الارادية، التي شأنها ان تؤثر او تجتنب، فالعقل بهذا المعنى مبدأ التعقل و الرأى، فيما سبيله ان يستنبط هذه القضايا و المقدمات، و نسبة هذه القضايا الى مايستنبط بها، كنسبة تلك القضايا الاول التي هي مذكورة في كتاب البرهان الى مايستنبط بها، وكما ان تلك مبادى لاصحاب العلوم النظرية، كذلك هذه مبادى للاراء العلمية فيما من شأنه ان يستنبط من الامور الارادية، ومن شأنه ان يزيد معالانسان طول عمر ه، و يتفاضل فيه الناس تفاضلا متفاوتا.

واما العقل المذكور في علم النفس فهو على اربعة انحاء، قوة و استعداد وكمال وفوق الكمال، فالأول هو العقل الهيولاني، و الثانى العقل بالملكة، و الثالث العقل بالفعل، والرابع العقل الفعال، وهو الذي فيد صور الموجودات بالفعل، و نسبته الى نفوسنا كنسبة الشمس الى ابصارنا.

واما العقل الذي يذكر في العلم الالهي و علم مابعد الطبيعة و ما قبلها ايضاً بوجه، فهو الجوهر المفارق عن الاجسام و احوالها، في الذات و في الصفات وفي الافعال جميعاً، وفي كل من هذه المعانى ابحاث و تحقيقات لا يعرفها الا الكاملون في العلم و التحقيق.

الحادى عشر الحكمة، وهى ايضاً يطلق لمعانى، فتارة يطلق اسمها لكل علم حسن وعمل صالح، وهو بالعلم العملى اخص منه بالعلم النظرى، وتارة يطلق على نفس العمل فى كثير من الاستعمالات، وفيها يقال: احكم العمل احكاما، اذا اتقنه، وحكم بكذا حكما، والحكمة من الله تعالى خلق مافيه منفعة العباد و رعاية مصالحهم فى الحال او فى المآل، و من العباد ايضاً كذلك، ثم قد حدت الحكمة بالفاظ مختلفة، فقيل: هى معرفة الاشياء بحقايقها، و هذا اشارة الى ان ادراك الجزئيات لاكمال فيه، لانها ادراكات متغيرة، فاما ادراك الحقايق و الماهيات، فانها باقية مصونة عن النسخ و التغير، و قيل: هى السياسة بقدر الطاقة البشرية، و قيل: هى التشبه الافتداء بالخالق تعالى فى السياسة بقدر الطاقة البشرية، و قيل: هى التهبه بالاله بقدر الطاقة البشرية، و حدد عن الجهل، وفعله عن الجهل،

الثانى عشر الدراية، وهى المعرفة الحاصلة بضرب من الحيل، و هو تقديم المقدمات و استعمال الروية، و اصله من دريت الصيد، و المدرى يقال: لما يصلح به الشعر، و قيل: لا يصح اطلاقه على الله، لامتناع الفكر و الحيلة عليه تعالى.

الثالث عشر الذهن، وهو قوة النفس على اكتساب العلوم التى هى غير حاصلة، و تحقيق القول فيه: ان الله تعالى خلق الروح الانسانى خاليا عن تحقق الاشياء و عن العلم بها، كما قال: اخرجكم من بطون امهاتكم لا تعلمون شيئًا ٥٠، لكنه ماخلق الارواح الاللمعرفة والطاعة على ما قال: وما خلقت الجن والانس الاليعبدون ٥، والعبادة و هى التقرب اليه مشروطة

بالعلم، ونتيجة للعلم ايضاً كما قال: اقم الصلوة لذكرى مم فالعلم هو الاول والاخر، ولاب منه على كل حال، فلاب للنفس ان يكون متمكنة من تحصيل هذه المعارف و العلوم، فاعطى الحق لنا من الحواس ما اعاننا على تحصيل هذا الغرض، فقال في السمع، و هديناه النجدين أ، و قال في البصر: سنريهم اياتنا في الافاق و في انفسهم أأ، و قال في الفكر: و في انفسكم افلا تبصرون أ، فاذا توافقت هذه القوى و الالات، صار الروح الجاهل عالما، و هو معنى قوله: السرحمن علم القرآن أن فالحاصل ان التعداد النفس لتحصيل هذه المعارف هو الذهن.

الرابع عشر الفكر، وهو انتقال النفس الى المعلومات التصديقيه و التصورية من معلوماتها المستحضرة فيها، و تخصيص جريان الفكر في باب التصديقات دون التصورات، كما فعله الامام الرازى مما لأوجه له، وقد اجبنا عن شبهة التى اصر عليها فى جميع كتبه بما لايبقى معه ريب ولاشك،

وفى بعض كتب شيخ ابى على سينا،: ان الفكر فى استنزال العلوم من عند الله يجرى مجرى التضرع فى استنزال النعم و الحاجات من عنده، و قال ايضاً فى بعض رسائله: القوة العقلية اذا اشتاقت الى شيء من الصور العقلية، تضرعت بالطبع الى المبدأ الواهب، فان ساحت ألى عليها على سبيل الحدس، كفت المؤنة، والا فزعت الى حركات من قوى اخرى، من شأنها ان يعدها لقبول الفيض، لمشاكلة بين النفس و بين شيء من الصور التى فى عالم الفيض، فيحصل له بالاضطرابات مالم يكن يحصل له بالحدس و القوة الفكرية، كما فى قوله تعالى: و علمك مالم تكن تعلم الاية.

الخامس عشر الحدس، ولاشك ان الفكر لايتم عمله الا بوجدان شيء متوسط بين طرفي المجهول، لتصير النسبة المجهولة معلومة، وكذا ما يجرى مجراه في باب الحدود للتصور، لما تقرران الحد والبرهان متشاركان في

۹۵ طه ۱۶ میله ۱۰ ۲۱ فصلت ۵۳ فصلت ۵۳ داریات ۲۱

**۱۳ رحمن ۱ و ۲** 

۲۰ نساء ۱۱۳

الاطراف و الحدود، و النفس حال كونها جاهلة، كأنها واقعة في ظلمة ظلماء، فلابد من قائد يقودها، او روزنة المناء، فلابد من قائد يقودها، او روزنة المناع الموضع هو المتوسط بين الطرفين، وتلك الروزنة هي التحدس بذلك دفعة، فاستعداد النفس لوجدان ذلك المتوسط بالتحدس هو الحدس.

السادس عشر الذكاء، وهو شدة هذا الحدس، و كماله و بلوغه الغاية القصوى هو القوة القدسية التي وقع في وصفها قوله تعالىي: يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار<sup>٦٧</sup>، وذلك لان الذكاء هو الامضاء في الامور وسرعة القطع بالحق، واصله من ذكت النار و ذكت الذبح، و شاة مذكاة، ايدرك ذبحها بحدة السكين.

السابع عشر الفطنة، وهي عبارة عن التنبه بشيء قصد تعريضه، و لذلك فانها تستعمل في الاكثر في استنباط الاحاجي و الالغاز.

الثامن عشر الخاطر، الخطور حركة النفس لتحصيل الدليل، وفي الحقيقة ذلك المعلوم هو الخاطر بالبال و الحاضر في النفس، و لذلك يقال: هذا خطر ببالي، الا ان النفس لما كانت محلا لذلك المعنى الخاطر، جعلت خاطراً تسمية للمحل باسم الحال.

التاسع عشر الوهم، وهو الاعتقاد المرجوح، وقد يقال: انه عبارة عن الحكم بامور جزئية غير محسوسة، لاشخاص جزئية جسمانية، كحكم السخلة المعنى، بصداقة الام و عداوة الذئب، وقد يطلق على القوة التي يدرك هذا المعنى، وهي الواهمة، واعلم ان الواهمة عندنا ليست جوهراً مباينا للعقل والخيال والحس، بل هي عقل مضاف الى الخيال او الحس، وكذا مدركات الواهمة معقولات مضافة الى الامور الجزئية الحسية او الخيالية، اذ العوالم منحصرة في الثلاثة، فالنفس اذا رجعت الى ذاتها، صارت عقلا مجرداً عن الوهم وعن النسبة الى الاجسام، وكذا الموهومات اذا صحت وزالت عنها الاضافات، صارت معقولات محضة، و بالجملة الوهم ليس الا نحو توجه العقل الى الجسم وانفعاله عنه، و الموهوم ليس الامعنى معقول مضاف الى

٦٦ الروزنة جعمها الروازن اى الكوة (فارسية)
 ٦٦ نور ٣٥

مادة شخصية.

العشرون الظن، وهو الاعتقاد الراجع، و هو متفاوت الدرجات قوة و ضعفا، ثم ان المتناهى فى القوة قديطلق عليه اسم العلم، فلاجرم قد يطلق على العلم ايضاً اسم الظن، كما قاله المفسرون فى قوله تعالى: يظنون انهم ملاقوا ربهم ٢٩، ولهم فى ذلك وجهان، احدهما التنبيه على ان علم اكثر الناس ما داموا فى الدنيا بالاضافة الى علومهم فى الاخرة كالظن فى جنب العلم، و الثانى ان العلم الحقيقى فى الدنيا لايكاد يحصل الالنبيين و الصديقين، الذين ذكرهم الله فى قوله: الذين امنوا بالله ورسله ثم لم يرتابوا ٢٠.

الواحد و العشرون علم اليقين و عين اليقين و حق اليقين، فالأول التصديق بالأمور النظرية الكلية مستفاداً من البرهان، كالعلم بوجود الشمس للاعمى، و ثانيها مشاهدتها بالبصيرة الباطنة، كمشاهدة عين الشمس بهذا البصر، و الثالث صيرورة النفس متحدة بالمفارق العقلى الذى هو كل المعقولات، ولا يوجد له مثال في عالم الحس لعدم امكان الاتحاد بين شيئين في الجسمانيات.

الثاني و العشرون البديهة، و هي المعرفة الحاصلة للنفس في اول الفطرة من المعارف العامية التي يشترك في ادراكها جميع الناس.

الثالث و العشرون الاوليات، وهى البديهيات بعينها، الا انها كما لايحتاج الى وسط، لايحتاج الى شىء آخر، كاحساس او تجربة او شهادة او تواتر او غيرذلك، سوى تصور الطرفين و النسبة.

الرابع و العشرون الخيال، وهو عبارة عن الصورة الباقية في النفس بعد غيبة المحسوس، سواء كانت في المنام او في اليقظة، وعندنا ان تلك الصورة ليست موجودة في هذا العالم، ولاارتسمت في قوة من قوى البدن، كما اشتهر من الفلاسفة انما مرتسمة في مؤخر التجويف الاول من الدماغ، وليست ايضاً منفصلة عن النفس موجودة في عالم المثال المطلق، كما رآه الاشراقيون، بل هي موجودة في عالم النفس الانسانية، مقيدة متصلة بها،

قائمة باقامتها، محفوظة مادامت تحفظها، فاذا ذهلت عنها غابت، ثم اذا استرجعتها وجدت متمثلة بين يديها، و القوة الخيالية المدركة لها ايضاً جوهر مجرد عن هذا العالم و اجسامه و اعراضه، وهي من بعض درجات النفس، متوسطة بين درجة الحس و درجة العقل، فان النفس مع انها بسيطة ذات نشآت ومقامات بعضها اعلى من بعض، وهي بحسب كل منها في عالم آخر.

الخامس و العشرون الروية، وهي ماكان من المعرفة بعد فكر كثير، وهي من روى.

السادس و العشرون الكياسة، وهى تمكن النفس من استنباط ماهو انفع للشخص، ولهذا قال النبى صلى الله عليه و آله: الكيس من دان نفسه و عمل لما بعد الموت، و ذلك لانه لاخير يصل اليه الانسان افضل مما بعد الموت.

السابع و العشرون الخبر بالضم، وهو معرفة يتوصل اليها بطريــق التجربة.

الثامن و العشرون الرأى، و هو اجالة الخاطر فى المقدمات التى يرجى منها انتاج المطلوب، وقد يقال للقضية المستنتجة من الرأى: رأى، والرأى للفكرة كالالة للصانع، و لهذا قيل: اياك و الرأى الفطير، وقيل: دع الرأى تعب.

التاسع و العشرون الفراسة، و هى الاستدلال بالخلق الظاهر على الخلق الباطن، وقد نبه الله بقوله: ان فى ذلك لايات للمتوسمين و قوله: تعرفهم بسيماهم و قوله: و لتعرفنهم فى لحن القول و اشتقاقة من قولهم: فرس السبع الشاة، فكان الفراسة اختلاس المعارف، و ذلك ضربان: ضرب يحصل للانسان من خاطر لا يعرف له سبب، و ذلك ضرب من الالهام، بل ضرب من الوحى، واياه عنى رسول الله صلى الله عليه و آله بقوله كما هو المشهور: ان من امتى لمحدثين، و بقوله صلى الله عليه و آله: اتقوا

٧٢ بقره ٢٧٣

فراسة المؤمن، فانه ينظر بنور الله، و يسمى ذلك النفث في الروع.

وضرب آخر (الثلاثون) ما يكون بصناعة متعلمة <sup>٧٤</sup>، وهـ الاستدلال بالاشكال الظاهرة على الاخلاق الباطنة، و قال اهل المعرفة في قوله: افمن كان على بينة من ربه و يتلوه شاهد <sup>٧٥</sup>: ان البينة هو القسم الاول، و هـ و الاشارة الى صفاء جوهر الروح، و الشاهد هو القسم الثاني، وهو الاستدلال بالاشكال على الاحوال.

## المشهد الثامن

في اثبات العلوم الربانية المسماة باللرنية

اعلم هداك الله، ان كثيرا من المنتسبين الى العلم ينكرون العلم الغيبى اللدنى الذى يعتمد عليه السلاك و العرفاء، وهو اقوى و احكم من ساير العلوم، قائلين: ما معنى للعلم الا الذى حصل من تعلم او فكر و روية، و ربما زعموا ان العلم الحقيقى منحصر فى الفقه و ظاهر التفسير و الكلام حسب، وليس ورائها علم، و هذا ظن فاسد، و القائل به كأنه لم الميعرف بعد معنى القران، و لم يصدق بانه بحر محيط مشتمل على جميع الحقايق، اذ ليس جميع معانيه ماهو المذكور في هذه التفاسير العامية المشهورة المنسوبة الى القشيرى و الثعلبى و الواحدى و الزمخشرى و المعلومة، و هؤلاء المقلدون على هذه التفايد ما ذاقوا شراب الحقيقة، و هذا المرض المزمن، اعنى الوقوف فى مرتبة التقليد لمذاهب الاباء و المشايخ، و الجمود على مقام نقل الالفاظ، والانكار لماوراء المسموع، اذا استحكم و رسخ فى القلب لايمكن علاجه و حسم مادته، الا ان من لم يترسخ هذا الداء فى باطنه، يمكن دوائه بان يعلم اولا اقسام العلوم و مأخذها و فوايدها، ليعلم ان العلم اللدنى ماهو، ولمهو، وتمي يصدق بوجوده.

γ٤ كانه مكان المعنى الثلاثين كما اشاراليه في اول المشهد السابع حيث قال في البحث عن معانى الالفاظ: يظن بها انها مرادفة للعلم، وهي ثلاثون.

فنقول: ان العلم و هو الصورة الحاضرة لحقايق الأشياء عند الجوهر العاقل على قسمين، احدهما شرعي، و الاخر عقلى، و اكثر العلوم الشرعية عقلية عند عالمها، و اكثر العلوم العقلية شرعية عند ماهرها، و من لم يجعل الله له نورا فما له من نور ٢٦.

اما العلم الشرعى فينقسم الى قسمين: علم اصول و علم فروع، اما علم الاصول فهو علم التوحيد و الرسالة و الكتابة و النبوة والامامة والمعاد، والمؤمن الحقيقى من علم هذه الاصول عرفاناً يقينياً كشفيا او برهانيا، و اليه اشير في قوله: آمن الرسول بما انزل اليه من ربه والمؤمنون كل آمن بالله وملائكة و كتبه و رسله " الاية واما علم الفروع فهو العلم بالفتاوى والاحكام و القضايا و الحكومات و المناكحات وغيرها، و القران بحر محيط بالكل، وفيه من المشكلات الكثيرة مالا يحيط به كل عقل، الا من اعطاء الله فهما في كتابه، و فقهه في الدين و علمه علم اليقين، و في الحديث لكل حرف من حروف القران حد، و لكل حد مطلع و الله تعالى بين في القران جميع العلوم بحقايق الاشياء محسوسها و معقولها، جليها و خفيها، القران جميع العلوم بحقايق الأشياء محسوسها و معقولها، جليها و خفيها، صغيرها و كبيرها، و الى هذا اشار بقوله: ولارطب ولايابس الا في كتاب مبين ".

اما القسم الثانى من العلم و هو القسم العقلى، فهو علم مشكل يقع فيه الصواب و الخطاء، و من عرفه حق المعرفة يرجع بالحقيقة اصوله الى الصول الشريعة، و فروعه الى فروعها، واما اصوله فهى نظرية و عملية، اما لنظرية فموضوعها فى ثلاث مراتب، باعتبار القرب و البعد عن الاجرام الكونية، فاعلاها مرتبة الالهيات، واوسطها الرياضيات و ادناها الطبيعيات، و اما العملية فهى ايضاً ثلاثة اقسام: علم تهذيب الاخلاق، و علم تدبير المنزل، و علم تدبير المدينة، واما فروع هذه العلوم فهى ايضاً كثيرة، ليس هذا المقام موضع تفصيلها.

اذا عرفت هذه المقدمة فاعلم: ان العلم الانساني يحمل من طريقين:

٧٦ نور ٤٠

احدهما التعلم و الكسب، و ثانيها الوهب و الجذبة، و هو الاعلام الرباني، اما التعلم فهو اما من خارج و اما من داخل، اما الأول فطريق معهود بين الناس مسلوك محسوس، و هو التعلم بحسب القاء الالفاظ المسموعة من الاستاذ البشري، و الكتابة المنقوشة منه، واما الثاني وهو التعلم من الداخل، فهو الاشتغال بالتفكر، اذ التفكر في الباطن بمنزلة التعلم في الظاهر، الأ ان التعلم استفادة الشخص الجزئي، و التفكر هو استفادة النفس من النفس الكلية، وهي اشد تأثيراً و اقوى تعليماً من جميع العلماء و العقلاء، والعلوم مركوزة في اصل النفس، و سنخها بالقوة كالبذر في الارض، و كالصورة في المرآة قبل إن تذاب و تصيقل، و التعليم اخراج ذلك الشيء الذي بالقوة الى الفعل، فالعالم بالافادة كالزارع، و نفس المتعلم كالارض المزروعة، و العلم بالقوة فيها كالبذر و النواة في الأرض، يثمرها المعلم بسقى التعليمات المتتالية، و ازالة اشواك الشكوك، وتهذيبها عن نباتات الاعتقادات الردية المفسدة، و إذ كملت نفس المتعلم، يكون كالشجير المثمر، أو كالمرآة المصقولة المحاذية شطر صورة المطلوب بعد خروجها عن حد القوة المحضة، التي لها في اوان الطفولية، كالحديد بعد انتذوب، و بعد تصقيلها عن رين المعاصى و الشبهات، كالمرآة عند ازالة طبعها و رينها بالصقالة، و بعد رفع حجب التقليد، كالمرآة الخارج عن غلافها، و بعد توجيه وجهها شطر الحق، كالمرآة التي يحاذي بها نحو الصورة، فاذا غلبت القوى البدنية على النفس بحسب دواعيها، كالشهوة والغضبوغيرها، يحتاج المتعلم إلى زيادة المشقة و طول الكسب و كثرة التعلم، فاذا غلب العقل على اوصاف الحس و دواعيه، استغنى الطالب بقليل التفكر عن كثير التعلم، و رب عالم تفكر ساعة منه خير من تعلم سنة من الجاهل، فقد ظهر ان بعض الناس يحصلون العلوم بالتعلم، و بعضهم بالتفكر، و التعلم يحتاج الى التفكر من غير عكس.

واما التعليم الرباني من غيرواسطة فقد يحصل منه وراء هذه العلوم، وهي علوم اخروية، عمل بمقتضاها و ظفر بها علماء الاخرة، المعرضون عن الدنيا، و الزاهدون فيها، و حرمها الله على علماء الدنيا الراغبون فيها،

وهى علوم كشفية، لايكاد النظر يصل اليها الابذوق و وجدان، كالعلم بكيفية حلاوة السكر، لايحصل بالوصف، فمن ذاقه عرفه، و ذلك على وجهين:

الوجه الاول القاء الوحى، و هوان النفس اذا كانت مقدسة عن دنس الطبيعة و درن المعاصى، مطهرة عن الرذايل الخلقية، مقبلة بوجهها الى بارئها ومشيتها متوكلة عليه معتمدة على افاضته، فالله تعالى ينظر اليها بحسن عنايته، و يقبل عليها اقبالا كليا، و يتخذ منها لوحا، و من العقل الكلى قلما، و ينقش من لدن ه فيها جميع العلوم، كما قال: و علمناه من لدنا علما الله و يصير العقل الكلى كالمعلم، و النفس القدسى كالمتعلم، فيحصل جميع العلوم له، و يتصور الحقايق من غير تعلم، كما في قوله مخاطبا لنبيه صلى الله عليه وآله: ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الايمان، ولكن جعلناه نوراً نهدى به من نشاء من عبادنا أ، وقوله: وعلمك مالم تكن تعلم الله و هذا النحو من العلم اشرف من جميع علوم الخلايق، لان حصول عن الله بلاواسطة، و كان اعلم الناس صلى الله عليه و آله يقول: ادبنى ربى فاحسن تأديبي.

الوجه الثانى وهو الالهام، وهو استفاضة النفس بحسب صفائها و استعدادها عما في اللوح، و الالهام اثر الوحى، و الفرق بينهما بانالوحى اصرح و اقوى من الالهام، و الاول يسمى علما نبوياً، و الثانى لدنيا، وانما كان كالضوء من سراج الغيب يقع على قلب صاف فارغ، و ذلك لانالعلوم كلها موجودة في النفس الكلية التي هي من الجواهر المفارقة الاولية المحضة، و نسبتها الى العقل الكلي كنسبة حوا الى آدم، و قد بين انالعقل الكلي اشرف من النفس الكلية، فمن افاضة العقل الكلى يتولد الوحى، ومن اشراق النفس الكلية يتولد الالهام.

وفى احاديث ائمتنا عليهم السلام ما رواه مروان بن مسلم عن يزيد عن ابى جعفر و ابى عبدالله عليهما السلام فى قوله عزوجل: وما ارسلنا

قرائتنا، فما الرسول و النبي و المحدث؟ قال الرسول الذي يظهر لهالملك فيكمله، و النبي هو الذي يرى في منامه، و ربما اجتمعت النبوة والرسالة لواحد، و المحدث الذي يسمع الصوت ولايري الصورة، و معناه ان نفس الولى يستفيد العلوم من الملك الحامل للعلوم، ولكن لايعاين صورته، لأن ذلك شأن الرسول بما هو رسول، و بالجملة الالهام مما يشترك فيه الإنبياء والأولياء جميعاً، و اما الوحى فانه مخصوص بالانبياء، لانه متضمن للنبوة و الرسالة، فالنبوة هي قبول النفس القدسية حقايق المعلومات عن جوهر العقل الكلى بالمخاطبة الروحانية و الحديث القدسي، و الرسالة تبليغ ذلك الى المستفيدين و التابعين، و ربما يتفق القبول لنفس و لايتأتى له التبليغ، كما قال تعالى في حق خضر عليه السلام: و علمناه من لدنا علماً ١٨٨، قال امير المؤمنين عليه السلام: أن رسول الله صلى الله عليه و آله: ادخل السانه في فمى، فانفتح في قلبي الف باب العلم، مع كل باب الف الف ماب، وقال: لوثنيت لي وسادة و جلست عليها، لحكمت لأهل التورية المرتبة لايحصل لاحد بمجرد التعلم الإنساني، بل بقوة العلم اللدني، و كذا قال عليه السلام: انه يحكى عن ٨٤ عهد موسى عليه السلام انه شرح كتاب ه اربعين، فلو يأذن الله لي لاشرع في شرح معاني الف الفاتحة، حتى يبلغ مثل ذلك، يعني اربعين، و معلوم أن هذه السعة والانفتاح في العلم لأيكون الا الهاميا لدنيا.

#### تنبيه

و اعلم ان الفرق بين الوحى و الالهام يكون بوجه اخر، و ان كان مرجعه و مرجع ما ذكر اولا شيئاً واحداً، وهو ان الالهام قد يحصل من الحق تعالى من غير واسطة الملك بالوجه الخاص الذى له مع كل موجود،

۸۳\_ کھف ۲۰

المفتاح الثاني

و الوحى يحصل بواسطة، و لذلك لايسمى الاحاديث القدسية بالوحى و القران، و ان كانت هى ايضاً كلام الله، و سبب ذلك: ان النبى صلى الله عليه وآله لكمال جوهره النبوى اتسعت نفسه، و انشرح قلبه، و قويت قواه و مشاعره كلها، فيشاهد صورة ما فى جميع العوالم و النشأت، فيتمثل له الملك الحامل فى عالم التمثل الباطنى و الحس الداخلى، كما يدركه أيضاً فى العالم الروحانى المحض، فلايتلقى المعارف الا فى مقام الارواح المجردة عن عالم التمثل، فالاول يسمى وحيا باعتبار قوة الوارد، و شدة المكاشفة، و شهود الملك و سماع كلاهه، و الثانى يسمى الهاماً و تحديثا، فالوحى من الكشف المعنوى، و الألهام من المعنوى فقط، و ايضاً الوحى من خواص النبوة كما مر، لتعلقه بالظاهر، و الالهام من خواص الولاية، و ايضاً هو هشر وط بالتبليغ دون الالهام.



# المفتاح الرابع

في مراتب الكشف و مباديه و اقسام الالهامات و الخواطر و الوساوس و اسبابها من الملائكة و الشياطين، و فيه مشاهد:

## المشهد الأول

في انواع المكاشفة علىالاجمال

اعلم ان الكشف كما اشير اليه قسمان: صورى و معنوى، و اعنى بالصورى ما يحصل له فى عالم المثال من طريق الحواس الخمس، و سبب ذلك يحتاج شرحه الى كلام طويل، يظهر منه ان للنفس فى ذاتها سمعاً و بصراً و شما و ذوقا و لمساً، فالمكاشفة الصورية قدتكون على طريق المشاهدة البصرية، كرؤية المكاشف صور الارواح المتجسدة و الانوار الروحانية، واما ان يكون على طريق السماع، كسماع النبي صلى الله عليه وآله الوحى النازل عليه كلاماً منظوماً، او مثل صلصلة الجرس و دوى النحل، كما جاء فى الحديث، فانه صلى الله عليه و آله كان يسمع ذلك و يفهم المراد منه، الربوبية، كما اخبر عنه بقوله صلى الله عليه و آله: ان لله فى ايام دهركم الربوبية، كما اخبر عنه بقوله صلى الله عليه و آله: ان لله فى ايام دهركم نفحات، الا فتعرضوا لها، و قال ايضاً: انى لاجد نفس الرحمن من قبل نفحات، الا فتعرضوا لها، و قال ايضاً: انى لاجد نفس الرحمن من قبل المين، او على سبيل الملامسة وهى بالاتصال بين النورين او بين الجسدين البيمن، او على سبيل الملامسة وهى بالاتصال بين النورين او بين الجسدين

المثاليين، كما قال ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وآله: رأيت ربى تبارك وتعالى فى احسن صورة، فقال: فيمن يختصم الملأ الاعلى يا محمد، قلت: انت اعلم اى ربى مرتين، قال فوضع الله كفه بين كتفى، فوجدت بردها بين ثديى، فعلمت ما فى السموات، ثم تلا هذه الاية: و كذلك نرى ابراهيم ملكوت السموات و الارض و ليكون من الموقنين، او على طريق الذوق، كمن يشاهد انواعا من الاطعمة، فاذا ذاق منها و اكل، اطلع على معان غيبية، قال النبى صلى الله عليه و آله: رأيت انى اشرب اللبن حتى خرج الرى من اظفارى، فاولت ذلك بالعلم، وقد يجتمع بعض هذه المكاشفات مع بعض، وقد ينفرد، و كلها تجليات اسمائية، اذ الشهود البصرى من تجليات الاسم البصير، و السماع من الاسم السميع، وكذلك البواقى، اذ لكل منها اسم يربية، وكلها من سوادن الاسم العليم.

ثم انواع الكشف الصوري الما ان يتعلق بالحوادث الدنيوية اولا، فان كانت متعلقة بها فيسمى رهبانية، و إن لميكن متعلقة بها فهى معتبرة، و اهل السلوك العلمى لعدم وقوف هممهم العالية في الامور الدنياوية، لا لا للتفتون الى هذا القسم من الكشف، لصرفها في الامور الاخروية و احوالها، و يعدون ذلك من قبيل الاستدراج او المكر بالعبد، بل كثير منهم لا يلتفتون الى الكشف الاخروى ايضاً، و هم الذين جعلوا غاية مقصدهم و منتهى غرضهم الفناء في الله و المحو في جنابه.

و هذه المكاشفات الصورية قد تكون مع اطلاع على المعانى الغيبية، بل اكثرها يتضمن المكاشفات المعنوية، فيكون اعلى مرتبة و اكثر يقينا لجمعها بين الصورة و المعنى، و منبع هذه المكاشفات هو القلب الانسانى، اى نفسه الناطقة المنورة بالعقل العملى، المستعمل لحواسه الروحائية، وقد مران للنفس في ذاتها عينا و سمعاً و غيرذلك كما اشار اليه بقوله: فانها لا تعمى الابصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور؟، و في الإحاديث المشهورة ما يؤيد ذلك كثيرة، و تلك الحواس الروحانية هي اصل هذه الحواس الجسمانية، فاذا ارتفع الخجاب بينها و بين هذه الخارجية، يتحد

الاصل مع الفرع، فيشاهد بهذه الحواس ما يشاهد بها، و الروح يشاهد جميع ذلك بذاته، لأن هذه الحقايق يتحد في مرتبته عند كونه في مقام العقل، لأن العقل كل الموجودات كما بيناه في العلوم النظرية، و اقمنا البرهان عليه على مايناسب اهل النظر، و براهين هذه المقدمات كلها يوجد في مقالاتنا و مسفوراتنا، قد ذكرناها هاهنا مجردة عن البراهين، جريا على عادة القوم.

و اما الكشف المعنوى، المجرد من صور الحقايق، الحاصل من تجليات الاسم العليم الحكيم، وهو ظهور المعانى الغيبية و الحقايق العينية، فله ايضا مراتب، او لها ظهور المعانى فى القوة المفكرة من غير استعمال المقدمات و تركيب القياسات، بل بان ينتقل الذهن من المطالب الى مباديها، و يسمى بالحدس، ثم فى القوة العاقلة المستعملة للمفكرة، ويسمى بالنور القدسى، و الحدس من لوامع انواره، فهى ادنى مراتب الكشف، ثم فى مرتبة القلب و يسمى بالألهام، ان كان الظاهر معنى من المعانى، لاحقيقة من الحقايق و روحا من الارواح، و الا فيكون مشاهدة قلبية، ثم فى مقام الروح و يسمى بالشهود الروحى، وهى بمثابة الشمس المنورة لسموات مراتب الروح و اراضى مراتب الجسد، فهو بذاته اخذ من الله العليم الحكيم المعانى الحقيقية من غير واسطة على قدر استعداده، اى قوة قبوله الحكيم المعانى الحقيقية من غير واسطة على قدر استعداده، اى قوة قبوله الاصلى، و يفيض على ما تحته من القلب و قواه العالية و السافلة.

### المشهلا الثاني

فى الفرق بين الالهام و الوسوسة واثبات مبداهما، و هما الملك الملهم للخيره والشيطان الموسوس للشر، ولهذا الباب اصول:

الاصل الاول: اعلم ان التجرد لمحض الخير دأب الملائكة المقربين الذين هم في اعلا عليين، و منهم تفيض الخيرات الى اتباعهم و جنودهم، و التجرد لمحض الشر سجية الشياطين المردودين، الذين هم في اسف ل سافلين، و منهم يتعدى الشرور الى اتباعهم و جنودهم، و الرجوع الى

الخير بعد الوقوع في الشر ضرورة الادميين، فالمتجرد للخير ملك مقرب، و المتجرد للشر شيطان لعين، و المتلافي للشر بالرجوع الى الخير انسان، فقد ازدوج في طينة الانسان شائبتان، و اصطحب فيه سجيتان، و كل عبد مصحح نسبته اما الى الملك او الى الشيطان، لانه في اول الفطرة لـه قوة قبول اثار الجميع، و انما يخرج من القوة الى الفعل بمزاولة اعمال ينشأ منها للقلب احوال، اما الاعمال الحسنة فتورث للقلب صفاء و ضياء يستعد به لقبول الهام الملك، و اما الاعمال القبيحة فتورث للقلب ظلمة وكدورة يستعد بها لقبول وسوسة الشيطان.

#### اصل اخر-

اذا علمت هذا فاعلم: ان النفس الانسانية مما خلقها الله ذاتوجهين: وجه الى الجنبة العالية، وهو بابه الداخلى الى عالم الملكوت و الغيب، و وجه الى الجنبة السافلة وهو بابه الخارجى الى عالم الملك و الشهادة، و كل منهما مما يؤثر فيها اثاره المختصة، و النفس يتغير منها و ينقلب فى الاطوار، حتى ينخرط اما فى زمرة الملائكة، او فى حزب الشياطين، او يتردد بينهما.

وبيان ذلك: بان وجهها الذى الى هذا العالم يتوجه الى قوى و مشاعر، ولكل منها لذة فى ادراك مايلايمها او ما يماثلها، و الما فى ادراك ما يخالفها او يضادها، و اللذيذ و المولم لكل منها، غير اللذيد و المولم للاخرى، فللبصر المبصرات، للسمع المسموعات، و لللمس الملموسات، و للشم المشمومات، وللذوق المذوقات، وللوهم الرجاء و الخوف، هذا للمدركات، و اما للحركات، فلذة قوة الشهوة فى حصول المشتهيات، والمها فى فقدها او حصول اضدادها، و لذة قوة الغضب فى الظفر و الانتقام، و المها فى نقيضها، فالقوة الباصرة مثلا اذا ادركت موجوداً فى الخارج، اى حصلت فيها صورته، لزم من حصول هذه الصورة البصرية صورة اخرى فى حضرة الخيال، فتقف النفس عليها، وعند الوقوف على صورة ملذة او حضرة الخيال، فتقف النفس يسمى بارادة او كراهة، و كما يحصل هذه مولمة يحدث اثر فى النفس يسمى بارادة او كراهة، و كما يحصل هذه

المفتاح الرابع

الاثار لها من الخارج من جهة الابواب الخارجة الى عالم الملك، فكذلك يحصل من الداخل من جهة الباب الداخلانى النافذ الى باب الملكوت، فالنفس لاتخلو ابداً من تداخل هذه الاثار المتوجهة اليها فى كل حال، اما من الظواهر كالحواس الخمس، و اما من البواطن كمبادى التخيلات و الخواطر، و على اى الوجهين قد يبقى الاثار، و ان زالت الاسباب، لكونها معدات، او لاترى انك اذا استعملت الحواس حصل بوسيلة كل حس صورة فى الخيال، ثم يبقى الخيالات و ان كففت عن الاحساس بها، ثم ينتقل الخيال من شىء الى شىء، و بحسبها ينتقل النفس من حال الى حال، الى ان يصير هذه الاحوال ملكات راسخة.

#### اصل اخر

ثم ان لكل جنس من اجناس هذه الملكات مبدأ نفسانية و قوة استعدادية، يستعد بها النفس لأن يحصل لها صورة يحشر عليها في الدار الآخرة، فكما أن لكل صفة جسمانية صورة جوهرية تناسبها، و هي مبدؤها الذاتي يسمى عند الفلاسفة بالصور النوعية لهذه الاجسام، و تلك الصفة يكون لتلك الصورة الجوهرية امرا لازماً، و لغيرها يحصل بمجاورته إياها و محاذاته لها، كالحرارة الحاصلة لغير النار بمجاورة النار، و الضوء الحاصل لغير الشمس بمحاذاة الشمس، وكما ان تكرر هذه المجاورات و تكثر الاتصاف بهذه الصفات الجسمانية يوجب اشتدادها، واشتدادها يستدعي حصول صورة يناسبها في هذا القابل الجسماني مثل تلك الصورة، فحينئذ تنقلب صورته الى صورة ماجاوره، كالحديدة الحامية تتصور بصورة النار و تتحديها، وتفعل فعلها من التسخين و الأضائة و غيرها، فكذلك تكرر احوال النفس يوجب قبول قوتها لصورة جوهرية اخروية هي مبدأ تلك الحال، فتتحد بها و تتصور بصورها المفارقة و تفعل فعلها، سواء كانتلك الصورة من مبادي الشرور كصور الشياطين و احزابها، او من مبادي الخير ات كصور الملائكة و احزابها، و هذا يحتاج الى استغراق في بحر علم المكاشفات، و المقصود هاهنا ان القلب في التغير دائماً من هذه

الاسباب، و احضر الاسباب الحاصلة في النفس هي الخواطر، و انما يراد بالخاطر ما يعرض للنفس من باب الادراكات، سواء كان متجدد الحصول او على سبيل التذكر و الاسترجاع، فهذه الافكار و الاذكار يسمى خواط، من حيث انها يخطر بالبال بعد ان كان القلب غافلا عنها، و هذه الخواطر هي المحركات للارادات و الاشواق، فان النية والارادة لشيء او الشوق عليه انما يكون بعد حصول المنوى بالبال لامحالة، فمبدأ الافعال الخواطر، ثم الخاطر يحرك الرغبة، و الرغبة تحرك العزم و النية، و النية تحرك الاعضاء، اذا عرفت هذا فنقول: الخواطر المحركة للرغبة ينقسم الى ما يدعو الى الشر، اعنى مايضر في العاقبة، و الى مايدعو الى الخير، اعنى ما ينفع في الدار الاخرة، فهما خاطران مختلفان، فافتقرا الى اسمين مختلفين، فالخاطر المحمود يسمى وسواساً.

## اصل آخر

ثم انك تعلم ان هذه الخواطر حادثة، وكل حادث لابد له من سبب، و مهما اختلفت الحوادث، دل على اختلاف الاسباب، لكن الاختلاف ان كان بحسب العوارض والخارجيات، فيحتاج الى اختلاف القوابل والاستعدادات، وان كان الاختلاف بحسب الحقايق و المنوعات، فيفتقر الى اختلاف العلل الفاعليات، ولما كان اختلاف الخواطر بحسب الخيرات و الشرور، و كان الاختلاف بينهما اختلافا حقيقيا ذاتيا، فيكون الاختلاف بين مبدأ الالهام و مبدأ الوسواس ايضاً كذلك، وهذا مما يشاهد من سنة الله تعالى في ترتيب المسبباب على اسبابها، فمهما استنار حيطان البيت بنور النار، و اظلم سقفه بسواد الدخان، علمت ان سبب الاسوداد غير سبب الاستنارة، كذلك لانوار القلب و ظلماته سببان مختلفان، فسبب الخاطر الداعى الى الخير يسمى ملكا، و سبب الخاطر الداعى الى الخير يسمى القلب لقبول الهام الملك يسمى توفيقا، و الذي يتهيأ لقبول وسوسةالشيطان القلب لقبول الهام الملك عبارة عن جوهر روحانى نورانى خلقه الله، شأنه يسمى خذلانا، والملك عبارة عن جوهر روحانى نورانى خلقه الله، شأنه الخاضة الخير و افادة العلم و كشف الحق و الوعد بالمعروف، وقد سخره الله الخاضة الخير و افادة العلم و كشف الحق و الوعد بالمعروف، وقد سخره الله

لذلك، و الشيطان عبارة عن جوهر روحانى ظلمانى شأنه ضد ذلك، و هو الوعد بالشر و الامر بالمنكر و التخويف عند الهم بالخير بالفقر و نحوه، فاذا سبقت هذه الاصول، فثبت و تحقق ان الوسوسة ضدالالهام، والشيطان مقابل الملك، والتوفيق و هو اللطف المهيئى لقبول الالهام في مقابلة الخذلان، و اليه الاشارة بقوله تعالى: و من كل شيء خلقنا زوجين اثنين مفافل الموجودات كلها متقابلة مزدوجة الا الله تعالى، لانه لامقابل له، بله هو الواحد الفرد الحق الخالق للازواج كلها.

## عق*د و* حل

ولنفاة الشيطان، و نفاة الوسوسة كاتباع الفلاسفة، المحجوبين عن كشف الملكوت ان يقولوا: اذا ثبت ان المصدر القريب للافاعيل الحيوانية، هو هذه القوى المحركة المركوزه في العضلات، و ثبت أن القوى لايصر مصدراً للفعل و الترك الاعند انضمام الميل و الارادة، و ثبت ان تلك الأرادة من لوازم حصول العلم بكون ذلك الشيء لذيذاً او مكر وها، و ثبت ان حصول ذلك الشعور لابد و ان يكون بخلق الله ابتداء كما هو مذهب البعض، او يواسطة مراتب كما هو مذهب يعض الآخر، و الكلام في كل من تلك المراتب في استلزام مابعده على الوجه الذي قررناه، فثبت أن ترتب كل من هذه المراتب على ماقبله امر حتم لازم لزوماً ذاتياً واجبا، فانه اذا احس الإنسان بالشيء حصلت صورته في النفس، وإذا حصلت صورته و عرف كونه ملائما مال طبعه اليه، و اذا مال اليه، تحركت القوة المحركة القريبة الى الطلب، و اذا حصلت هذه المراتب حصل الفعل لامحالة، سواء حصل الشيطان او لم يحصل، فعلمنا ان القول بوجود الشيطان و بوجود الوسوسة امر باطل، بل الحق ان هذه المراتب في الطرف النافع سميناها بالإلهام، و ن اتفق حصولها في الطرف الضار سميناه بالوسوسة، هذا تقرير هذا الاشكال، وقد ذكره صاحب التفسير الكبير، واجاب عنهبقوله: كلما ذكر تموه حق وصدق، الا انه لا يبعد ان يكون الإنسان غافلا عن الشيء فذكر والشيطان،

وعند تذكيره يترتب الميل اليه، و يترتب الفعل على حصول ذلك الميل، فالذى من الشيطان الخارجي ليس الا ذلك التذكر، و اليه الاشارة بقول تعالى حكاية عن ابليس انه قال: وما كان لى عليكم من سلطان الاان دعو تكم فاستجبتم لى على الله الله على الله عل

اقول: لعمري كان السائل و المجيب كليهما لميعر فا معنى الشيطان و الملك، ولم يفرقا بين الشيطان الخارجي و الشيطان الداخلي، و كذا بين المعلم الداخلي كالملك و المعلم الخارجي كالمعلم و الناصح، فالحق في الجواب ان يقال: هذه الاسباب و ان كانت مترتبة، الا انه ليس جميعها موجبة بنفسها، يحيث لايمكن إن يعارض شيئًا منها معارض، بل التعارض بين دواعي الخير و دواعي الشر واقع، و التطارد بين جنود الملك و جنود الشيطان قائم في ذات الإنسان، لكونه مزدوج الحقيقة من جوهر نوراني هو روحه، و جوهر ظلماني هو طبعه، و انما يفعل مايفعله الإنسان بالاختبار والارادة، و الارادة منبعثة عن العلم بالداعي، فاذا لميتحقق لهعلم، او لايبلغ علمه الى حد الجزم، بلكان شكاً متساوى النسبة الى الطرفين، لم يقدم على الفعل او الترك، بل كان متر دداً الى ان يترجح احد الجانبين على الآخر، و للرجحان سبب الأمحالة، لأنه حادث، فهذا الجانب الراجح ان كان من العقليات وكان خيراً او نافعاً في الآخرة، كان سببه امـراً روحانيا فاعلا للخير، وكل ماهو كذلك فنحن سميناه بالملك، و ذلك لأن السبب للامر العقلي لايمكن إن يكون جسماً أو عرضاً في جسم، فلامحالة يكون امرا روحانياً، و ان كان شراً او ضاراً في الاخرة كان سببه امرا روحانيا فاعلا للشر، وكل ماهو كذلك فهو المسمى بالشيطان، و إن كان الراجح من الحسيات كان سببه امراً حسياً، لأن السبب القريب للحوادث الجسمانية لايكون الا امراً ذاوضع، لان التأثر و التأثير في الجسمانيات انما يكونان بمشاركة الأوضاع، فذلك الأمر الحسى ان كان داعبا للفعل يسمى ملذا، و إن كان داعيا للترك يسمى مولما، فاللذة والإلم في الحسيات مثال للخير و الشر في العقليات، و كذا النفع والضر فيها، لانهما وسيلتان

٤- ابراهيم ٢٢

المفتاح الثانى المفتاح الثانى

الى الخير والشر، فعلم مما ذكر: ان السبب في الخير و الشر او النفع و الضر من الاسباب الداخلية لفعل الانسان، والسبب للذة والألم من الاسباب الخارجة لفعله، و اكثر الناس لايعرف من الامور و اسبابها الا ماهو المكشوف عند احدى الحواس الخمس، و لهذا اقتصرت هممهم على هذا العالم و تحصيل اغراضه و لذاته.

والغرض من اثبات الملائكة والشياطين ان يتفطن الناس بما وراء هذا العالم و هذه المحسوسات و اسبابها، ليتوجهوا الى اقتناء العلوم و الخيرات، و الاتصال باسبابها، و يطيعوالله و رسله من الملائكة والنبيين. و يجتنبوا عن اكتساب الجهل و الرذايل و دواعيها، و يعرضوا عن مطاوعة الشيطان و جنوده اجمعين.

#### عقدوحل

ثم لقائل ان يقول: فالانسان انما اقدم على الطاعة بالهام الملك، و اقدم على المعصية باغواء الشيطان، فان كان عمل ذلك الملك، فعل الخير لملك اخر، و عمل ذلك الشيطان فعل الشر لشيطان اخر، و هكذا الى ان يكون لكل ملك ملكا، و لكل شيطان شيطانا، فلزم تسلسل الملائكة وتسلسل الشياطين لا الى نهاية، فان كان عمل ذلك الشيطان ليس لاجل شيطان اخر، ثبت انذلك الشيطان الاول انما اقدم لحصول ذلك الاعتقاد في قلبه من الله من غير واسطة، وكذا الحكم في جانب الخير والملك، و عند هذا يظهر ان الكل من عندالله.

فنقول: هذه شبهة قوية، وهي التي حملت الثنوية خذلهم الله على القول بوجود الهين، وحملت القدرية الذين هم مجوس هذه الامة على القول بالقدر الحتمى، و باستقلال العبد في فعله، وحملت الاشاعرة بانكار الداعي ونفى الحكمة في فعله تعالى، الا ان ذوى البصائر المستنيرة بنور الله، العارفين بتعليم الاسماء، يسهل عليهم التفصى عن هذا الاشكال، ولولا ان منعهم رسول الله صلى الله عليه وآله عن افشاء سر القدر، لاطلقوا عنان الكلام في بيانه، ونحن ايضاً مقتفوا اثارهم ومتبعوا انوارهم انشاءالله

ونؤمن بقوله تعالى : يضل من يشاء و يهدى من يشاء ، وبقول رسول الله صلى الله عليه وآله: انى اعوذبك منك، وقوله: اعملوا فكل ميسر لما خلق له

## تبصرة نبوية

وللإشارة الى ان قلب الإنسان متجاذب بين الشيطان و الملك، قال صلى الله عليه وآله: في القلب لمتان، لمة من الملك ايعاد بالخير وتصديق بالحق، ولمة من العدو ايعاد بالشر و تكذيب بالحق ونهي عن الخير، فمن وجد ذلك فليعلم أنه من الله فليحمد الله، ومن وجد الآخري فليتعوذبالله من الشيطان الرجيم، ثم قرء صلى الله عليه وآله: الشيطان يعدكم الفقر و يأمركم بالفحشاء ، وقال الحسن: انما هما همان يجولان في القلب، هم من الله و هم من العدو، فرحم الله عبداً وقف عند همه، فما كان لله امضاه، وما كان من عدوه جاهده، و لتجاذب القلب بين هذين المسلطين قال رسول الله صلى الله عليه وآله: قلب المؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمن، والله سبحانه يتعالى أن يكون له جارحة، ولكن الروح الأصبع و حقيقة معناه عبارة عن سرعة التقليب، و القدرة على التحريك و التغيير، فأنك لأتريد الاصبع لشخصه، بل لفعله في تقليب الامور و تر ديدها، وكما انك تتعاطى الافعال باصابعك، فالله تعالى انما يفعل مايفعله باستسخار الملك والشيطان، وهما مسخر ان لقدرته في تقليب القلوب، والنفس الإنسانية في اصل الفطرة صالحة لقبول اثار الملائكة و لقبول اثار الشيطان صلاحا متساويا، و ليس يترجح احدهما على الآخر، وأنما يترجح أحد الجانبين على الآخر باتباع الهوى، والأكباب على الشهوات، والأعراض عنها و مخالفتها، فإن اتبع هوى النفس باتيان الشهوة والغضب، ظهر تسلط الشيطان عليه بواسطة الهوى، و صار قلبه عش الشيطان و معدنه، لأن الهوى مرعاه و مرتعه، وان جاهد الهوى بقمع الشهوة و الغضب ولم يسلطها على نفسه، و تشبه باخلاقه اخلاق الملائكة، صار قلبه مستقر الملائكة و مهبطهم، ولما لم يخل انسان بشرى عن الصفات الحيوانية المتشعبة عن الهوى، المنبعثة عن الأغواء،

لاجرم لم يخل قلب من أن يكون للشيطان فيه جولان بالوسوسة، ولذلك قال النبي صلى الله عليه وآله: مامنكم من احد الا وله شيطان، قالوا: وانت يا رسول الله؟ قال: و إنا، إلا إن الله إعانني عليه فاسلم على يدي، ولايأمر الا بالخير، وأنما كان هذا، لأن الشيطان لا يتصرف في القلب الا بواسطة الشهوة، فمن اعانه الله على شهوته حتى يقهرها، فالشيطان المتدرع بها لايأمر الا بالخير، و مهما انفعلت النفس عن القوى السافلة، و انقهرت عن الشهوة و مقتضيات الهوى، وجد الشيطان مجالاً فوسوس لها فجورها، و مهما انصرفت الى ذكر الله و صرفت فكرها الى تحصيل معرفته و ابتغاء مرضاته، ارتحل الشيطان و ضاق مجاله، فاقبل الملك و الهمها تقويها، و التطارد بين جندي الملائكة و الشيطان في معركة القلب قائم الى ان ينفتح لاحدهما، فيستمكن و يستوطن، و يكون اجتياز الثاني اختلاساً، و اكثر القلوب قد فتحها جنود الشياطين و ملكوها، فامتلات بالوساوس الداعية الى ايثار العاجلة و اطراح الاخرة، ولاجل اكتناف الشهوات للقلب من جوانبه قال تعالى اخباراً عن ابليس: لاقعدن لهم صر اطكالمستقيم ثم لاتينهم من بين ايديهم و من خلفهم وعن ايمانهم و عن شمائلهم ٧، فاذن الخواطر الشيطانية معلوم الوقوع و ان كانت بعضها مشتبها بالخواطر الملكية، فوجود الوساوس معلوم، كما أن وجود الألهام معلوم، و كل خاطر فله سبب و يفتقر ألى اسم كما مر، فاسم سبب الوساوس هو الشيطان، كما أن أسم سبب الإلهام هو الملك، فقد أتضح بهذا النوع من الاستبصار معنى الوسوسة والالهام، و الملك و الشيطان، والتوفيق و الخذلان، والله ولى الفضل و الأحسان، المجاوز عن الذنوب و العصيان.

#### المشهد الثالث

فىالفرق بينالخواطر الملكية والشيطانية

اعلم انمعرفة الخواطر و الفرق بينهما من اهم المهمات، وقد ذكروا وجوهاً كثيرة في الفرق بين خاطر الملك و خاطر الشيطان، لايمكن

التعويل عليها الا لمن استبصر بمكائد النفس و الهوى، و دقايق العلم و التقوى، و مثله لايحتاج في معرفة الفرق بين الخواطر الى تلك الوجود، منها ماقيل: أن الخاطر الذي يدعو إلى الطاعة و العبادة فهو ملكي، و ١٥ يدعو الى الذنب و المعصية فهو شيطاني، و هذا غير معتمد عليه، اذ رب هم بعبادة بكون اسوء و افسد من الهم بمعصية، لمافيه من مكائد خفية للنفس، وقد تلم بنشاط في العبادة، و العبد يظن انه بنهوض القلب لها، و ربما كان لنفاق خفى منه و رعونة كامنة في ذاته، الستشعاره بها المنزلة والجاه عند الخلق، واقوم الناس بتمييز الخواطر اقومهم بمعرفة النفس، و معرفتها صعب المنال، لا يكاد يتيسر الابعد استقصاء تام في العلوم الحقة مع التقوي، واتفق المشايخ على ان من كان اكله من الحرام لايفرق بين الوسوسة والالهام، وقد فرقوا بين هواجس النفس و وساوس الشيطان، و قالوا: ان النفس تطالب و تلح، فلاتزال كذلك حتى تصل الى مرادها، والشيطان إذا دعى إلى زلة أو معصية فلم يجب يوسوس باخرى، أذ لأغرض له في تخصيص شيء، بل غرضه الأغواء كيف يمكن، و هذا الفرق و ان كان ثابتاً، الا انه ليس في تحقيقه كثير فائدة، لأن الاجتناب عن كل واحدة منهما واجبة، نعم هذه المعرفة تفيد في كيفية قطع اسباب كل منهما، فإن الهواجس النفس تقطع بترك اللذات سيما الجوع، و وساوس الشيطان تحسم موادها بالمعارف الحقيقية، و كذا يفرق بين الخاطر الملكي و الخاطر الرحماني، ولهذا قال بعض الأكابر: بنور التوحيد يقبل الخواطر من الله تعالى، و بنور المعرفة تقبل من الملك، و بنور الأيمان تنهى النفس، و بنور الأسلام تنهى العدو، والأولى في الأخيرين ان يقال بالعكس، فان بنور العمل باحكام الاسلام من الصوم و الـزكوة و الجهاد و غيرها يضعف شهوات النفس وهواجسها، و بنور المعرفة الحقة باستعمال البراهين تحسم مادة شبهات الشيطان، فمادة شبهات الشيطان كمادة شهوات النفس، فالأولى ينقطع بالبرهان، و الثاني ينقطع بالجوع، لأن بالشبع واكل اللذيذات يتحرك الشهوة، والمشتهيات امور متناهية في معرض الاشتراك، فأذا اختصت بالبعض زالت عن البعض، فينبعث التنازع والخصومات، و من

الشهوة يتحرك الغضب، و بعد رسوخ الشهوة والغضب ينبعث الحيل الخواطر النفسانية ثم الشيطانية، و لذلك ذكر بعض العلماء ان لمة الملك ولمة الشيطان وجدا الحركة النفس الحيوانية والروح ، فالنفس اذا تحركت انقدح من جوهرها ظلمة تنكت في القلب همة سوء، فينظر الشيطان اليه ، فيقبل بالاغواء والوسوسة، وان الروح اذا تحرك انقدح من جوهرها نورساطع، يظهر من ذلك النور في القلب همة عالية ، فينظر الملك اليه و يفيض عليه الهداية والالهام، و يرد عليه ان اللمتين تتقدمان على حركة النفس والروح ، فحركة الروح من لمة الملك ، والهمة العالية من حركة الروح ، وحركة النفس من لمة الشيطان ، و من حركتها الهمة الدنية ، فحركة الروح من بركة لمة الملك ، و طهر سرالعطاء والابتداء من معطى كريم و مبلى حكيم .

و اعلم: ان من قصر نظره عن درك حقايق الزهد، و تطلع الى تمييز الخواطر، يزنها اولا بميزان الشرع، فإن كان مطابقا له يمضيه، و ان كان مخالفا ينفيه، و ان استوى الخاطران ينفذ اقربهما الى مخالفة هوى النفس، اذالغالب في هواها الاعوجاج والركون الى الدون، وكثيرا ما يشتبه خواطر النفس بخواطر الحق على من يكون ضعيف العلم، فلا يدرك نفاق القلب و ما يتولد منه من الخواطر، الا العلماء الراسخون، واكثر مايدخل الافات على ارباب القلوب من هذه الجهة، و ذلك لقلة العلم بالنفس والقلب، و بقاء في ارباب القلوب من هذه الجهة، و ذلك لقلة العلم بالنفس والقلب، و بقاء و ان دق و قل، يبقى عليه بحسبه بقية اشتباه الخواطر. و قال بعضهم: و من الحواطر ما هي رسل الله الى العبد، و قال لى قلب: ان عصيته عصيت الله عزوجل. و هذا حال عبد استقام قلبه و سكنت نفسه واطمأنت؛ و في سكونها و اطمينانها يستعد القلب لذكر الله بالبرهان و عند ذكر الله يطرد الوهب و الشيطان.

وقد ورد فى الخبر: ان الشيطان جاثم معلى قلب ابن آدم. فاذا ذكرالله تولى و خنس؛ و اذا غفل التقم قلبه فحدثه و مناه. وقد قال الله تعالى:

و من يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطانا فهو له قرين ؟ و قال ايضاً : ان الذين اتقوا اذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا ' . فبالتقوى يتحقق خالص الذكر و بها تنفتح بابه ؛ و اعظم التقوى اتقاء حديث النفس .

قال سهل بن عبدالله التستري: ان اسوء المعاصى حديث النفس ويري الاضعاء اليه ذنبا فيتقيه فاذا صاركذلك بعد الشيطان مطروداً عن سماء القلب. لأنها كالسماء مزينة بزينة كواكب الأذكار والعلوم المحقة البقينية وانوار المعارف الالهية . فاذا صار قلب العبد السالك سماويا و بعد عنه الشيطان و زال حديث النفس والخواطر الشيطانية عن قلبه ، يرقى و يعرج بباطنه و معناه الى باطن طبقات السماء؛ وكلما يرقى ينحط عنه شوائب النفس و يبعد عنه أثار وساوس الشيطان ؛ حتى يصير خالصاً محضاً حتى عن وجود نفسه ؛ فينقطع عنه عند ذلك خواطر الملك ايضاً ولماته . لأن الخاطر الحق رسول والرسالة الى من بعد؛ و هذا العبد قريب. فخاط الملك يخلف عنه كتخلف جبرئيل عليه السلام في ليلة المعراج عن رسول الله صلى الله عليه وآله حيث قال: لودنوت انملة لاحترقت. قال الحكيم محمد بن على الترمذي: المحدث والمكلم اذا تحققا في درجتهما لم يخافا من حديثالنفس؛ وكما ان النبوة محفوظة من القاء الشيطان ، كذلك محل المكالمة والمحادثة محفوظ من القاء النفس وفتنتها و محروسة بالسكينة لإن السكينة ، حجاب المكلم والمحدث مع نفسه ؛ و هذا التكليم والتحديث هوالعلم المعروف باللدني الذي مر ذكره ؛ والعالم به هوالحكيم بالحقيقة فان .

### المشهلاً الرابع فى ان لالهام الملك و وسوسة الشيطان فى النفوس الانساتية علامات يقع على وجوه:

احدها كالعلم واليقين الحاصلين في جانب يمين النفس اعنى القوة العاقلة في مقابلة الهوى والشهوة الحاصلين في جانب شمالها اعنى القوة الواهمه. فالاولان من الهامات الملك؛ والاخيران من وساوس الشيطان.

الثاني: ان صورة العالم الانساني لما كانت مطابقة لصورة هذا العالم فكأنها محتمل وجودالملائكة والهاماتها والشياطين و وساوسها ؛ فهي بمنزلة عقبة بين موطن الملائكة و معدن الشياطين ؛ فانك مهما نظرت في آيات الافاق والانفس على سبيل الاشتباه والمغالطة كما للمجادلين أوالغفلة والاعراض كما للعوام والمقلدين نشأت لك منها الشبه والوساوس فيالواهمة والمتخيلة ؛ فصارت نفسك الوهمية والخيالية ، وهي في الجانب الأيس من القلب المعنوى معدنا للشياطين و جنودها و لهذا وقع الهذم في القران والحديث للمعرضين عن الحكمة في آيات الأفاق والأنفس كما قال: وكاين من آية في السموات والارض يمرون عليها وهم عنها معرضون ١٠٠. و قال رسولالله صلى الله عليه و آله: و يل لمن تلى هذه الآية ثم مسح بها سبلته اى لم يتدبر فيها ، و هي قوله: ان في خلق السموات والارض ٢٠ ، الاية . و بر واية ويل لمن قرأها ولم يتفكر فيها . و برواية ويل لمن لاكها بين فكيه ولـم بتأملها . و إذا نظرت إلى تلك الإبات على سبيل الاعتبار والاستبصار وزالت عنك الشكوك والأوهام وحصلت لك المعرفة والحكمة ، فصارت قوتك العقلية وهي في جانب الأيمن من البقعة المباركة ؛ اعنى القلب موطن الملائكة و منبع الالهامات و مبادى العلوم اليقينيات لعالم السماء. فالآيات المحكمات بمنزلة الملائكة المقدسة والعقول المجردة ؛ والمتشابهات الوهميات والأغاليط بمنزلة الشياطين والنفوس الوهمانية ومبادىالمقدمات السفسطية.

الثالث: ان متابعة اهل الجحود والانكار و اهل التعطيل والتشبيه والكفار في مقابلة طاعة الرسول والائمة و الاخيار. فكل من سلك سبيل الضلال فهو بمنزلة الشياطين و من سلك سبيل الهداية ، فهو من جملة اهلالله كالانبياء والاولياء الذين درجتهم درجة الملائكة المقربين. فمن اتبع الهوى فقد تابع الشيطان اللعين وصار من حزب الشياطين ؛ و من اتبع الهدى فقد تابع الملك ؛ فهو من حزب الله و حزب المقربين .

الرابع: انالملائكة الروحانية التي هي سكان عالم الملكوت السماوي

فى مقابلة الابالسة المطرودة عن بابالله المحجوبة عن جناب القدس الممنوعة عن ولوج السموات المحبوسة فى الظلمات ، فمن كانت علومه و ادراكات فى الموضوعات العالية والاعيان ، كالايمان بالله و رسله و ملائكته العقلية وكتبه السماوية واليوم الاخر ، فقد شابه الملائكة و جنود الرحمن ؛ و من كانت علومه وادراكاته من باب الحيل والخديعة والسفسطة و التأمل فى الموضوعات الدنياوية ولم يخرج فهمه من دار المحسوسات ، فقد شابه الشياطين المحبوسة فى طبقات الجحيم واسفل السافلين المحرومة عن الارتقاء الى دار النعيم و ملكوت السماء و عالم العليين ، فهو محشور معهم معدود فى زمرتهم .

### كشف نورى

قد انكشف ان اصل الضلال والعمى والجهل سيما المشفوع بالرسوخ من الشيطان واصل الهدى والبصيرة والعلم سيما المقرون بالبرهان من الملك و اسم ابليس كاسم شجرة خبيثة ؛ والشياطين على تفاوتهم فى الخبث بمنزلة اغصان هذه الشجرة الملعونة ؛ وافنانها و اوراقها و ثمارها هي الافكار الجزئية المتعلقة بلذات هذا العالم ، كما اشير اليه فى قوله : انها شجرة تخرج فى اصل الجحيم طلعها كأنه رؤس الشياطين ؛ فانهم لاكلون منها فمالئون منها البطون و اسم الملك والعقل كاسم شجرة طيبة اصلها ثابت و فرعها فى السماء تؤتى اكلهاكل حين باذن ربها أنه كما اشير اليه فى القرآن، وثمارها الحاصلة منها هى العلوم الكلية والمعارف الالهية ؛ وهى ايضاً شجرة طوبى التي غرسها يدالرحمان وهى ايضاً شجرة مباركة لاشرقية ولاغربية لتجردها عن شرق هذا العالم و غربه ، لعدم اختصاصها بمكان او زمان ؛ فلا يوجد فى وقت دون وقت .

ومما يؤكد ماذكرناه وينور ماقررناه مارواه محمد بن يعقوب الكليني طاب ثراه بسنده المتصل الى سماعة بن مهران قال :كنت عند ابى عبدالله عليه السلام و عنده جماعة من مواليه ؛ فجرى ذكر العقل والجهل فقال

ابوعبدالله: اعرفوا العقل و جنده والجهل و جنده تهتدوا. قال سماعة: فقلت جعلت فداك لانعرف الا ما عرفتنا. فقال ابوعبدالله: انالله خلق العقل وهو اول ما خلق من الروحانيين عن يمين العرش من نوره؛ فقال له ادبر فادبر؛ ثم قال له اقبل فاقبل؛ فقال الله تبارك و تعالى خلقتك خلقا عظيما وكرمتك على جميع خلقى. قال: ثم خلق الجهل من البحر الاجاج ظلمانيا. فقال له ادبر فادبر؛ ثم قال له اقبل فلم يقبل؛ فقال استكبرت فلعنه. ثم جعل للعقل خمسة و سبعين جندا. فلما رأى الجهل ما اكرمالله به العقل و ما اعطاه، اضمر له العداوة. فقال الجهل: يارب هذا خلق مثلى؛ خلقته وكرمته و قويته؛ و انا ضده ولاقوة لى به؛ فاعطنى من الجند مثل ما اعطيته، فقال نعم فان عصيت بعد ذلك اخرجتك و جندك من رحمتى؛ فقال قد رضيت؛ فاعطاه خمسة و سبعين جنداً في كلام طويل يعد جنودالعقل و جنودالجهل التي في مقابلتها.

### المشهد الخامس في بيان الحكمة في خلق الشياطين

اعلم ان لله في كل مخلوق حكمة و مصلحة ؛ والا لم يوجد ؛ لاستحالة العبث والقبح في فعله والاهمال والتعطيل في ايجاده ؛ وان الانسان كما ينتفع من الهام الملك كذلك ينتفع بوجه من وسوسة الشيطان . اولاترى ان تبعة الوهم والخيال واهل الضلال هم اصحاب الشياطين ؛ ثم لو لم يكن اوهام المعطلين و خيالات المتفلسفين والدهريين و ساير اولياء الطاغوت ومراتب جربزتهم و فنون اعوجاجاتهم لما انبعث اولياء الله و اهل الحكمة والعرفان في تحقيق الحقايق و تعليم العلوم و طلب البراهين لبيان التوحيد و علة الحدوث للعالم على سبيل اليقين ؛ و كذا في امثال هذه المسائل وكذا القياس في تهذيب الاخلاق و استقامة الاحوال و صحة الاعمال ، لو لم يكن اغتياب المغتايين و تجسس المتجسسين لعيوب الناس ، لم يجتنب الانسان كل الاجتناب من العيوب الخفية التي لايراها الناس ، لم يجتنب الانسان كل الاجتناب من العيوب الخفية التي لايراها احباق و ؛ و انما يظهر له ثبوتها من تدقيقات الاعداء و تجسسهم عيوبه و

اظهارهم اياها له. فكم من عدو خبيث الذات ينتفع الانسان من عداوته اكثر مما ينتفع به من محبة الاصدقاء. فان المحبة مما يورث الجهل بعيوب الحبيب والعمى عن معاينة معايبه و سماع مثالبه ، كما قيل :

و عين الرضاكل عيب كليلة و عين العداوة " قدتبدى المساويا فظهر أن لوجود الإعمال الشيطانية في العالم منافع عظيمة ، و من فوايد الألام والمحن والشدائد التي تصل الي العبد من أهل الظلم والجور ، أنه يوجبله سرعة الرجوع إلى بارئه واللحوق الى اوليائه الماضين و ترك الاخلاد الى الارض والاجتناب عن معاشرة أهل الدنيا ؛ لما يرى من أبناء الزمان ما يزعجه عن الخلق و يمله عن الدنيا ، و ينفر طبعه عنهم و يفر الى الله الواحد فراراً عن الدنيا و مافيها و تقرباً اليه تعالى و ملكوته الاسنى .

### المشهد السادس في الاشارة الى مبدء وجودالملك والشيطان

اعلم ان الله صفتى لطف و قهر و رحمة و غضب؛ و من الواجب ان يكون الملك و خصوصا ملك الملوك كذلك ؛ اذكل منهما من اوصاف الكمال ، كيف والفردانية في الألهية والتوحد في غاية العظمة ؛كما اوجب افاضة الوجود والرحمة على من سواه ، فكذلك اوجب ان ليس كمثله شيء ولا لاحد في حريم كبريائه و عظمته طريق . فلابد لكل من الوصفين من مظهر . فالملائكة و من ضاهاهم من الاخيار مظاهر اللطف والرحمة ؛ والشياطين و من والاهم من الأشرار مظاهر القهر والغضب ؛ و مظاهر اللطفهم اهل الجنة واهل القرب والاعمال المستعقبة لها ؛ و مظاهر القهرهم اهل النار و اهل البعد والاعمال المشمرة اياها . ثم لا اعتراض عليه في تخصيص كل من الفريقين بما خصصوا به ، فانه لوعكس الامر لكان الاعتراض بحاله ، وهاهنا يظهر حقيقة السعادة والشقاوة . فمنهم شقى و سعيد . فاما الذين شقوا ففي النار ٢٠ ؛ الاية . و اذا تؤمل فيما ذكرنا ظهران لاوجه بعد ذلك لاسناد اسباب الظلم والقبايح اليه تعالى ؛ لان هذا الترتيب والتمييز من لوازم الوجود

المفتاحالرابع

والایجاد ، وسیجیء لك انالله لا یولی احداً منالفریقین الاماولاه ، و ان كل حزب بما لدیهم فرحون ۱۷.

فان قلت: فما فائدة بعثة الرسل وانزال الكتب؟

قلنا: لما تبين انه تعالى يفعل ما يشاء و يحكم ما يريد فكيف يبقى للمعترض ان يقول: لم جعل الله الشيء الفلاني سبباً و واسطة لحصول الشيء الفلاني ، كما انه ليسله ان يقول مثلا: لم جعل الشمس سبباً لانارة وجه الارض ، غاية ما في الباب ان يقول: اذا علم الله ان الكافر لايؤمن ، فلم امره بالايمان و بعث اليه النبي ؟

فنقول: فائدة البعث والرسالة والانزال يرجع بالحقيقة الى المؤمنين، حيث جعلالله انوار الكتب والرسل سبباً لانارة قلوبهم و واسطة لاهتدائهم في ظلمات هذه الدار الى دارالنعيم؛ انما انت منذر من يخشيها أن كما ان فائدة نورالشمس يعود الى اصحاب العيون الصحيحة؛ و اما فائدة ذلك بالنسبة الى المختوم على قلوبهم ، فكفايدة نورالشمس الى الاكمه تزيدهم حيرة و ضلالة؛ و اما الذين في قلوبهم مرض فزادتهم رجسا الى رجسهم و ماتوا وهم كافرون أن غاية ذلك الزام الحجة و اقامة البينة عليهم ، لئلا يكون للناس على الله حجة بعدالرسل أن ولو انا اهلكناهم بعذاب من قبله لقالوا لولا ارسلت الينا رسولا أن وهو بالحقيقة النعى عليهم؛ بانهم في اصل الخلقة اشقياء مطرودون عن باب الله طردالخفافيش والظلمات عن حضرة النور ، سواء عليهم ء انذرتهم ام لم تنذرهم لا يــؤمنون أن فور الهداية التخويف لا ينجح معهم لان نفعه مختص بالمؤمنين و ان كان نور الهداية والرحمة نازلة على العالمين . و ما ارسلناك الا رحمة للعالمين " الا ان نصيب النفوس الكدرة والاوهام العسوفة منه ، ليس الا الوحشة والعمى و الظلمة والضلال والخسران والوبال ، و عليه جرى القلم و نفلا حكم القضاء الظلمة والضلال والخسران والوبال ، و عليه جرى القلم و نفلا حكم القضاء

۱۸ ـ نازعات ۶۵

۲۰\_ نساء ١٦٥

۲۲۔ بقرہ ۲

۱۷ ــ مؤمنون ۵۳

۱۹ ـ توبه ۱۲۵

١٣٤ على ٢١

۲۳ انبیاء ۱۰۷

الحتم والقدر المبرم ، لقوله : و لذلك خلقهم ٢٠ و تمت كلمة ربك صدق وعدلا لامبدل لكلماته ٢٠ ، و قوله : ولو شئنا لاتينا كل نفس هديها ولكن حق القول منى لاملئن جهنم من الجنة والناس اجمعين ٢٦ .

## مكاشفة عرفانية

قد انكشف و تحقق للعارف المحقق والبصير المحدق انه اذا تجلى شمس عظمة القدس و وقعت انوار جماله واشعة جلاله على صفايح هياكل الهويات وصحايف قلوب الانيات؛ فكما ينشأ منه منبع النور النبوى المحمدى وضوء السراج الاحمدى و مادة الحيوة الابدية واكسير السعادة السرمدية، فكذك ينشأ منه كبريت النار الابليسية و ينقدح منه شرارة الادخنة الظلمانية.

و فى الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وآله: بعثت داعياً و ليس الى من الهداية شىء و خلق ابليس مضلا و ليس اليه من الضلالة شىء؛ من يهدى الله فلا هادى له.

فاعلم يا مسكين: ان خيرات الدنيا ملزومة للشرور و مسراتها مقرونة بالهموم وحلاواتها ممزوجة بالسموم؛ و بهذا جرت سنةالله ولن تجد لسنةالله تبديلا٬ فلكل نور ظلمة و في كل نعمة نقمة ولكل جمال جلال؛ كالهيمان الحاصل من الجمال الالهي؛ و تحير العقول من ادراكه و انقهارها ولكل جلال ايضاً جمال؛ وهو اللطف المستور في القهر الألهي. قال الحكماء: كل ممكن زوج تركيبي، لما رأوا انه مزدوج الذات من صفتي القهر والمحبة. هو الله الرحمن الرحيم الباريء المصور النافع الهادي. هذا لقوم و هو الله القهار الجبار المنتقم العزيز المتكبر الضار المضل، هذا لقوم آخرين.

قال بعض اهلالله بلغة الفرس: ای عزیز هرکاریکه باغیری منسوب یابی بجز از خدا آن را مجاز میدان نه حقیقت ، زیرا که فاعل حقیقی بجز

٢٥ انعام ١١٥

۲۶ ــ هود ۱۱۸

۲۲ سجده ۱۳ احزاب ۲۲

او نبود ؛ آنجا که گوید: قل یتوفیکم ملك الموت ۲۸ ، این را مجاز می دان ؛ حقیقتش آن باشد که : الله یتوفی الانفس حین موتها ۲۹ ؛ راه نمودن محمد صلی الله علیه و آله مجاز می دان ، حقیقتش انك لاتهدی من احببت ولكن الله یهدی من یشاء ۳۰ ؛ گمراه کردن ابلیس را مجاز می دان ؛ یضل من یشاء و یهدی من یشاء ۳۰ حقیقت می شناس ؛ گیرم که خلق را اضلال ابلیس کرد ، ابلیس را به صفت اضلال که آفرید ؟ مگر موسی از این معنی گفت که : ان هی الا فتنتك تضل بها من تشاء و تهدی من تشاء ۳۲ .

فكما انالملك والالهام والنبى والقران رسلالله الى عباده، فالهوى والنفس والوسوسة رسل الشيطان الى عبدة الطاغوت؛ و ان شئت قلت هى والشياطين ايضا رسله الى ابناء الظلمات وسكان الهاوية؛ و اقرأ قوله تعالى: الله ولى الذين امنوا يخرجهم من الظلمات الى النور والذين كفروا اولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور الى الظلمات اولئك اصحاب النارهم فيسها خالدون "، واتل قوله: فالهمها فجورها و تقويها "، وقوله: الشيطان يعدكم الفقر و يأمر كم بالفحشاء؛ والله يعدكم مغفرة منه و فضلا والله واسع عليم ". فالمؤمن الحقيقي من يقبل دعوة الحق و وعدالله و يرد دعوة الباطل و وعد الشيطان و مكره و حبائله و شركه و غروره و امانيه، يعدهم و يمينهم و ما يعدهم الشيطان الا غروراً اولئك مأويهم جهنم ولا يجدون عنها محيصاً ". فمن صدق رسل الله و كتبه و كان ذا فطرة صحيحة نورانية يتقى الله و ينتهى عن تناول سموم الدنيا القاتلة والاشتغال بشهواتها المهلكة؛ و من اذعن دعوة الشيطان واتبع هواه و نسى ذكر مولاه، و ذهل عن احوال عاقبته دعوة الشيطان واتبع هواه و نسى ذكر مولاه، و ذهل عن احوال عاقبته واخراه، اشتغل بالدنيا و لذاتها وافتتن بشهواتها المزخرفة واغتر بامانيها واخراه، اشتغل بالدنيا و لذاتها وافتتن بشهواتها المزخرفة واغتر بامانيها وافانية و تصامم عما يقولله المبلغ: رب شهوة ساعة اورثت حزنا طويلا؛

۲۹\_ زمر ۶۲ ۳۱\_ نحل ۹۳

۳۳ بقره ۲۵۷

٣٥ بقره ٢٦٨

۲۸ سجده ۱۱

۳۰ قصص ۵۳

۲۷ اعراف ۱۵۵

٣٤ شمس ٨

۳۲\_ نساء ۱۲۰ و ۱۲۱

ويقولله الرسول صلى الشعليه وآله: الدنيا حية فاقتلوها، و يبين له الكتاب: اعلموا انما الحيوة الدنيا لعب ولهو وزينة و تفاخر بينكم و تكاثر في الاموال والاولاد ٢٠٠٠. قال ابن عطا: ان الله يعامل العباد في الابد على نحو ما عاملهم في الازل. و قال اخر: ليس الخوف من سوء العاقبة؛ انما الخوف من سوء السابقة.

اعلم ان هاهنا سرالاخرة والدنيا مرآة الاخرة والقالب محك القلب. فنصيب اولياء الله في الدنيا بحسب الشدائد والنقمات يشبه نصيب اعدائه و أولياء الشيطان في الآخرة ؛كما بالعكس في باب الراحات واللذات، الدنيا سجن المؤمن و جنة الكافر فكل ما كان من وظيفة المسجون ، فمما بلحق لهؤلاء في الدنيا و لهؤلاء في العقبي . فلكل من الطائفتين نصيب من النعمة و نصيب من النقمة ولكل منهما سهم من السعادة و سهم من الشقاوة ؟ و في الحديث: خلقت هؤلاء للجنة ولا أبالي؛ و خلقت هؤلاء للنار ولاأبالي؛ و ذكر يعض أهل التذكير: أن الشيطان حين أراد وسوسة آدم و حـوا و قاسمهما انى لكما لمن الناصحين ٣٨ وضع نحومر آة بين الجنة والنار؛ ظاهره الى الجنة و باطنه الى النار . فوقع فيه عكس ما في الجنة بهيأت واشكال يوازي ما في الجنان من الحور والقصور والانهار والشراب والعسل والزنجبيل والسلسبيل، جميع ذلك على هيئات وصفات تحاذي ما في تلك الصفة النقية ، لافرق بينهما الابان هذه فانبة كصنم بلاروح ؛ و تلك باقبه ؛ و هذه موهومة متخيلة كسر اب بقيعة يحسبه الظمآن ماء ؛ حتى اذا جائه لم بجده شيئاهم فيزيده العطش والاضطراب والفاقة والافتقار والمرض والغم و الأفة و العذاب؛ بخلاف ما في الجنة العالية فانها صور حقيقية فيها ماء حيوة جارية ، توجب الري و الغنى والصحة والسرور والبهجة ؛ فبعض النفوس من غلبت عليه جهة الرحمة الألهية . افمن شرحالله صدره للإسلام فهو على نور من ربه من و بعضها ممن غلبت عليه جهة الظلمة الشيطانية. فويل

۳۸\_ اعراف ۲۱

المفتاحالرابع

للقاسية قلوبهم من ذكر الله أن قال تعالى: من كان يريد حرث الاخرة نزدله في حرثه و من كان يريد حرث الدنيا نؤته منها ؛ و ماله في الاخرة مسن نصيب أ. وللإشارة الى هاتين الطائفتين قال: كما بدأكم تعودون فريقا هدى و فريقا حق عليهم الضلالة ؛ انهم اتخذوا الشياطين اولياء من دون الله و يحسبون انهم مهتدون أ ؛ و للإشارة الى هذين الجندين قال: اولئك حزب الله عمان حزب الله عمان عن الغلبة في الناب عن عنه عنه عنه وانما صارت الغلبة لحزب الله ؛ لأن الخير غالب مقضى بالذات والشر مغلوب بالعرض ، كما قال: سبقت رحمتى غضبى .

ثم اعلم: ان كلا من الطائفتين مشعوف بما هو عليه، فرحان بما يجرى على يديه؛ كما قال تعالى: كل حزب بما لديهم فرحون و قوله: هل ننبئكم بالاخسرين اعمالا الذين ضل سعيهم فى الحيوة الدنيا وهم يحسبون انهم يحسنون صنعاً أن فكما ان العارف المحق فرحان بالحق مشعوف بما عنده من الايات المحكمة والبراهين النيرة المكشوفة، فكذا الجاهل المبطل فرحان بالشهوة والباطل، مشعوف بما عنده من الوساوس الباطلة والوهميات الكاذبة، مغرور بالامانى الشيطانية والعادات العامية. فانظر كيف حكى الله كيفية مناظرة وقعت بين ولى محق من اولياء الله و عدو مبطل من اولياء الشيطان فى قوله: الم تر الى الذى حاج ابراهيم فى ربه ان اتيه الله الملك، الشيطان فى قوله: الم تر الى الذى حاج ابراهيم فى ربه ان اتيه الله الملك، اذ قال ابراهيم ربى الذى يحيى و يميت؛ قال انا احيى و اميت أن فانظر كيف الشبه عليه الامرواغتر و شبه الاحياء والاماتة المجازيتين بالاحياء و الاماتة الحقيقيتين. فا كتفى السفيه المغرور بلامع سراب المجاز عن شرب ماء الحقيقة التى تحيى الاموات؛ و ادعى المعاند الملعون نسبة الاحياء و الاماتة الى نفسه مع عجزه عن مدافعة الذباب والبراغيث عن نفسه. فاسباب المحقيقة التى نفسه مع عجزه عن مدافعة الذباب والبراغيث عن نفسه. فاسباب المحقيقة التى نفسه مع عجزه عن مدافعة الذباب والبراغيث عن نفسه. فاسباب المحقيقة التى نفسه مع عجزه عن مدافعة الذباب والبراغيث عن نفسه. فاسباب

۲۱ ہے زمر ۲۱

۶۳ اعراف ۳۰

٥٦ ـ مائده ٥٦

٤٧ ــ مؤمنون ٥٣

۶۹ بقره ۲۰۸

۲۶ ــ شوری ۲۰

۲۲ مجادله ۲۲

١٩ مجادله ١٩

۶۸ کھف ۱۰۶

اغترارالشيطان و جنوده اكثرها من هذا القليل عندالخبير المستبصر فانها يرجع الى اقيسة فقهية بلاحقيقة جامعة.

وقد قيل: اول من قاس ابليس في مقابلة النص. و ذلك لان كل ما وجدت في عالم الملكوت يوجد مثاله في عالم الدنيا، و كل ما يوجد في قلب من تولاه الله و افاض عليه برحمته من العلوم والالهامات ولطايف الصنع، يوجد اشباهه و اظلاله الباطلة الفانية في قلب من استولت عليه الجهة الظلمانية وتولاه الشيطان من الوساوس والرعونات والاماني و غيرها من الافتخار والعجب والغرور.

### المشهد السابع فى انيًاى حقيقة الهية اوجبت وجود ابليس و جنوده اجمعين، و اى اسم الهى انشأه وابداه و مكنه و رباه و قواه

اعلم: انه ما من شيء في العالم الا واصله من حقيقة الهية و سره من اسم الهي ؛ و هذا لايعرفه الا الكاملون. قال تعالى: ما من دابة الاهو اخذ بناصيتها ان ربي على صراط مستقيم . فكل ماش فهو على صراط مستقيم لان الشيء لايتحرك بنفسه ؛ و انما يحركه غيره . فما من دابة يدب بنفسه وانما يدب بغيره ؛ ولاستحالة تسلسل المحركات لابد و ان ينتهى الى محرك غير متحرك ؛ و هو البارى جل ذكره لان غيره لا يخلو عن حركة و طلب ؛ وكل دابة يدب و يتحرك بالحق تعالى فهو يؤل على صراطه الى الرحمة وكل دابة يدب و يتحرك بالحق تعالى فهو يؤل على صراطه الى الرحمة فالرحمة ذاتية والغضب من العوارض ؛ ولهذا قيل : الطرق الى الله بعدد انفاس الخلايق ، و قال تعالى : فاينما تولوا فتم وجه الله . الا ان طريق التوحيد الذى هو مسلك الانبياء والاولياء عليهم السلام واحد . و منها التوحيد الذى هو مسلك الانبياء والاولياء عليهم السلام واحد . و منها يتفرق سائر الطرق و يتشعب ؛ الاترى ان رسول الله صلى الله عليه وآله لما اراد ان يتبين ذلك ، خط خطأ مستقيماً ، ثم خط من جانبها خطوطاً خارجة الراد ان يتبين ذلك ، خط خطأ مستقيماً ، ثم خط من جانبها خطوطاً خارجة

من ذلك الخط؛ و جعل الاصل الصراط المستقيم الجامع؛ و جعل الخطوط الخارجة منها سبل الشيطان؛ كما قال: ولاتتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله "و الى طريق التوحيد اشار بقوله: قل هذه سبيلى ادعوا الى الله على بصيرة انا و من اتبعنى "٥، و هو الجامع لطرق الاسماء كلها.

سمع ابويزيد البسطامي هذه الاية: يوم يبحشر المتقين الى الرحمن و فدأً ٥٠ فشهق شهقة فقال : من يكون عنده كيف يحشر ؟ وجاء اخر فقال: من اسم الجبار الى اسم الرحمن و منالقهار الى الرحيم و من المنتقم الــيَ الغفور . قال الحلاج : ما صحت الفتوة الالاحمد و ابليس ؛ كأنه قال : هذان المظهران كل منهما كامل في بابه ، متفرد في شأنه ، احدهما مظهر اسماء المحبة والأخر مظهر اسماء القهر ؛ و من فتح عينيه وشاهد ياء المتكلم في قوله تعالى : و نفخت فيه من روحي° باحدى العينين ثم نظر الى ياءالمتكلم في قوله تعالى: و أن عليك لعنتي الى يوم الدين ٥٦ ، بالعين الآخري، ليعرف ان هاتين النسبتين تتحدان في شيء و احد؛ و هو مجمع الموجو دات و مرجع الكل؛ والجميع مظاهر اسمائه و مجالي صفاته؛ و حينتُذ يعلم سر قوله: فبعز تك لأغوينهم اجمعين الأعبادك منهم المخلصين ٥٧ و قوله: فبما اغويتني لاقعدن لهم صراطك المستقيم ٥٨ ؛ فمن امره ظاهراً بسجدة ادم في قوله: اسجدوا لادم ٥٩ ، كان نهاه في السرعن سجدة غيره ، فالهمه والقنه الحجة بقوله: ء اسجد لمن خلقت طبناً فافهم باحبيبي هذه الكلمات، و قد انتهت الى ما يتبلد الأذهان عن دركها؛ ويتحرك سلسلة الحمقي والمجانين عن سماعها و يشمأز قلوبهم عن روايحها ؛ كاشمأزاز المزكوم عن رايحة الورد الاحمر والمسك الأذفر ؛ و تنبه لما قيل : ان نور ابليس من نار العزة لقوله تعالى: خلقتني من نار ١٦ ؛ و لواظهر نوره للخلابق لعبدوه ؛ انما

| ٥٣ــ يوسف ١٠٨ | ۲۰۰_ انعام ۱۵۳    |
|---------------|-------------------|
| ٥٥ حجر ٢٩     | ٤٥ـــ مريم ٨٥     |
| ٥٧ ص ٨٢ ص     | ۵۱ س ۸۷           |
| ٥٩ بقره ٣٤    | ۵۸ اعراف ۱۸       |
| ٦٦ اعراف ٢٢   | <b>٦٠</b> اسرى ٦١ |

سلطانه على الذين يتولونه والذينهم به مشركون <sup>۱۲</sup> ؛ و ذكر بعضهم النكتة في ان الخليل لماذا قال : لماجن عليه الليل و رأى كوكبا : هذا ربي ۱۳ ، بما روى عن كعب الاحبار انه قرء في التورية ان ارواح المؤمنين من نور جمال الله و ان ارواح الكافرين من نور جلال الله ؛ و في الادعية النبوية : اللهم أنى اعوذ بك منك .

### قحصل في مراكب الكفر

اعلم: ان الكفر على درجات متفاوتة ؛ و بازاء كل مرتبة من الأيمان مرتبة من الكفر فمن مراتبه كفر القالب وكفر النفس وكفر القلب .

فاول درجات الكفر كفر القالب؛ و هو ظاهر مكشوف لكل احد فمن انكر شيئاً من ضروريات الدين ، اورد علامة من علامات الشريعة ، فقد استحق القتل والاسر في الدنيا و العذاب في الاخرة .

و ثانيها كفر النفس؛ فلان النفس بالحقيقة هي الصنم الأكبر والطاغوت الاعظم. أرأيت من اتخذ الهه هويه ٢٠٠٤ و في الحديث: ابغض اله عبد في الارض الهوى ؛ و قل من العباد من اجتنب عن عبادة صنم الهوى و طاعة طاغوت النفس ؛ فحرى ان يستعيذ الانسان منها الي الله و يدعوله ان يوفقه للاجتناب عنها ؛ و لعل دعاء ابر اهيم عليه السلام فيما حكى الله عنه في قوله: واجنبني و بني ان نعبد الاصنام ٢٠٠ ؛ هو للاجتناب عن هذه العبادة . فهذا كفر من كان بعد في عالم الاكوان و لم يتجاوز عنه الي عالم الملكوت .

و اما كفر القلب، فهو ان السالك اذا انجلى مرآة سره و كشف عن عين قلبه الغشاوة و ارتفع عنه الكدورة وتقوى حدقته، فوقع فيها نورالحق و تجلى لها جمال الاحدية. فاذا غافصه تجليه فر بما لـم يثبت فاعتقد

۲۳ انعام ۲۲

۲۲ نحل ۱۰۰

٥٥ - ابراهيم ٣٥

۲۶ـ فرقان ۲۶

٦٦ اى اجائه واخذه على غرة منه ، واللازمة من اوازم الدهر ، اى على غفلة من غير استعداد،
 و اوازم جمع الازمة بمعنى الشدة والضيقة .

لذاته انها عين الحق ؛ و بادرلبقاء الانانية فيه ؛ و قال انه فيها ، فانا الحق او سبحانى ؛ او فقد تدرع باللاهوت ناسوتى ؛ الا ان يثبته الله تعالى بالقول الثابت فى الحيوة الدنيا و فى الاخرة  $^{\text{VY}}$  فيعرف ان الصورة الالهية ليست فى مرآة ذاته ؛ بل تجلت لها و ما حلت فيها ؛ بل ظهرت منها و لها ولوحلت ، لما تصور ان يتجلى صورة واحدة لمرائى متعددة فى حالة واحدة ؛ بل كانت اذا حلت فى مرآة ارتحلت عن الاخرى وهيهات . فان الله تجلى لجملة من العارفين دفعة ؛ و ان كان فى بعض المرائى اصح ظهوراً و اقوم كشفا ؛ و فى بعضها اخفى و اميل الى الاعوجاج عن الاستقامة ؛ و ذلك لتفاوت المرائى فى الصفاء و الصقالة و صحة الوجه و استواء البسيط . فافهم جداً و تنبه لمعنى قوله تعالى : و مايؤمن اكثرهم بالله الا وهم مشر كون  $^{\text{VY}}$  ؛ و قوله : يا ايها الذين آمنوا امنوا  $^{\text{VY}}$  .

نقل عن ابى يزيد البسطامى انه قال: الهى ان قلت يوماً سبحانى ما اعظم شأنى ، فانا اليوم كافر مجوسى اقطع زنارى و اقول: اشهد ان الاالله و اشهد ان محمداً رسول الله ، و قال الحلاج:

كفرت بدينالله والكفر واجب لدى و عندالمسلمين قبيح و اما كفر الروح فهو شرك خفى اخفى من كل شرك ؛ و هو منبع كل شرك و كفر و مبدأ كل شر و آفة ، الا و هوالامكان الثابت لجميع لما هيات الفاشى فى كل الموجودات المعلولة ؛ و لهذا قيل : كل ممكن زوج تركيبى. فالممكن الموجود اذا نظرت الى ماهيته من حيث هى هى، حكم العقل عليها بعدم الارتباط والنسبة الى الواجب تعالى و بجواز طريان العدم والبطلان عليها من تلك الجهة ؛ لانها غير مجعولة ؛ و اذا نظرت الى وجودها الفايض عليها من الحق ، حكم عليها بالوجوب و الحقية ، فكل ماسوى الاول تعالى عليها باطلة بذواتها ، حقة بغيرها . فهذه الظلمة المستبطنة فاشية فى جميع العالم؛ باطلة بذواتها ، حقة بغيرها . فهذه الظلمة المستبطنة فاشية فى جميع العالم؛ بحيث لم يبق لها عين ولا اثر فى نفس الامر والواقع ؛ بل فى حيثية من بحيث لم يبق لها عين ولا اثر فى نفس الامر والواقع ؛ بل فى حيثية من

<sup>77</sup>\_ ابراهیم ۲۷ 79\_ نساء ۱۳۶

حيثياته ، والواقع اوسع من تلك الحيثية ؛ والشيء الوجودي اذا تحقق في مرتبة من الواقع ، فقد تحقق في الواقع ؛ و لكن تحقق العدم في المرتبة لا يستلزم تحققه في نفس الامر ، و هذا الامكان المعبر عنه بالكفر امر عدمي، لان معناه سلب ضرورة الوجود و مقابله . فرفع ضرورة الوجود عن المرتبة لا يوجب رفعه عن الواقع ؛ فهذا الكفر و هذه الظلمة الثابتة للشيء في ظرف التحليل العقلي للموجود الى الماهية والوجود غير ثابت في الواقع للملائكة المهيمين و عبادالله المقربين، ولا يحزنهم الفزع الاكبر لانجباره بالاشراق الدائم من نور الاول على ذواتهم ؛ فافهم واغتنم .

### المشهد الثامن فی ان المطاردة بین جنود الملك و جنودالشیطان، انما یقع فی مملكة الادمی و معركة قلبه

اعلم يا حبيبى ، فتحالله لك الجنة بمفتاح المعرفة والهداية ، ان اشرف البقاع هو قلب المؤمن ؛ فلا تجد دياراً طيبة ولابساطين عامرة ولارياضاً ناضرة الاوقلب المؤمن اشرف منها، بل قلب المؤمن كالمرآة في الصفاء والنورية بل فوق المرآة لان المرآة ان اعترض عليها حجاب لمير فيهاشيء وقلب المؤمن لا يحجبه السموات السبع والكرسي والعرش، كماقال الله تعالى : اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ٢٠ ؛ بل القلب مع جميع هذه الحجب يطالع جمال الربويية و يحيط علماً بالصفات الصمدية ، ولانه بيت الله كما في قوله: يا داود فرغ بيتى لعبادتك ؛ انا عند المنكسرة قلوبهم . و مما يدل على ان قلب المؤمن اشرف البقاع وجوه:

الأول: ان النبى صلى الله عليه و آله قال: القبر روضة من رياض الجنة و ما ذاك الا انه صار منزل قلب عبد صالح ؛ فاذا كان القلب سريراً لمعرفة الله و عرشاً لالهيته ، وجب ان يكون اشرف و ارفع .

الثانى : ان الله تعالى يقول : يا عبدى قلبك بستانى و جنتى بستانك . فلما لم تبخل على ببستانك بل انزلت معرفتى فيه ، فكيف ابخل ببستانى

#### عليك ، اوكيف امنعك منها ؟

الثالث: انه تعالى حكى كيفية نزول العبد في بستان الجنة فقال في مقعد صدق عند مليك مقتدر ٢١ ؛ ولم يقل عند المليك ؛ كأنه قال: انا في ذلك اليوم اكون مليكا مقتدراً و عبيدى يكونون ملوكاً ؛ الا انهم يكونون تحت قدرتي. فاذا كان القلب الانساني اشرف البقاع لايقاً بالملوك ، فما من مملكة وسيعة الاوفيه تداع ولاجله تخاصم بين ملكين او اكثر، ولا ينفتح لاحدهما الا بجهد جهيد . فالمطاردة بين الملك والشيطان قائمة في معركة قلب الانساني .

اذا عرفت هذا فنقول: كانه تعالى يقول لك: يا عبدى انى جعلت جنتى لك وانت جعلت جنتك لى؛ لكنك ما انصفتنى ، فهل رأيت جنتى الان؟ و هل دخلتها؟ فيقول العبد: لا يارب؛ فيقول تعالى: و هل دخلت جنتى، فلابد و ان يقول: نعم يارب؛ فيقول تعالى: انك ما دخلت جنتى، و لكنه لما قرب دخولك اخرجت الشيطان من جنتى لاجل نزولك، و قلت له: اخرج منها مذؤما مدحوراً ٢٠، فاخرجت عدوك قبل نزولك؛ و اما انت فبعد نزولى في بستانك سبعين سنة، كيف يليق بك ان لاتخرج عدوى ولا تطرده. فعندهذا ينبغى ان يقول: الهي انت قادر على اخراجه من جنتك؛ و اما انا فعاجز ضعيف ولا اقدر على اخراجه. فيقول الله تعالى: العاجز اذا و اما اخراج العدو من جنة القلب؛ و اذكر نى كثيراً؛ انا عند من ذكرنى.

فان قيل: فاذا كان القلب بستان الله فلماذا لم يخرج الشيطان عنه؟

قلنا: قال اهل الاشارة: كانه تعالى يقول للعبد: انت الذى انزلت سلطان المعرفة فى حجرة قلبك؛ و من اراد ان ينزل سلطانا فى حجرة نفسه، وجب عليه ان يكنس تلك الحجرة؛ و ان عليه ان ينظفها؛ ولا يجب على السلطان تلك الاعمال. فيجب عليك ان تنظف بيت قلبك من لوث الوسوسة و ظلمة آثار اللعين.

#### فصل

قد مرت الاشارة سابقا الى ان القلب الانسانى صالح بالفطرة الاولى لقبولالاثار الملكية والشيطانية؛ وانالتطاردبين جندى الملائكة والشياطين قائم فى معركة الباطن الانسانى الى ان ينفتح القلب لاحدهما ، فيستمكن و يستوطن و يكون اجتياز الثانى اختلاساً .

فاعلم: ان اكثر القلوب قدفتحها جنود الشيطان و ملكوها ، فامتلات بالوساوس الداعية الى ايثار العاجلة و اطراح الآخرة؛ ومبدأ استيلائها اتباع الهوي، ولا يمكن فتحها بعد ذلك الابتخلية القلب عن قوت الشياطين، و هو الهوى و الشهوات و عمارته بذكرالله الذي هو مطرح انوار الملائكة، فالتطارد بين ذكرالله و وسوسة الشيطان كالتطارد بين النور والظلام و بين الليل والنهار ، ولتطاردهما قال تعالى : استحوذ عليهم الشيطان فانسيهم ذكر الله ٣٣ و كما أن الشهوات ممتزجة بلحم الأدمي و دمه، فسلطنة الشيطان ايضاً سارية في لحمة و دمه ومحيطة بالقلب من جو انبه، و لذلك قال صلى الله عليه و آله: ان الشيطان ليجرى من بني آدم مجرى الدم فضيقوا مجاريه بالجوع و ذلك لان الجوع يكس الشهوة ، و مجرى الشيطان الشهوات ، و لاجل اكتناف الشهوات للقلب من جوانبه. قال تعالى اخباراً عن ابليس: القعدن لهم صراطك المستقيم، ثم لاتينهم من بين ايديهم و من خلفهم و عن ايمانهم و عن شمائلهم ٧٤ و قال رسول الله صلى الله عليه و آله: ان الشيطان قعد لابن آدم بطرق ، فقعد له بطريق الاسلام فقال : اتسلم و تترك ابائك ؟ فعصاه و اسلم، ثم قعدله بطريق الهجرة فقال: اتهاجر فتدع ارضك وسمائك ؟ فعصاه وهاجر، ثم قعدله بطريق الجهاد فقال: اتجاهد وهو تلف النفس والمال، فتقاتل فتقتل ، فتنكح نسائك و تقسم مالك فعصاه ، و جاهد . قال رسول الله صلى الله عليه و آله: فمن فعل ذلك فمات كان حقا على الله ان يدخله الجنة ، فقد ذكر رسولاالله صلى الله عليه و آله معنى الوسوسة و هي هذه الخواطر التي تخطر للمجاهد ، انه تقتل و تنكح نساؤه و غير ذلك مما يصرفه عن الجهاد .

#### المشهد التاسع في كيفية المطاردة بين جنودالملك و جنودالشيطان في معركة القلب المعنوى للانسان، و هو نفسه الناطقة

بيان تلك المطاردة هو كما ذكره صاحب احياء العلوم، و هو ان خاطر الهوى يبتديء اولا فيدعوه الى الشر، فيلحقه خاطر الإيمان فيدعوه الى الخير، فينبعث النفس بشهوتها الى نصرة خاطر الشر فتقوى الشهوة و تحسن التمتع و التنعم، فينبعث العقل الى خاطر الخير و يدفع في وجه الشهوة ويقبح فعلها وينسبها الى الجهل ويشبهها بالبهيمة والسبع في تهجمها على الشر، و قلة اكتراثها بالعواقب، و يميل النفس الى نصح العقل، فيحمل الشيطان حملة على العقل ويقوى داعي الهوى فيقول: ما هذا الزهد البارد ولم تمتنع عن هو اك فتؤذي نفسك، وهل ترى احداً من اهل عصر ك يخالف هواه او يترك غرضه، افتترك ملاذ الدنيا لهم يتمتعون بها، و تحجر على نفسك حتى تىقى محروما شقباً متعويا ، يضحك عليك اهل الزمان ، تريدان بزيد منصك على فلان و فلان و قد فعلوا مثل ما اشتهيت و لم يمتنعوا، اما ترى العالم الفلاني ليس يحترز من مثل ذلك، ولو كان شراً لامتنع عنه، فتميل النفس الى الشيطان و تنقلب اليه ، فيحمل الملك حملة على الشيطان و يقول : هل لك الا من اتبع لذة الحال و نسى العاقبة ؟ افتقنع بلذة يسيرة و تترك الجنة و نعيمها ابد الاباد؟ او تستثقل الم الصبر عن شهوتك و لاتستثقل الم النار؟ اتغتر بغفلة الناس عن انفسهم و اتباعهم هواهم ، و مساعدتهم الشيطان مع ان عذاب النار لا تخفف بمعصية غيرك ، فعند ذلك تميل النفس الي قول الملك ، فلا يزال يتردد بين الجندين متجاذباً بين الحزبين ، الى ان يغلب على القلب من هو اولى به ، فإن كان الصفات التي في القلب الغالب عليها الصفات الشيطانية التي ذكرناها ، غلب الشيطان و مال القلب الي حزب من احزاب الشيطان، معرضاً عن حزب الله و اوليائه، و مساعداً لحزب الشيطان و اعدائه ، و جرى على جوارحه سوابق القدر ما هو سبب بعده عن الله وان كان الغالب على القلب الصفات الملكية لم يصغ القلب الى اغواء الشيطان و تحريصه اياه على العاجلة و تهوينه امر الأجلة، بل مال الى حزبالله و

ظهرت الطاعة بموجب ماسبق من القضاء على جوارحه ، فقلب المؤمن كما مربين اصبعين من اصابع الرحمن ، اى تجاذب هذين الحزبين، ورب قلب هذا حاله، اى الانتقال من حزب الى حزب ، متردداً بينهما بالقياس الى بعض الشهوات دون بعض كالذى يتورع عن بعض الاشياء ، ولكنه اذا رأى وجها حسنا لم يملك عينه و قلبه و طاش عقله و سقط مساك قلبه ، او كالذى لايملك نفسه فيما فيه الجاه والرياسة والكبر، ولايبقى معه مسكة ليتثبت ولايملك نفسه فيما استحقر و ينسى عند ظهور اسبابه ، او كالذى لايملك نفسه عند الغضب مهما استحقر و ينسى فيه المروة والتقوى ، و رب قلب استولى عليه جندالشيطان وانفتح له وخرج منه جندالملك و ذلك لتصاعد دخان الهوى الى القلب ، حتى اظلم و ينتفى فيه انوار البصيرة و يطفى نورالحياء والمروة والايمان ، فيسعى فى تحصيل مراد الشيطان .

#### كشف غطاء

و اعلم ان رأس جميعالصفات الملكية و رئيسها المطاع لحزبالله و جنودالرحمن ، هو نورالعلم و روح المعرفة و البرهان ، و رأس جميع الصفات المهلكة الشيطانية ورئيسها المطاع لجنودالشيطان كلها هوظلمة الجهل و الغواية. فما هلك من هلك الا بسبب ظلمة الجهل و توابعه ، وما سعد من سعد الا بسبب نورالعلم و توابعه ، فكل قلب وقع فيه شيء من نور المعرفة ، حمل العقل على تطهيره بالتقوى ، و تزكيته بالرياضة و تنقيته عن خبائث الاخلاق ، فأذا فعل ذلك ينقدح فيه من خزائن الملكوت و مداخل الغيب خواطر الخير ، فينظر المعلى التفكر فيما خطر ٧٠ ، لتعرف دقايق الخير فيه و يطلع اسرار فوائده ، فينكشف له بنور البصيرة وجهه ، فيحكم بانه لابد من فعله و تستحث عليه و يدعوه الى العمل به ، فينظر الملك الى القلب فيجده طيباً في جوهره ، طاهرا بتقواه ، مستنيراً بضياء العقل ، معموراً بانوار المعرفة ، فيراه حوالحاً لان يكون له مستقراً و مهبطا ، فعند ذلك يمده و يؤيده بجنود لاترى صالحاً لان يكون له مستقراً و مهبطا ، فعند ذلك يمده و يؤيده بجنود لاترى

٧٦ فينصرف (احياء)

٧٥ للتثبيت (احياء)

٧٧ له، ليعرف (احياء)

و يهديه الى خيرات اخرى حتى ينجر الخير الى الخير و فى مثل هذا القلب يشرق نور المصباح من مشكوة الربوبية ، حتى لا يخفى فيه الشرك الخفى المذى هو اخفى من دبيب النملة السوداء فى الليلة الظلماء على الصخرة الملساء ، و لا يخفى على هذا النور خافية ، و لا يروج عليه شىء من مكائد الشيطان ، بل يقف الشيطان و يوحى زخرف القول غروراً ولا يلتفت اليه.

و اما اذا كان مشحونا بالجهل ، ضالا عن سمت الحق ، مسدوداً عنه طرق الملائكة ، مغلقا عليه ابواب المعرفة ، فكلما انقدح فيه خاطر من الهوى و هجس فيه ، فينظر القلب الى حاكم العقل ليستفتى منه و يستكشف وجه الصواب فيه ، فيكون العقل قدالف خدمة الهوى فآنس به و استمر على استنباط الحيل له و على مساعدة الهوى ، فتستولى و تساعد عليه ، فينشرح الصدر بالهوي و تنبسط فيه ظلماته لانحباس جند العقل عن مدافعته ، فيقوى سلطان الشيطان لاتساع مكانه بسبب انتشار الهوى ، فيقبل بالتزيين والغرور والأماني، و يوحي بذلك زخر فا من القول غروراً، فيضعف سلطان الإممان بالوعد والوعيد و يخبو لوكان فيه قليل من نوراليقين لقلته و غلبة سلطان الهوى ، اذ يتصاعد عن الهوى دخان مظلم الى القلب يملأ جوانيه ، حتى تنطفىء نورالمعرفة و يصير العقل كالعين التي ملأ الدخان اجفانها، فهكذا تفعل غلبة الشهوة بالعقل حتى تعميه و تحركت الجوارح على وفق الهوى و ظهرت المعصية الى عالم الشهادة من خزائن الغب بقضاء من الله و قدره و الى هذا القلب الاشارة بقوله تعالى: أرأيت من اتخذ الهه هويه الى قوله بل هم أضل سبيلاً ٧٨ و بقوله: لقد حق القول على أكثر هم فهم لايؤمنون الأمات٧٩.

#### تبصرة

قد ظهر ان هذه الطاعات و المعاصى كلها انما ظهر من مكامن الغيب الى عالم الشهادة بواسطة خزانة القلب الانسانى ، فانه من خزائن الملكوت، و هى اذا ظهرت كانت علامات لارباب البصاير الثاقبة ، يعرفون بها سابق

القضاء في حق العبد ، فمن خلق للجنة يسر له الطاعة و اسبابها و من خلق للناريس له اسباب المعصبة و سلط عليه اقران السوء والقي في قليه حكم الشيطان ، فانه بانواع الحيل يغتر ١٠ الحمقي الجاهلين ، كقوله: انالله رحيم بعباده ، فلاتبال و إن الناس كلهم لايخافون الله ، فلاتخالفهم ، فإن العمر طويل، فاصبر حتى يتوب غدا، هكذا يعدهم و يمنيهم و ما يعدهم الشيطان الا غرورا ٨١، يعدهم بالتوبة و يمنيهم بالمغفرة ، فيهلكهم بهذه الحيل و ما يجري مجر اها ، فيوسع القلب بقبول الغرور و يضيقه عن قبول الحقايق ، كل ذلك بقضاء من الله و قدره ، و من يردالله أن يهديه يشرخ صدره للاسلام و من ير د ان يضله يجعل صدره ضيقا حرجاً كانما يصعد في السماء ٨٢ ، ان ينصر كم الله فلا غالب لكم و ان يخذلكم فمن ذا الذي ينصر كم من بعده ۸۳ ، فهو الهادي والمضل ، يفعل مايشاء و يحكم مايريد ، لاراد لحكمه والأمعقب لقضآئه، خلق الجنة و خلق لها اهلا، فاستعملهم بالطاعة، و خلق النار و خلق لها اهلا ، فاستعملهم بالمعاصى و عرف الخلق علامة كل منهما فقال: أن الأبرار لفي نعيم و أن الفجار لفي جحيم ٨٤ ثم قال: هؤ لاء للجنة ولا أبالي و هؤلاء للنار ولاأبالي ، فتعالى الملك الحق' ، لا يسئل عما يفعل و هم يسئلون٬ و هاهنا اسرار لا يحتمل در كها اكثر المتسمين بالعلماء بشمأز عنها قلوبهم ، كما يشمأز المزكوم عن رايحة الورد ، فلنصرف عنها عنان البيان الى نمط اخر اوفق لعقول الأكثرين.

### المشهد العاشر في وجود الجن والثياطين

و اعلم: ان معرفة وجود الملك و وجود الجن من المعارف المهمة و الاصول الاعتقادية ، التي لابد للمؤمن الحقيقي والعارف الرباني ان يعلمها بنور البصيرة و نحن سنتكلم في نحو وجود الملك و اقسامه الاولية و ثوانيها

٨٠ يغير ن م ل
 ٢٨ نساء ١٢٠
 ٢٨ انعام ١٢٥
 ٢٨ انفطار ١٣٠
 ٢٨ انفطار ١٣٠

فى باب مفرد انشاءالله ، فهاهنا نقتصر فى بيان وجود الجن والشياطين و تحقيق ماهيتهما ، فان من الناس من انكر وجودهما ، فلابد اولا من البحث عن ماهيتهما .

فنقول: اطبق الكل على انهما ليسا عبارتين عن اشخاص جسمانية كثيفة تجيء و تذهب مثل الناس و البهايم ، بل القول المحصل فيه اثنان: الاول انها اجسام هوائية قادرة على التشكل باشكال مختلفة و لها عقول و افهام ولها قدرة على افعال شاقة الثاني ان الحكماء اثبتوا موجودات لامتحيزة و لاحالة في المتحيز و قالوا: انها مجردات عن الاجسام.

ثم هذه الموجودات قد تكون عالية مقدسة عن تدبير الاجسام بالكلية و هي الملائكة المقربون كما قال : و من عنده لايستكبرون عن عبادته  $^{\circ}$  و يليها مرتبة الارواح المتعلقة بتدبير الاجسام و اشرفها حملة العرش كما قال : و يحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية  $^{\circ}$  والمرتبه الثانية الحافون حول العرش كما قال : و ترى الملائكة حافين من حول العرش  $^{\circ}$  ، والمرتبة الثالثة ملائكة الكرسي ، والمرتبة الرابعة ملائكة السموات طبقة فطبقة ، و المرتبة الخامسة ملائكة كرة الاثير ، والمرتبةالسادسة ملائكة الهواء الذي هو كرة النسيم ، والمرتبة السابعة ملائكة كرة الزمهرير ، والمرتبة الثامنة الارواح المتعلقة بالبحار  $^{\wedge}$  ، و المرتبة التاسعة المتعلقة بالجبال ، الثامنة الارواح المتعلقة بالبحار  $^{\wedge}$  ، و المرتبة التاسعة المتعلقة بالجمادية و المرتبة العاشرة الارواح السفلية المتصرفة في هذه الإجسام الجمادية و النباتية و الحيوانية الموجودة في هذا العالم ، و على كلا القولين : فهذه و الارواح قد تكون مشرفة الهية خيرة سعيدة ، فهي المسماة بالصالحين من الجن و قد تكون كدرة شريرة شقية و هي المسماة بالشياطين ، واحتج من الجن و قد تكون كدرة شريرة شقية و هي المسماة بالشياطين ، واحتج المنكر ون لوجود الجن بوجوه :

منها انه لو كان موجوداً لكان اما جسماً كثيفا صلبا فيكون مرئيا و ليس كذلك ، و لا يمكن له ايضاله النفوذ في الجدران و غيرها و في المنافذ الضيقة، والمقدر خلافه ، و ان كان جسما لطيفا شفافا فيتمزق سريعاً ولايقدر

على الأعمال الشاقة.

والجواب عنه: ان الذي ذكر تموه يدل على انه يمتنع كون الجن جسماً ، فلم لا يجوز ان يكون جوهراً مجرداً ، و اعلم: ان القائلين بهذا القول فرق:

الفرقة الأولى: ان النفوس الناطقة البشرية المفارقة عن الأبدان، قد يكون خيرة و قد يكون شريرة، فان كانت خيرة فهى الملائكة الأرضية، وان كانت شريرة فهى الشياطين، فاذا احدث بدن شديد المناسبة لتلك النفس المفارقة، فلها ضرب تعلق بهذا البدن الحادث، فيصير تلك المفارقة معاونة لهذه النفس المتعلقة بهذا البدن على الأعمال اللايقة بها، فان كانت النفسان من النفوس الطاهرة المشرفة الخيرة، كانت تلك المعاونة والمعاضدة الهاما، و ان كانتا من النفوس الخبيثة الشريرة، كانت تلك المعاونة و المناصرة وسوسة، فهذا هو معنى الألهام والوسوسة على قول هؤلاء.

الفرقة الثانية: الذين قالوا: انالجن والشياطين جواهر مجردة عنالجسمية و علايقها، و جنسها مخالف لجنس النفوس الناطقة البشرية، ثم ان ذلك الجنس يندرج فيه انواع، فان كانت طاهرة نورانية فهى الملائكة الارضية، وهم المسمون بصالحى الجن، و ان كانت خبيثة شريرة فهى الشياطين الموذية.

اذا عرفت هذا فنقول: الجنسية في الاوصاف علة الضم، فالنفوس البشرية الطاهرة النورانية، تنضم اليها تلك الارواح الطاهرة النورانية، والنفوس و يعينها على اعمالها التي هي من باب الخيرات والمبرات، والنفوس الشريرة الخبيثة الشريرة، يعينها على اعمالها التي هي من بابالشر والاثم والعدوان.

الفرقة الثالثة: وهم الذين ينكرون وجود الأرواح السفلية، و لكنهم اثبتوا الأرواح المجردة الفلكية، و زعموا ان تلك الأرواح ارواح عالية قاهرة قوية، و هي مختلفة بالجواهر والماهيات، وكما ان لكل روح من تلك الأرواح المجردة بدن معين، وهو ذلك الفلك المعين، وكما انالروح البشري يتعلق او لا بالقلب، ثم بواسطته يتعدى اثر ذلك الروح الى كل البدن،

فكذلك الروح الفلكي يتعلق او لابالكو كب، ثم بو اسطته يتعدى اثر ذلك الروح الى كل ذلك الفلك و الى كلية العالم، و كما انه يتو لدفي القلب و الدما غاروا -لطيفة، وتلك الأرواح تتأدى في الشرائين والاعضاء الى اجزاء البدن، ويتصل بهذا الطريق قوة الحس والحيوة والحركة الى كل جزء من اجزاء البدن، فكذلك ينبعث من جرم الكوكب خطوط شعاعية تتصل بجوانب العالم، و تتأدى قوة ذلك الكوكب بواسطة تلك الخطوط الشعاعية الى اجزاء هذا العالم ، وكما ان بواسطة الارواح الفايضة من القلب والدماغ والكبد اليي اجز اء البدن، يحصل في كل جزء منه قوى مختلفة، و هي الغاذية والنامية والمولدة والحساسة ، فيكون هذه القوى كالنتايج والأولاد لجوهر النفس المديرة لكل البدن، فكذلك بواسطة الخطوط الشعاعية المنبثة من الكواكب الواصلة الى اجز اء العالم ، تحدث في تلك الأجز اء نفوس مثل نفوس زيد و عمر و و بكر، و هذه النفوس كالأولاد لتلك النفوس الفلكية، و لما كانت تلك النفوس الفلكية مختلفة في جواهرها و ماهيتها ، فكذلك النفوس المتولدة من نفس فلك زحل ، متجانسة متشاركة ، و يحصل بينها محبة و مودة ، و تكون النفوس المنتسبة الى روح زحل مخالفة بالطبع والماهية للنفوس المنتسبة الى روح المشتري.

اذا عرفت هذا فقالوا: ان العلة في كل شيء يكون اقوى من المعلول فلكل طائفة من النفوس البشرية طبيعة خاصة ، و هي يكون معلولة لروح من تلك الارواح الفلكيه ، و تلك الطبيعة يكون في الروح الفلكي اقدى و اعلى بكثير منها في هذه الارواح البشرية ، و تلك الروح الفلكي بالنسبة الى تلك الطائفة من الارواح البشرية كالاب والسلطان الرحيم ، فلهذا السبب تلك الارواح الفلكية تعين اولادها على مصالحها ، و تهديها تارة على سبيل الرؤيا ، و اخرى في اليقظة على سبيل الالهام ، ثم اذا اتفق لبعض على سبيل الرؤيا ، و اخرى في اليقظة على سبيل الالهام ، ثم اذا اتفق لبعض هذه النفوس قوة قوية من جنس تلك الخاصية ، و قوى اتصال روحه بالروح الفلكي الذي هو اصله و معدنه ، ظهرت عليه افعال عجيبة و اعمال خارقة للعادات ، فهذا تفصيل مذاهب من يثبت الشياطين والجن من طريق العقل. واما الذين زعموا الجن والشياطين اجساماً لطيفة، اجابوا عن الاعتراض والما النبين زعموا الجن والشياطين اجساماً لطيفة، اجابوا عن الاعتراض

السابق بهذا الوجه: و هـ و ان الاجسام و ان كانت متساوية في الحجمية والمقدار ، الا انها متخالفة بالحقيقة ، اذالمتخالفات بالحقيقة يجوز اشتراكها في بعض اللوازم، فاذا ثبت هذا فلم لايجوز أن يقال: بعض أنواع الأجسام اجسام لطيفة نفاذة حية لذاتها ، قادرة على الأعمال الشاقة لذواتها، وهي غير قابلة للتفرق او التمزق، و إذا كان كذلك، فتلك الأجسام قادرة على تشكيل انفسها باشكال مختلفة ، ثم ان الرياح العاصفة لاتمزقها ، والاجسام الكثيفة لاتفرقها ، اليس ان الفلاسفة قالوا : انالنار التي تنفصل عن الصواعق، تنفذ في اللحظة القليلة في بواطن الاحجار والحديد ويخرج من جوانب الاخرى، فلم لا يعقل مثله في هذه الصورة ، فعلى هذا التقدير يكون الجن قادرة على النفوذ في بواطن الناس و على التصر ف فيها ، و انها تبقى حية فعالة مصونة عن الفساد الى الأجل المعين والوقت المعلوم، ولاسعد ايضاً ان يكون ابدانهم قابلة للتخلخل و التكاثف ، فاذا تكاثفت رؤ من ، و اذا تخلخلت غابت عن الابصار، والحق ان لها نفوساً قوية غالبة على اجسامها ، قادرة على تبديل جلودها الى جلود اخرى من غير لزوم التناسخ ،كما حققنا في مقامه ، والدليل على ان الجن مخلوق من النار قو له تعالى : والجان خلقناه من قبل من نار السموم ٨٩ و قال تعالى حاكيا عن اللبس انه قال: خلقتني من نار و خلقته من طين ٩٠، و ما كذبه في ذلك.

واعلم ان حصول الحيوة في النار غير مستبعد ، الاترى ان الاطباء قالوا: ان المتعلق للنفس هو القلب والروح ، و هما في غاية السخونة عندهم، بل نزيد و نقول: اطبقوا ان الحيوة لا يحصل الا بسبب الحرارة الغريزية ، و قال بعضهم: الاغلب على الظن ان كرة النار تكون مملوة من الروحانيات ، و هذا امر محقق عند المكاشف .

### قحسل فى ادلة قرآنية على وجود البجن والشياطين

اعلم انالايات القرآنية والاحاديث الصحيحة تدلان على وجودالجن

والشياطين ، اما الايات فاحدها قوله : و اذ صرفنا اليك نفراً من الجن هم و ثانيها : واتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سليمان م و ثالثها : ما فى قصة سليمان عليه السلام : ولسليمان الريح... الى قوله : و من الجن من يعمل بين يديه باذن ربه... الاية هم و قوله : يعملون له ما يشاء من محاريب و تماثيل م الاية ، و رابعها : يا معشر الجن والانس ان استطعتم ان تنفذوا الاية م خامسها : انا زينا السماء الدنيا بزينة الكواكب و حفظا من ك ل شيطان مارد ٩٠٠.

و اما الاخبار فكثيرة ، منها قوله صلى الله عليه و آله : ان الشيطان ليجرى من ابن آدم مجرى الدم ، و قوله صلى الله عليه و آله : ما منكم الاوله شيطان الحديث ، و منها ما روى عن ابي سعيد الخدري انه قال ، قال رسول الله صلى الله عليه و آله: إن بالمدينة جناً قد اسلموا ، فمن بدالكم منهم فاذنوه ثلاثة ايام ، فإن عاد فاقتلوه ، فإنه شيطان ، و منها ما روى إنه لما اسري رسولالله صلى الله عليه وآله رأى عفريتا من الجن يطلبه بشعلة من النار، كلما التفت رآه ، فقال جبر ثيل : الا اعلمك كلمات اذا قلتهن طفئت شعلته وخر على وجهه، قل اعوذ بوجهالله الكريم، وبكلمات الله ٩٧ التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر من شر ما ينزل من السماء و ما يعرج فيها ، و من شر ما يلج في الارض و ما يخرج منها ، و من شرفتن الليل والنهار ، و من شرطوارق الليل والنهار ، الإطارقاً بطرق بخسريا رحمن ، و منها ماروي ايضاً انه قال بعض الصحابة لرسولالله صلى الله عليه وآله: انبي اروع في منامي، قــال صلى الله عليه وآله: قل اعوذ بكلماتالله التامات من غضبه و عقابه و من شر عباده ، و من همزات الشياطين و ان يحضرون ، و منها ما اشتهر وبلغ مبلغ التواتر من خروج النبي صلى الله عليه و آله ليلةالجن، وقر ائته عليهم و دعوته الى الاسلام ، و ما اشتهر ايضاً من خروج امير المؤمنين عليه السلام و محاربته

۹۱ احقاف ۲۹

۹۶ سبا ۱۳

۹۳ سبا ۱۲

۹٦\_ صافات ۷

۹۲ بقره ۱۰۲

٥٥ ــ رخمن ٣٣

٩٧ الله التامات (احياء)

معهم، و ما اشتهر ایضاً من مخاطبة الثعبان مع امیر المؤمنین علیه السلام، علی المنبر فی مسجد الکوفة، و منها مارواه ثقة الاسلام محمد بن یعقوب الکلینی عن ابان بن عثمان عن ابی عبدالله علیه السلام، قال شکی الیه رجل، عبث اهل الارض باهل بیته و بعیاله، فقال: کم سقف بیتك، فقال: عشرة اذرع، فقال: اذرع ثمانیة اذرع، ثم اکتب ایة الکرسی فیما بین الثمانیة الی العشرة کما تدور، فان کل بیت سمکه اکثر من ثمانیة اذرع، فهو محتضر العشرة المات یکون فیه یسکنه، و فی روایة اخری ان الشیطان لیس فی السماء ولا فی الارض و انما یسکن الهواء، وروی یعقوب بن سالم یر فعه قال: قال امیر المؤمنین علیه السلام: لاتؤوا ۹۹ التر اب خلف الباب، فانه مأوی الشیاطین، و عن ابی عبدالله علیه السلام قال: نهی رسول الله ان یدخل بیت مظلم الا بمصباح، وروی ان عیسی بن مربع علیه السلام دعا ربه ان یر یه موضع الشیطان من بنی آدم، فاراه ذلك، فاذن رأسه مثل رأس الحیة واضع رأسه علی قلبه، فاذا ذکر الله تعالی خنس، فاذا لم یذکره وضع رأسه علی حبة قلبه، و فی الاحادیث کثرة، و فیما ذکر ناه کفایة.

# قصل

اتفقوا على ان الملائكة لايا كلون ولا يشربون ولا ينكحون ، يسبحون الليل والنهار لايفترون . و اما الجن والشياطين فانهم يأكلون ويشربون، قال رسول الله صلى الله عليه و آله : في الروث الوطلم انه زاد اخوانكم من الجن ، و ايضا : فانهم يتوالدون قال تعالى : افتتخذونه و ذريته اولياء من دوني ١٠٢.

#### قصل

المشهور انالجن لهم قدرة على النفوذ في بواطن البشر، وانكرذلك

۹۹ ـــ ای لاتجتمعوا ، من وأی یئی وأیاً . ۱۰۱ ـــ ای سرجین الفرس وکلذی حافر

۹۸ ای کثیر الافة

۱۰۰ انبیاء ۲۰

۱۰۲ کھف ٥٠

اكثر المعتزلة ، والمثبتون تمسكوا في ذلك بوجوه :

الاول: انه ان كان الجن عبارة عن موجود غيرجسم ولاجسماني، فحينئذ يكون معنى كونه قادرا على النفوذ في باطنه، انه يقدر على التصرف في باطنه تصرف روحاني في روحاني اخر، و ذلك غير مستبعد، و ان كان عبارة عن حيوان هوائي لطيف نفاذ، كما وصفناه، كان نفاذه في باطن بني آدم ايضاً غير ممتنع، قياساً على النفس الهوائي والروح البخاري و غيرهما.

الثاني : قوله تعالى : لايقومون الاكما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس<sup>١٠٣</sup>.

الثالث قوله صلى الله عليه وآله: ان الشيطان ليجري من ابن آدم مجرى الدم، الا فضيقوا مجاريه بالجوع، وقوله: لولا ان الشياطين يحومون على قلوب بني آدم ، لنظروا الى ملكوت السموات ، و من الناس من قال: ان هذه الأخبار لابد من تأويلها ، لانه يمتنع حملها على ظواهرها ، واحتج عليه بوجوه: الأول نفوذالشياطين في بواطن الإنسان محال، لأنه يلزم اما اتساع المجاري او تداخل الأجسام ، الثاني ان العداوة الشديدة حاصلة بينه و بين اهل الدين، فلو قدر على هذا النفوذ فلم لم يخصهم بمزيدالضرر، الثالث ان الشيطان مخلوق من النار فلو نفذ في باطن لصار كأنه نفذ النار فيه ، و معلوم انا لانحس بذلك ،الرابع انالشياطين يحبون المعاصى من انواع الكفر والفسوق، ثم انا نتضرع باعظم الوجوه اليهم ليظهروا انواع الكفر والفسوق، فلا نجد منه اثراً و لافايدة و بالجملة فلانري من عداوتهم ضرراً ، و لامن صداقتهم نفعاً ، الخامس قوله تعالى حكاية عن ابليس: و ماكان لي عليكم من سلطان الا ان دعوتكم فاستجبتم لي ١٠٤، صرح بانه ما كان له على البشر سلطان الا من الوجه الواحد ، و اجاب المثبتون للشياطين ، اما عن الأول فبانه على القول بانهم نفوس مجردة ، فالسؤال زايل ، و على القول بانها اجسام لطيفة كالضوء والهواء ، فالسؤال ايضاً زايل ، و اما عن الثاني فبانه لايبعدان يقال: انالله و ملائكته يمنعونهم عن ايذاء البشر، و اماعن الثالث فبانه لماجازان يقولالله لنار نمرود: يا ناركوني برداً وسلاماً على ابراهيم ونه فلم لا يجوزان يكون مثله هاهنا ، واما عن الرابع ان الشياطين مختارون في افعالهم ، ولعلهم يفعلون بعض القبايح دون بعض .

## بصيرة كشفية

اكثر ما ذكرناه في هذا البابكلام غيرالمكاشفين ، و من رام ان يعرف حقيقة الملك والجن من طريق البحث والفكر او النقل والاثر من غير سلوك الحمالبصيرة ، فقد استسمن ذا ورم .

واعلم: انالجن من الاجتنان، و هو الاختفاء والاستتار، و لهذا سميت الملائكة جناً في قوله تعالى: و جعلوا بينه وبين الجنة نسباً ١٠٠، و سميت الجنة جنة لاجتنانها ، كما قال صلى الله عليه و آله: إن في الجنة مالاعين رأت و لااذن سمعت ولاخطر على قلب بشر، و في رواية قالالله تعالى : اعددت لعبادى الصالحين مالاعين رأت الحديث ، فكل ذلك راجع الي الاستتار ، والاستتار ما هو على نمط واحدكما زعمه الناس ، والناس في غفلة عريضة عن كيفية هذا الاستتار الذي قد تجامع الظهور ، كما في قوله تعالى : و هو معكم إينما كنتم ١٠٠٧، و في قوله: ما يكون من نجوى ثلاثة الاهو رابعهم و لا خمسة الا هو سادسهم ١٠٠٨ ، الا فانظر ما اخفي هذا . مع انا لانشك فيه، مقرين به ايمانا بالقرآن، فهذا مشهود محجوب ولاحجاب وجودي ولاحكم للعدم، وكذلك نؤمن انالملك معنا والشيطان معنا ، فليس بيننا و بين الشيطان حجاب محسوس ولا حاجز ملموس ، ثم ان اعيننا ناظرة ، و مع ذلك فانا لاندرك الملك والجان، و هو ير انا و قبيله من حيث لانر وه ، فهو و قبيله ير انا شهو داً عينياً ، و نحن نراه و قبيله ايمانا لاعيناً ، فما هذا الستر الذي لو كان بينا لحجبهم عنا كما يحجبنا عنهم، فلابد من تعيين حكمة في ذلك، و كذلك الحجب التي ذكرها الله انها بينه و بيننا من نور و ظلمة ، و هذه الحجب مرتفعة في حق العارفين ، فيشهدونه وينكره المحجوبون من علماء الرسوم،

۱۰۸\_ صافات ۱۵۸

فيسمى بالظاهر و الباطن ، هذا فى حق هؤلاء العارفين من اهلالله ، و هذا فى حق هؤلاء العارفين من اهلالله ، و هذا فى حق هؤلاء والمستور لهؤلاء المحجوبين ، و ليس المكشوف لهؤلاء والمستور لهؤلاء الا هو سبحانه ، فاهلالله الذين هم اهله لم يزالوا و لايزالون دنيا و اخرة فى مشاهدة عينية دائمة .

فان قلت: فموسى (ع) احق بهذه الصفة من الولى وقد سئل الرؤية، ولو كان دائم المشاهدة لكان سواء له طلب الحاصل و هو محال.

قلنا: ان كنت مؤمناً و ان لم تكن من اهل الكشف، فلاتشك في هذه لقوله تعالى: و هو معكم اينما كنتم ١٠٩ ، و قوله: انا عندالمنكسرة قلوبهم، و قوله عليه السلام: قلب المؤمن بيت الله، و قول امير المؤمنين عليه السلام: ما كنت اعبد ربا لم اره، الى غير ذلك من الايات و الاحاديث المفيدة لهذا المعنى.

فاذا علمت هذا تعلم: ان موسى عليه السلام قدرأى الحق بما هو متجلى للاولياء، و انما اراد التجلى في الصورة التى لا يدركها الا الانبياء صلوات الله عليهم، و من الانبياء منخصه الله بمقام في المشاهدة لم ينله غيره، كالكلام بارتفاع الوسايط، فطلب موسى عليه السلام ان يرى ربه على الوجه الذي يطلبه مقامه، و اما رؤيته على الوجه الذي يراه الاولياء، فذلك عادته و ديدنه، و ما كنت تقول مثل هذا معترضاً الالكونك لست بولى ولا عارف، اذ لو كنت من العارفين لشهدته، و لم يغب عنك علم ما اجبنا عن سؤالك به، فلرؤية الله عين اخرى ناظرة الى ربها، و كذلك لرؤية الملائكة و الجن والشياطين عيون اخرى ناظرة اليها على حسب مقام الحضور لكل قلب، والشياطين عيون اخرى ناظرة اليها على حسب مقام الحضور لكل قلب، ولهذا يرى المحتضر ما لايراه جلساؤه، و يخبرهم بما يراه، و يدركه ولا يخبر عن صدق ، والحاضرون لايرون شيئا ، كما لايرون الملائكة ولا الملائكة يحضر مجالس الذكر ، و هم السياحون في طلب هذه المجالس، الملائكة يحضر مجالس الذكر ، و هم السياحون في طلب هذه المجالس، فاذا رأوا مجلس الذكر نادى بعضهم بعضا : هلموا الى بغيتكم ، و ليس احد من البشر يدركهم الامن رفعه الله الغطاء عن بصره، فادركهم وهم اهل الكشف، من البشر يدركهم الامن رفعه الله الغطاء عن بصره، فادركهم وهم اهل الكشف، من البشر يدركهم الامن رفعه الله الغطاء عن بصره، فادركهم وهم اهل الكشف،

الم تسمع لقول النبى صلى الله عليه و آله للذين يمشون خلف الجنائز ركابا: الا تستحيون الملائكة تمشى على اقدامها فى الجنازة و انتم تركبون، و لقوله ان الملائكة لتضع اجنحتها لطالب العلم، فالمؤمن ينبغى ان يعامل الموطن بما يعامله صاحب الكشف والعيان، والا فليس بمؤمن حقا، فان لكل حق حقيقة، و ليست الحقيقة التى لكل حق الا انزاله من منزلة المشهود المدرك للبصر، كما فى الحديث المشهور لحارثة الانصارى.

### المشهد الحادي عشر فيانكشف عن فعل الثيطان و حقيقته

اعلم: ان حقيقة الشيطان جوهر نفساني فاعل الشر، مبدأ الغلط في الاعتقادات ، والفسوق و العصيان في الاعمال ، منشأ الوسوسة والمكر و الخديعة ، و ارائة اشياء لا حقيقة لها ، و ابراز الباطل في صورة الحق ، و ذلك أن أبليس لما تمت حيلته على آدم عليه السلام ، و وصل بالأذية اليه ما وصل ، و نال بغيته و بلغ منيته ، و سئل ربه الانظار الي يوم يبعثون، فاجيب الى يوم الوقت المعلوم، اتخذ لنفسه جنة غرس فيها اشجاراً و اجري فيها انهاراً ، ليشاكل بها الجنة التي اسكنها الله آدم ، و قاس عليها قباساً مغالطياً ، و هندس عليها هندسة فانية مضمحلة لابقاء لها ، كما يترأى في مرآة وقعت في محاذاة جنات و انهار و ابنية صور خيالية فانية ، و جعل فيها مساكن اهله و ذريته و اوليائه ، و هي كمثل سر اب بقيعة يحسبه الظمأن ماء ، حتى اذا جائه لم يجده شيئًا ١٠٠ ، و ذلك انه كان من الجن ، و قد قيل : ان فعل الجن اكثره التخييل والتمثيل ما لا حقيقة له ، كذلك فعل ابليس انما هو تمويه و تزويق و مخاريق و تنميق لا حقيقة لها و لاحق عندها، ليصد بها الناس عن الطريق القويم والصراط المستقيم، و بذلك وعد ذرية آدم ، كما قال تعالى : يعدهم و يمنيهم و ما يعدهم الشيطان الأغرورا'''، والجنة التي غرسها ابليس لذريته ليصيدوا بها ذرية آدم و يخرجوهم عن جنة ابيهم، هي الأمور الدنياوية والشهوات الواهية الدنية، وفعل الخطاء والمآثم و ارتكاب المعاصى والمحارم، و حب القنية الفانية واللهو واللعب، والخروج عن طاعة الله والاخلاد الى ارض الدنيا ، و نسيان امور الاخرة و احوالها، والاعراض عن ايات الله و الصمم عن ذكرها ، و اهل الطاغوت و اولياء الشيطان هم المعرضون عن ذكر الله و ملكوته ، والمعتكفون على الدنيا و شهواتها ، الواقعون في شبكة ابليس ، المقيدون في حبايله ، فهم في العذاب مشتركون ، و من برازخ الظلمات لايخرجون " ، كما في قوله : لا تفتح لهم ابواب السماء و لايدخلون الجنة حتى يلج الجمل في سم الخياط ، وكذلك نجزى المجرمين ، لهم من جهنم مهاد و من فوقهم عواش ، وكذلك نجزى الظالمين " ، و هذه الشبكة المعمولة بحيلة ابليس ، المنصوبة ليقع فيها المغترون بلامع سراب اللذات ، معمولة من محاسن امور الدنيا الواهية ، و زخارفها الطبيعية ، و مثالاتها الهيولانية ، فمن مال بكليته اليها، و هجم فيها ، و اقتحم و غرق في شهواتها ، و انهمك في لذاتها ، فقد طالت بليته و عظمت رزيته ، و حيل بينه و بين النجاة ، و غلق عليه باب الخلاص عن و عظمت رزيته ، و حيل بينه و بين النجاة ، و غلق عليه باب الخلاص عن ربقة هذه الافات .

### المشهد الثاني عشر في تعمة الاستبصار فيمعرفة احوال مبادى الشرور في هذه الدار

و اعلم ان من علامات اولياعالله و لطائف اسرارهم التى بهما يمتازون عن غيرهم، معرفتهم بحقيقة الملائكة وكيفية الهامها، ومن دقيق معرفتهم ولطيف علومهم معرفة حقيقة الشياطين و جنود ابليس اجمعين ، و كيفية وسواسهم و مسهم كما ذكر الله تعالى بقوله: ان الذين اتقوا اذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فاذا هم مبصرون ، و اخوانهم يمدونهم فى الغى ثم لايقصرون "١٠.

حكاية في هذا الباب حكاها ولى من اولياء الله عن نفسه ، في كيفية معرفة مكائدالشيطان و محاربته معه ، و مخالفته جنود ابليس اجمعين، قال :

نشأت و تربیت و احكمت من الاداب طرفا ، واخذت من العلوم نصیباً ، واشتغلت بامر المعاش ، و عرفت امر المنافع والمضار ، و علمت ما یجب علی من امر الشریعة والناموس ، من الاوامر والنواهی والسنن والفرایض والاحكام والحدود والوعد والوعید والثواب والعقاب ، ثم اقمت بواجبها جهدی و طاقتی و بحسب ما وقعت و قضی علی .

ثم فكرت في قو له تعالى: ان الشيطان لكم عدو فا تخذوه عدو ا ١١٥، و قو له تعالى: ان الشيطان للإنسان عدو مبين ١١٦، و آيات كثيرة و احاديث غير يسيرة في هذا الباب، و تفكرت ايضا في قوله صلى الله عليه وآله: رجعنا من الجهاد الاصغر الى الجهاد الأكبر، يعني مجاهدة النفس و تصديقه من جاهد فانما يجاهد لنفسه ١١٧، و تفكرت في قوله صلى الله عليه وآله: لكل عبد شيطانان يغويانه، و قوله صلى الله عليه و آله: ان شيطاني اعانني الله عليه فإسلم، و قوله صلى الله عليه وآله: ان الشيطان ليجرى في ابن آدم مجرى الدم، و تصديقه قول الله تعالى : من شر الوسو اس الخناس الذي يــوسوس في صدور الناس من الجنة والناس ۱۱۸ ، فلما سمعت ما ذكر هالله تعالى و ما روى عن رسول ه نظرت عند ذلك بعقلي و تفكرت بعلمي، فلم اجد احداً في هذا الامريضادني في هذاالمعنى، ولايخالفني ويعاديني من إبناء جنسي، وذلك إني و حدت الخطاب متوجهاً عليهم كلهم، مثل ما هو متوجه على، فعلمت بان هذا امر عام يشمل جميع بني آدم و يعم كلهم، ثم تأملت و بحثت و دققت النظر، فوجدت حقيقة معني الشياطين وكثرة جنود ابليس اجمعين ، و مخالفتهم بني آدم و وساوسهم اياهم، هي امو رباطنة و اسرار مركوزة في الجبلة ، مطبوعةً في الخلقة، وهي مبادى الاخلاق الردية، والاراء المذمومة، والجهالات المتراكمة، والاعتقادات الفاسدة ، الحاصلة من غير معرفة ولابصيرة ، ثم لما تأملت و نظرت ، فوحدت الخطاب فيالامر والنهي والوعد والوعيد والمدح والذم متوجها كله على النفس الناطقة ، و وجدتها بما يوصف من الاخلاق الحميدة والمعارف الحقيقية والاعمال الزكية ، ملكا من الملائكة بالإضافة الى نفس الشهوانية

١١٦ ـ يوسف ٥

١١٥ ـ فاطر ٦

والغضبية جميعا ، و وجدت هاتين النفسين بما تو صفان من الجهالات المتر اكمة والإخلاق المذمومة ، كانهما شيطانان بالإضافة الى النفس الناطقة الزكية الفاضلة، و علمت ان الناطقة اذا قهر تهما و سخر تهما اسلمتا و صارتا مطيعين لها ، فنجت من شرهما ، وانخرطت في حزب اولياء الله ، و سلك سبيل الملائكة المقربين، و إذا انفعلت عنهما، و انقادت لهما، صارت من إعداء الله وحزب الشاطين، فتبين لي عند ذلك أن أصل الخيرات هو العلم بالحقايق و العمل للخبر، واصل الشرور هو الجهل بها والعمل لأجل الشهوة والغضب، فتبين لي لما تأملت حقيقة قول الرسول صلى الله عليه و آله : اعدى عدوك نفسك التي سن حسك ، و قول الله تعالى: ان الشيطان للإنسان عدو مبين ١١٩، و تأملت في قول رسول الله صلى الله عليه وآله: رجعنا من الجهاد الاصغر الي الجهاد الاكبر، فتبين لى ان العدو نوعان، والجهاد قسمان، احمدهما ظاهر جلى، وهو عداوة الكفار والمخالفين في الشريعة والدين و حربهم والجهاد معهم، والآخر باطن خفي، و هو عداوةالشياطين المخالفين في الجبلة والحقيقة واليقين ، و تبين لي ان حربهم و عداوتهم بالذات والجبلة ، وحربالكفار و عداو تهم بالعرض و العادة، فالخطب ١٢٠ في عداوة العدو الباطن اجل، و الخطر فيه اعظم، والأمر بجهادهم اكد، بحسب التفاوت بين لذات الدنيا و آلامها، ولذات الاخرة وآلامها ، فلما ظهر و تبينلي صحة ما ذكرت ، تبينليي اعدائي و شياطيني و مخالفي ، و من يريد ان يغويني عن رشدي و يضلني عن الهدى الذى دعانى اليه ربى ، و علمت انى ان لم اقبل وصية ربى و نصيحة نبيي صلى الله عليه وآله ، و توانيت و تركت الجهاد مع اعدائــي ، غلبوني و ظفروابي واسروني و ملكوني و استعبدوني واستخدموني في اهوائهم ومر اداتهم المشاكلة لافعالهم القبيحة واعمالهم السبئة، وصارت تلك الاشياء عادة لى و جبلة في وطبيعة ثانية ، فيصير نفسي الناطقة التي هي جوهرة شريفة ودرة نفيسة ، شيطانة مثلهم، فاكون من الهالكين، محشوراً مع الشياطين ، محترقا بنار الجحيم ، مشاركاً لهم في العذاب الجحيم كما قال

تعالى: كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها ليذوقوا العذاب١٢١ ، فلما تبین لی صحة ما ذکرت، و عرفت صدق ما وصفت ، نظرت عند ذلك فـي احوالي، و تفكرت في تصاريف اموري، فوجدت بنية هيكلي مركبة من اخلاط ممتزجة متضادة القوى ، مركوزة فيها شهوات مختلفة ، فتأملتها فاذن هي كأنها نير ان كامنة في احجار كبريتية، و وجدت وقودها المشتهيات من ملاذ الدنيا و نعيمها ، ووجدت استعمال تلك النير ان عندالوقود كأنها حريق لايطفي ولهب لايخمد ، كامواج بحر متلاطمة ، او كرياح عاصفة تدمر كل شيء بأمر ربها ١٢٢ ، و ذلك اني وجدت حرارات شهوات المأكولات والمشروبات في نفسي عند هيجان نارالطبيعة فيالجوع كانها لهيب نيران لايطفى ، و وجدت حرص النفس كوعاء لايمتلى من جميع ما في الدنيا من المتاع، و وجدت نفسي الحيوانية عند هيجان نارالحركة كأنها حبريق يرمي بشرر كالقصر ١٢٣ ، و رأيتها عند حرارة الكبر كأنها جبار قد اقبل تدعى الربوبية ، و رأيتها عند حرارة نار الافتخار والمياهاة كأنها افضل خليقة ، و عند هيجان حرارة الرياسة و تمليكهالها كأن الناس كلهم عبيدلها وخدم ، و رأيتها عند حركاتها و عند افاعيل اللهو واللعب كأنها مجنونة والهة و رأيتها عند هيجان نارالحسدكأنها يريد خراب الدنيا و زوالالنعم و حلول النقم، و على هذا القياس وجدت ورأيت حكم ساير اخلاقها الردية و خصالها الذميمة ، فعلمت عند ذلك بان كلها نيرانات لاتخمد ، و حرقات لاتطفى ، واعداء لايصطلحون ، وحرب لايسكن ، وداء لايبرىء ، و امراض لايشفى، و شغل لايفرغ منه الاالموت.

فتشمرت عند ذلك بالعزم الصحيح ، و شددت وسطى للحرب ، واخذت سلاح الاجتهاد ، و اسندت ظهرى الى الله بالتوكل عليه ، و فتحت عينى بالنظر الى اشارة العلم ، و سلكت منهاج السنة ، و قصدت الصراط المستقيم الى البارى ، و ناديته نداء الغريق ، و دعوته دعاء المضطر ، واقررت بالعجز ، وطرحت نفسى بين يديه بلاحول ولا قوة الا بالله العلى العظيم ، فلما رآنى

١٢١ نساء ٥٦

على هذا الحال سمع ندائى ، واجاب دعوتى و رحم ضعفى ، واعطانى سؤلى، وايدنى بجنوده ، و دلنى على مكائد اعدائى ، فقهرتهم مع ملائكته ، فاظفرنى بهم ، و اعاننى عليهم ، و حرسنى من غرورهم ، و سلمت من كيدهم ، و فزت بالغنيمة سالما ، وردالله الذين كفروا بغيظهم ، لم ينالوا خيرا ، و كفى الله المؤمنين القتال ، و كان الله قويا عزيز ا<sup>3۲۱</sup> ، و جندالله هم الغالبون ، و حزب الشيطان هم الخاسرون '۱۰ ، و كل ذلك من فضل ربى ، ليبلونى أ اشكر ام اكفر، و من شكر فانما يشكر لنفسه ، و من كفر فان ربى غنى كريم '۱۲ .

#### فصل مشرقى يذكر فيها الهاميات متعلقة بهذا الباب

قد اشتهر بين الناس في هذا المقام اشكال صعب الانحلال ، و هو ان مبدأ الشرور الواقعة من الانسان هو الشيطان ، كما ان مبدأ الخيرات الواقعة منه هو الملك ، لما مر من ان اختلاف الاثار يدل على اختلاف المؤثرات ، فلسائل ان يقول : اذا كان هذا هكذا ، فما سبب اختلاف شرارة ابليس و فساده ، و خيرية الملك و صلاحه ، فاما ان يقال : ان لكل شيطان شيطان أللى نهاية فيلزم التسلسل و هو باطل مستحيل ، او ينتهى الى شيطان غير مخلوق فيلزم تعدد الواجب بالذات ، نعوذ بالله من هذا الشرك والظلم العظيم، او ينتهى الى جهة شرية في البارى ، تعالى الله الواحد القهار عن ذلك علوا كبيراً ، لانه بسيط الحقيقة خير محض لاشرية فيه ، و نوربحت لاظلمة يعتريه ، فهذه هى الشبهة القديمة المشهورة ، و عليه مبنى شرك الثنوية والمجوس ، القائلين بيزدان و اهرمن ، واجاب عنها معلم الفلاسفة ارسطاطاليس ، بان الموجودات بحسب العقل على خمسة اقسام ، خير محض ، شر محض، و ما الموجودات بعسب العقل على خمسة اقسام ، خير محض ، شر محض، و ما خيره غالب على شره ، و ما شره غالب على خيره ، و ما يتساوى طرفه ، و ليس في الوجود الا اثنان من هذه الخمسة ، وهما خير المحض والخير و ليس في الوجود الا اثنان من هذه الخمسة ، وهما خير المحض والخير و ليس في الوجود الا اثنان من هذه الخمسة ، وهما خير المحض والخير و ليس في الوجود الا اثنان من هذه الخمسة ، وهما خير المحض و دلك الغالب خيريته على شربته ، و اما الثلاثة الباقية فهى غير موجودة ، و ذلك

۱۲۶ احزاب ۲۵

١٩ مجادله ١٩

لأن الشر لأذات له ، بل هو امر عدمي ، اما عدم الذات ، او عدم كمال الذات ، ولوكان وجوديا لكان اما شرأً لنفسه او شرأً لغيره، والأول مستحيل، والالم يوجد، لان وجود الشيء لايقتضي عدم نفسه او عدم كماله، ادلاشيهة في ان جميع الاسياء طالبة لكمالاتها ، ولا جائز ايضاً ان يكون شراً لغيره ، لان شريته بان يكون يعدم ذلك الغير او يعدم كمالا من كمالاته ، اذالعلم الضروري حاصل بان كل ما لايعدم شيئًا ولا يعدم كمالا له ، فانه لايكون شراً لذلك الشيء، و حينئذ فليس الشر بالحقيقة الإذلك العدم، لإذلك الأمر الوجودي ، الا بالعرض ، و انت اذا تأملت حال الشرور واستقريت آحادها في هذا العالم ، وجدت كلما يطلق عليه اسم الشر اما عدماً محضاً او امراً مؤدياً الى عدم ، فالموت والجهل البسيط والفقر و امثالها عدميات محضة، والاشياء المانعة لاشياء اخرى عن الوصول الى كمالاتها ، كالبرد المفسد للثمار، والحرالمعفن لها، والمرض المضاد للصحة، والأخلاق الذمسة كالبخل والجبن والاسراف والجهل المركب، والافعال القبيحة كالزنبا والسرقة والنميمة والظلم واشباهها من الآلام والاحزان و غيرها ، فإن كل واحد من حيث ذاتها و وجودها ليس بشر ، بل هي كمالات لامور جسمانية او نفسانية ، و من حيث تأديتها الى الاعدام شرور ، فيكون شروراً. فاذا تقرر هذا فنقول: الموجودات الصادرة عن الباري جل ذكره يجب أن يكون فيها ما هي خبرات محضة من غير آفة و نقص في نوعها و شخصها ، كعالم الامر، و عالم السموات و فيها ما هي خيريتها غالبة على شريتها، و هي الموجودات التي في هذا العالم الارضي مما يلحقها شر و آفة بحسب افرادها، لتصادم الأضداد و تزاحم الأحوال، فهذان القسمان مما يجب صدورهما عن المبدأ الأول ، اما القسم الأول ، فظاهر ، و اما القسم الثاني فلان في ترك الخير الكثير المستلزم للشر القليل شراً كثيراً ، و اما ماكله شراً، اوالغالب والمتساوى ، فلم يوجد منه اصلا، فاذن قد علمت انه ليس في الموجودات ما لم يجز صدوره عن الخير الأول والنور المطلق ويحتاج الىمبدأ آخرغيره، لعدم مناسبته الىالاول، فهذا طريقة الحكماء في دفع الاشكال المذكور ، و قد تفاخر به معلمهم ارسطاطاليس ، و حاصله

يرجع الى ان شرارة ابليس غير زايدة على منفعته ، فوجوده مستلزم لخيرات كثيرة زايدة على شرورها ، و قد اشرنا فيما مر الى هذا ، قالوا : فالخير برضاء الله تعالى ، والشر بقضائه ، فقد ارادوا ان يقيموا معذرة من قبل الله للشرور والقبايح الكائنة فى الوجود ، بان هاهنا ما هو صلاح و خير بالنسبة الى النظام الكلى والامر الاعم ، و ما هو صلاح و خير بالنسبة الى النظام الجزئى والامر الاخص ، و اذا تعارضا فلابد من تقديم ما هو صلاح للنظام الكلى و اهمال جانب الجزئى ، كمن قطع عضواً لصلاح الجسد ، و جعل كل شر و خير لاحقين لاحادالناس ، واجبين فى النظام الكلى .

ولعمرى انهذا الطريق وان كان مما يرجح على ساير الطرق المشهورة، الا انه مع ذلك لا يخلو من خلل من وجهين:

احدهما: انه مما يبعد العباد من رحمة الله ، و يسيى عظنهم بربهم ، و كل ما يبعد الناس و هو اشرف الانواع الكاينة عن رحمة الله و يسيى عظنهم بربهم ، فهو كاذب مستحيل، اما بيان الكبرى، فلانه قد ثبت بالبرهان والنقل عناية الله في حق هذا النوع البشرى و سياقتهم الى رضوانه ، و اما الصغرى ، فلان عناية كل شيء مصروفة الى نفسه قبل كل شيء غيره فاذا رأى ربه يؤتسر غيره عليه و يرميه بالنصب والعذاب لاجل غيره ، يئس من رحمته و ندم على عبوديته ، و ماله ان يكون ذلك الشيء خيرا منه ، فانه ان كان خيراً فهو خير نفسه ، و ليس ما يؤدى اليه مصايبه و آفاته خيراً لهذا الممنو بالافة والمصيبة، و جاء في المثل غثك خير من سمين غيرك .

والوجه الثانى: ان القسم الثانى و هوالموجود الذى يلزمه شرقليل ان كان موجودا مركبا من خير و شر، فيلزم صدورهما جميعاً من المبدأ الأول، فيلزم الوقوع فيما وقع الهرب عنه، من صدور الشر المحض عنه تعالى، و ان كان وجوده خيراً يلزمه شرقليل، فالكلام عايد فى لزوم ما هو شرلما هو خير.

فان اجابوا: بان هذا الشر امر عدمي برجع الى قصور وجود هذا المعلول عن وجود علته، والعدم بما هو عدم غير صادر عن سبب.

قلنا: ليس الكلام في الشرور التي هي بمعنى الاعدام، انما الكلام قي

مباديها التى هى امور وجودية توجب الايلام والاضرار والاهلاك ، لان ضرورة العقل قاضية باستحالة صدور موجود شرير عن المبدأ الرحيم ، يوجب وجوده اهلاك خلق كثير لا يعد ولا يحصى، كالشيطان الرجيم، فالاشكال باق فى صدور مثل هذا الشرير الذى يلزمه اهلاك النفوس الكثيرة ، وايقاعها فى العذاب الابدى ، واضلالها و منعها عن الفوز بالسعادة الدائمة والنعيم السرمدى .

لكنهم تفصوا عن هذا الاشكال بمنع كون الشرور الواقعة منه في العباد، اكثر من الخيرات الواصلة اليهم بسببه او مساوية لها ، الا ان هذا الحكم ، اى منع كون شره اكثر من خيره او مساوياً له، وان كان امرا محتملا بالقياس الى نوع الانسان متصورا ، لكن كونه كذلك بالقياس الى كل فردفرد في غاية البعد ، فيعود الاشكال في كونه مهلكاً مضراً لاحادالناس ، وكان الواجب ان لايقصر الالهية عن الجمع بين صلاح الشخص و نظام الكل، كيف والكل اخذ منه عائد اليه ، وكل ما يفعله الخير يجب ان يكون خيراً كيف والكل اخذ منه عائد اليه ، وكل ما يفعله الخير يجب ان يكون خيراً يكون على الامر اللايق بشأنها، والا لادى الامر الى الجبر والعجز والاضطرار، يكون على الامر اللايق بشأنها، والا لادى الامر الى الجبر والعجز والاضطرار، ويتطرق ظن انه تعالى لا يجد سبيلا الى اقامة النظام و اصلاح الانام ، الا بادخال الضرر من الشيطان او ما يجرى مجراه على هذا العاجز المسكين، فماله ان يعبد ربا عاجزاً ، فانه لا يعبد ربه الا لانه يجد نفسه عاجزاً فقيراً ، فانه قوى عزيز ، يدفع عنه الافة والضرر ، فاذا كان هو عاجزاً مثله، فقد فر من العجز الي العجز ، تعالى عما يقول الظالمون علوا كبيراً .

#### مخلص عرفاني

والذى عليه العرفاء المحققون والاولياء الكاملون فى هذه المسألة: ان البارى جل اسمه عامل كل احد من خلقه معاملة ، لو لم يكن له خلق سواه لكان عامله بهذه المعاملة ، واختار لكل شىء ما ان وكل امره الى نفسه ، اختار ذلك، وذلك لان الاشياء كلها آثار الهيته ومظاهر اسمائه وصفاته ، وكما ان الاسماء الالهية مع كثرتها و اختلافها مشترك فى ذات احدية ، فكذلك

الموجودات على كثرتها و اختلافها ليست بخارجة عن سعة دايرة رحمته ، فالهواء اذا انقلب ناراً مثلاً ، فمادام كونه ذا صورة هوائيةكان متوفراً عليه نصيبه من الرحمة الوجودية ، و قسط من نعيمه اللابق به من الكمالات الثانوية، ثماذا انقلبناراً كان وجودالنارية وجوده، وصفاتها الكمالية صفاته، واليق الأمور به حينئذ صفات النارية وكمالاتها ، من غير مبالاة منه بفقد صفات الهوائية ، لان كل شيء بما هو ذلك الشيء احب الاشياء عنده نفسه ، و ما من شيء الا و هو ساكن في حد نفسه غير خارج عن بيت ذاته ، نعم ربما يكون ممنوعاً عن بعض صفاته العرضية بحسب قس قاسرو منع مانع ، وهذا القسر غير دائم كما برهن عليه في مقامه ، فمآل كل شيء الى ما هو خبر له بحسب شخصه كما بحسب نوعه ، و لهذا ذهب بعض العلماء الى ان الاصلح بحال كل شخص يجب صدوره عنالباري تعالى ، الم تسمع في بعضالإخبار انالله عزوجل خلق الصنايع و عرضها على بني آدم قبل ان يخلقهم هذا الوجود الدنيوي في بعض مواطن الغيوب، فاختار كل لنفسه صناعة، فلما اوجدهم ، اوجدهم على ما اختاروه لانفسهم ، و هكذا الامر في كل ما يجري على الانسان من الاحوال والافعال ، لايختص ذلك بالصنايع ، بل ذلك مثال واحد من هذا الشأن ، فليحسن كل احد ظنه بر به وليحبه بكل قلبه ، فان الرحمة من ربه عليه والحنانكما وصفنا واكثر على رغم انوف المتفلسفين، و مما لاتوقف لاحد في الايمان به ، ان المحبة والحنان يتبعان الملايمة ، ولا يكون لاحد شيء اشد ملايمة من خالقه الذي منه وجوده و اليه معاده ، و هو اوله و اخره ، و ظاهره و باطنه ، بل امره کله .

بقى ان يقال: فما شأن الشقاوة والعصيان والعذاب والخسران.

فنقول: نعم كل ذلك حق، وسنوقفك على حقيقة الامر فيه، فاعلم: انالطاعة كل هيئة يقتضيها ذات الانسان بما هو انسان، اى ذوجوهر نطقى لوخلى عنالعوارض الغريبة، فهى الفطرة الاولى التى فطرالله عباده كلهم عليها، والمعصية كل ما يقتضيه بشرط غريب يجرى له مجرى المرض والخروج من الحالة الطبيعية، فيكون ميل الانسان بما هو انسان اليه، كشهوة الطين التى هى غريبة بالنسبة الى المزاج الطبيعى، لم يحدث الا

لعروض مرض، و انحراف على المزاج الأصلى الجبلي.

و قد ورد في الحديث: اني خلقت عبادي كلهم حنفاء، و انهم اتتهم الشياطين فمستهم ايدى الشياطين ، فاحتالهم من دينهم ، فالطاعة هي الحنيفية التي يقتضيها ذواتهم لو لم تمسسهم ايدي الشياطين ، فاذا مستهم أيدى الشياطين فسد عليهم مزاج فطرتهم ، فاقتضوا اشياء منافية لهم مضادة بجوهرهم البهي الألهي من الهيئات الظلمانية ، و نسوا انفسهم و ما جبلوا عليهم ، فاتتهم رسول منالله يذكرهم عهد ذواتهم ، و يتلو عليهم اياته ويعود عليهم بتلك الهيئات التي كانت يقتضيها ذواتهم ، فصر فوا عنها باللاحق الغريب، وهي الصلوة والصوم والزكوة وصلة الارحام وغيرها من الطاعات المعروفة، فان كل ذلك دين الله الذي دينه يهوم خلق السموات والأرض، ودعى اليه عباده اجمعين فاطاعوه ، و تقلدوه طوعا و رغبة و حنينا و محبة، ولو لم يكن هذه الهيئات و ما يلز مها من السعادات مما يقتضيها ذو اتهم ، كانت دعوتهم اليها دعوة الى شقاوتهم ، لأن سعادة الشيء ليس الا ما يقتضيه ذاته، و لاشقاوته الإخلاف ما يقتضيه ذاته ، و انما كبرت الصلوة و ثقلت الطاعات على الناس لما انشب فيهم اظفار من العارض الغريب ، كما قال تعالى: بل اتيناهم بذكرهم فهم عن ذكرهم معرضون١٢٧، ولو شئنا لاتيناكل نفسهديها ولكن حق القول مني ١٢٨ الآية.

فاما الخاشعون فهم الذين باشر انوارالحق نفوسهم حتى خشعوا لها ، فانالله اذا تجلى لشىء خشعله ، فليست الصلوة كبيرة عليهم ، و هذا معنى ما قال من الصوفية : انالعبد يبلغ درجة يرفع منهالتكليف ، يعنى يصير الطاعات طبيعةله ، و هذا معنى ما قال بعض اكابرالحكماء: ان النفس ترتقى في الكمال ، الى ان يصير العلم بالله و ملكوته صورة ذاته ، فيصير عبداً محضا، و ذلك لتذكره عهده القديم عائدا الى فطرته الاصلية ، كالمريض المنقطع عنه مدة شهوة الطعام ، اذا عاد صحيحاً ، فانه يستدعى الطعام بما امكن له من الجهد بعد ما لم يقدر على تناول لقمة بتكليف المكلفين .

ثم اعلم : انالصفة الغريبة اذا رسخت و تأكدت في الشيء يصير طبيعة،

و حصل لها في ذلك الشيء صورة طبيعية هي مبدأ تلك الصفة ، فما كان غريباً صار اصلياً بعدالرسوخ ، كما في الحديدة الحامية بالنار ، فانها بكثرة النفخات وتضاعف التسخنات صارت ذات صورة نارية تفعل فعلها من الأحراق والإضائة و غير هما ، و الى مثله وقعت الإشارة في قوله تعالى : فطبع علي قلوبهم فهم لايفقهون ١٢٩ ، صم بكم عمى فهم لايعقلون ١٣٠ ، و قوله : ان هم الاكالانعام بل هم اضل سبيلا ١٣٠١ ، يعني انهم انسلخوا عن الفطرة الانسانية، و خرجوا عنها الى حدود البهيمية بواسطة امراض قلوبهم ، على ما قال : في قلوبهم مرض فزادهمالله مرضا ١٣٢ ، على ان هذا المرض الذي عـرض لذواتهم ، والحالة المنافية التي قامت بهم ، لولا ان وجد من ذواتهم قبولا لعروضها لهم ، و اذناً في لحوقها بهم ، لم يكونا يعرضان لهم ولا يلحقان بهم، فاذن كان مما يقتضيه ذو اتهم ان يلحقهم امور منافية مضادة لجو اهر هم، فاذا لحقهم تلك الامور اجتمعت فيها جهتان ، فكانت ملايمة منافية ، اما كونها ملايمة ، فلان ذو أتهم اقتضتها ، و اما كونها منافية ، فلانها اقتضتها على أن يكون منافية لهم ، ولانهم بماهم ذوى فطرة أنسانية ينافيهم تلك الأمور، و بما انسلخوا عن الفطرة وخرجوا يلايمهم، فالشيء عند عروض مثل هذه الحالة المنافية ملتذ متألم سعيد شقى ، ملتذ لكن لذته المه ، سعيد و لكن سعادته شقاوته ، و هذا عجيب جداً ، و لكنا اوضحناه لك ايضاحاً. لم يبق لك معه عجب انشاءالله.

فمهما سمعتالله عزوجل يذكر هؤلاء بالبعد والشقاوة ، فهم اشقياء مبعدون مردودون لاشك في ذلك ، فان العذاب مطبق عليهم من فوقهم ومن تحت ارجلهم ، و مهما سمعته عزوجل ينبيء على خلقه كله بالحسن والبهاء ، و يذكر نفسه بالرحمة التي وسعت كل شيء ، فاعلم انه بالنظر الى تلك الجهة التي نبهناك عليها ، ان ذواتهم لو لم تستدع عروض العذاب الدائم لم يكن يفعل بهم ذلك ، هذا قبل رسوخ الهيئة ، و اما بعد رسوخ تلك الهيئة المنافية، فالحال كما عرفت من كونها ملايمة على الاطلاق ، فان الله عزوجل لايولى

۱۳۰ بقره ۱۷۱

١٢٩ منافقون ٣

۱۳۱ فرقان ۶۶ ۱۳۲ بقره ۱۰

احداً الا ما تولاه طبعاً و ارادة ، و هذا عدل منه و رحمة ، وقد ورد انالله خلق الخلق كله في ظلمة، ثم قال لهم ليختر كل منكم نفسه صورة اخلقه عليها، و هو قوله: خلقناكم ثم صورناكم ١٣٣٠ ، فمنهم من قال رب اخلقني خلقا حسناً اعدل ما يكون ، حتى لايكون مثلى احد في الحسن والجمال ، وهم المؤمنون حقا ، و منهم من قال اخلقني خلقا قبيحاً ابعد ما يكون من التناسب و اوغله في التنافر، حتى لايكون مثلى في القبح والبعد عن الاعتدال احد ، وكل منهما احب لنفسه التفرد ، فان حب الفردانية فطرة الله السارية في كل الامم التي يقوم بها وجود كل شيء ، فخلق الله كلا على ما اختاره لنفسه ، فتحت كل منكر معروف ، و قبل كل لعنة رحمة ، و هي الرحمة التي وسعت كل شيء ، فان الله يولى كلاما تولاه و هو قوله : و من يشاقق الرسول من بعد ما تبين فان الله يولى كلاما تولى و نصله جهنم و ساءت مصيراً ١٣٤٠ .

و مما ورد فى الخبر فى صفة يوم القيامة موقوفا على ابن مسعود انالله عزوجل ينزل فى ظلل من الغمام من العرش المالكرسى، فينادى مناد ايهاالناس: الم ترضوا من ربكم الذى خلقكم و رزقكم و امركم ان تعبدون ولا تشركوا به شيئا، ان يولى كل ناس منكم ما كانوا يتولون و يعبدون فى الدنيا أليس ذلك عدلا من ربكم، قالوا بلى، قال: فينطلق كل قوم الى ما كانوا يعبدون و يتولون فى الدنيا، قال: و يمثل لهم اشباه ما كانو يعبدون، الحديث بطوله، وكما يولون فى الاخرة ما تولوا فى الدنيا، فانما يولون فى الدنيا ما تولوه فى السوابق حين خلقوا فى الظلمة، فان شك فى ذلك شاك فاتل قوله تعالى: انا عرضنا الامانة على السموات والارض والجبال فابين فاتل يوحملنها "الاية، ليعلم ان الله تعالى لا يحمل احداً شيئاً قهراً و قسراً بل يعرضه ولا، فان تولاه ولاه، وان لم يتوله لم يوله، وهذا من رحمة الله وعدله، و يرحم الله المقتسمين الذين جعلوا القران عضين "الايقال: ليس ولم يسلك سبيل المقتسمين الذين جعلوا القران عضين "الايقال: ليس تولية الشىء ما تولاه عدلا من حيث يكون ذلك التولى عن رشد و بصيرة، ولهية الشىء ما تولاه عدلا من حيث يكون ذلك التولى عن رشد و بصيرة،

۱۲۶ نساء ۱۸۵

۱۳۳ اعراف ۱۱ ۱۳۵ احز اب ۷۲

فان السفيه قد يختار لنفسه ما هو شر بالنسبة اليه ، وضر لجهله و سفاهته ، ثم لايكون توليته ذلك إياه عدلا، بل ظلما، و إنما العدل والشفقة عليه في ذلك منعه اياه ، لأنا نقول: هذا التولي والتوجيه الذي كلا منا فيه امر ذاتي لا يحكم عليه الخير والشر، بل هو قبلهما ، لأن ما يختاره السفيه انما يعد شرأ، لأنه مناف لذاته بعد وجود ذاته ، فلذاته اقتضاء اول متعلق ينقيض هـذه السفاهة ، فذلك هوالذي اوجب ان يسمى ذلك شرا بالقياس اليه ، و اما الاقتضاء الاول الذي كلامنا فيه فلا يمكن وصفه بالشر ، لانه لم يكن قبله اقتضاء يكون هذا بخلافه ، فيوصف بانه شر ، بل هو الاقتضاء الذي جعل الخير خيرا، لانالخير بشيء ليس الاما يقتضيه ذاته، والتولي الذي كلامنا فيه هوالاستدعاء الذاتي الازلى ، والسؤال الوجودي الفطري الذي يسئله الذات المطبعة السامعة لقول الله: كن ، الداخلة في الوجود امتثالا له ، وقوله: كن، ليس امر قسر وقهر ، لانالله غني عن العالمين، ولاحاجة له الي وجودهم، بل امر اذن، لأنه مسبوق بسؤال الوجود، فكأنه قال لربه: اندن لي أن ادخل في عدلك و هوالوجود ، فقال الله له : كن ، اي ادخل حضرتي فقد اذنت لك، كما حكى الله عن عيسى عليه السلام : أني اخلق لكم من الطين كهيئة الطير فانفخ فيه فيكون طيراً باذن الله ١٣٧ ، فلولا سبق السؤال عن الطاير ان يكون، لم يسم ذلك اذنا.

فان قلت: كيف امر الله امر قسر وجبر في نحو قوله: فقال لها وللارض ائتيا طوعاً او كرهاً ١٣٨٨.

قلنا: متى امر البارى جل ذكره لشىء امر قسر، فذلك ايضاً بضراعة منه فى باطنه و رحمة من الله، ليذيقه من مكنون لطف الجلال، فلعمر الهك يا حبيبى، لقد اتصل بالسماء والارض من لذيذ الخطاب فى قوله: ائتيا طوعاً اوكرها من مشاهدة جمال القهر ما طربت به السماء طرباً رقصها، فهى بعد ذلك الرقص والوجد والنشاط، و غشى به الارض لقوة الوارد، فالقيت مطروحة على البساط، و سريان لذة القهر هوالذى عبدهما، و مشاهدة لطف الجمال هى التى سلبت افئدتهما، حتى قالا قول العاشق ذى الحنين، والوامق

المسكين: اتينا طائعين ١٣٩، فافهم ما ذكرنا فهم حق يتلى ، لافهم شعريفترى. فان قيل: اين للمعدوم لسان يسئل بها.

فالجواب: ان لكل موجود قبل وجوده الظهورى اطواراً من الكون، و للاشياء مواطن و مكامن يشار الى بعضها بقوله صلى الله عليه و آله: ان الله خلق الخلق فى ظلمة، و لعلها المشار اليها بالنون، والنون الدواة، و هى مجمع سواد المداد، والله اعلم باسراره، نعم ذلك الخلق و هو المعبر عنه بالشيئية دون الوجود، ليس عن سؤال منهم ولا بامر منه يلقيه اليهم، بل هو بحسب صفاته واسمائه مشيىء الاشياء، كما هو بحسب فعله وجوده موجد الموجودات و مظهر الهويات، فشيئية الاشياء انما هى برحمة الصفة لا برحمة الفعل، و صفات الله يعلى، فافهم والله يهديك سواء السبيل.

### فصل فیه تأیید و تذکیر

لما سبق من ان الصادر من الحق تعالى فى كل شىء هو خير و رحمة و هداية ، والغضب و الانتقام و الضلال امور عارضة لايدوم ، فمآل الكل الى الرحمة الواسعة .

قال صاحب الفتوحات المكية في الباب الرابع والثمانين منه في تقوى الله: اعلموا اخواننا زادالله بصائركم، انه لما امتن الله علينا بالاسم الرحمن، فاخرجنا من الشر الذي هو العدم الى الخير الذي هو الوجود، وانعم علينا نعمة الوجود فقال: اولا يذكر الانسان انا خلقناه من قبل و لم يك شيئا فما تولانا منه ابتداء الا الرحمة، و لهذا قال: ان رحمتي سبقت غضبي، فلما نفذ حكم الرحمة بالا يجاد، فالانتقام حكم عارض، والعوارض لاثبات لها، فان الوجود يصحبنا، فمآلنا الي الرحمة و حكمها، و هي من المقامات المستصحبة في الدنيا والاخرة.

و قال في الفص اليعقوبي من كتاب فصوص الحكم: فلايعود على الممكنات من الحق الاما تعطيه ذواتهم في احوالها، فان لهم في كل حال

صورة ، فيختلف صورهم لاختلاف احوالهم ، فيختلف التجلى لاختلاف الحال، فيقع الأثر في العبد بحسب ما يكون، فما اعطاه الخيرسواه، ولا اعطاه ضدالخير غيره، بل هو منعمذاته و معذبها، فلا يذمن الانفسه، ولا يحمدن الانفسه، فلله الحجة البالغة في علمه بهم ، اذالعلم يتبع المعلوم ، ثم السر الذي فوق هذا في هذه المسألة ، ان الممكنات على اصلها من العدم ، و ليس وجود الا وجود الحق بصور احوال ما هي عليه الممكنات في انفسها و اعيانها ، فقد علمت من يلتذ و من يتألم .

و قال في الفص اللوطى: ان العلم تابع للمعلوم ، فمن كان مومناً في ثبوت عينه وحال عدمه ظهر بتلك الصورة في حال وجوده ، و قد علم الله ذلك منه انه هكذا يكون ، فلذلك قال: و هو اعلم بالمهتدين ١٤٦ ، فلما قال مثل هذا قال ايضاً: ما يبدل القول لدى و ما انا بظلام للعبيد ١٤٣ ، اى ما قدرت عليهم الكفر الذى يشقيهم ، ثم طلبتهم بماليس في وسعهم ان يأتوابه ، بل ما عاملنا هم الا بحسب ما علمناهم ، و ما علمناهم الا بما اعطونا من نفوسهم مما هم عليه ، فان كان ظلما ١٤٤ فهم الظالمون ، و لذلك قال: و لكن كانوا انفسهم يظلمون . و الكن كانوا انفسهم يظلمون .

و قال في الفص الابراهيمي: كثر المؤمنون و قل العارفون اصحاب الكشوف، و ما منا الاله مقام معلوم ١٤٦، و هو ما كنت به في ثبوتك ظهرت به في وجودك، هذا ان ثبت ان لك وجودا، فان ثبت ان الوجود للحق لالك، فالحكم لك بلاشك في وجود الحق، و ان ثبت انك الموجود، فالحكم لك بلاشك، و ان كان الحاكم الحق، فليس له الا افاضة الوجود عليك، والحكم لك عليك، فلا تحمد الانفسك، ولا تذم الانفسك، و ما يبقى للحق الاحمد افاضة الوجود، لان ذلك له لا لك، فانت غذاؤه بالاحكام و هو غذاؤك بالوجود، فتعين عليه ما تعين عليك، فالأمر منه اليك، و منك اليه، غير انك بالوجود، فتعين عليه ما تعين عليك، فالأمر منه اليك، و منك اليه، غير انك بالوجود، فتعين عليه ما تعين عليك، فالات كلفني بحالك و بما انت عليه.

۱۶۱ فی مثل (فصوص) ۱۶۲ قلم ۲ ۱۶۳ قلم (فصوص) ۱۶۶ ظلم (فصوص)

١٤٥ ــ بقره ٥٧ ــ صافات ١٦٤

و قال من قبل: فان قلت: فما فائدة قوله: ولوشاء لهديكم اجمعين ١٤٠٠ قلنا: لوحرف امتناع لامتناع، : فماشاء الا ما هو الامر عليه، و لكن عين الممكن قابل للشيء، و نقيضه في حكم دليل العقل، و اى الحكمين المعقولين وقع، ذلك هوالذى كان عليه الممكن في حال ثبوته، و معنى لهديكم، لتبين ١٤٨٠ لكم، و ماكل ممكن من العالم فتحالله عين بصيرت لادراك الامر في نفسه على ما هو عليه فمنهم العالم و الجاهل، فماشاء فما هديكم اجمعين، و لايشآء، و كذلك ان يشاء، فهل يشاء؟ هذا مالايكون، فمشيته احدية التعلق، و هي نسبة تابعة للعلم، والعلم نسبة تابعة للمعلوم، و المعلوم انت و احوالك، فليس للعلم اثر في المعلوم، بل للمعلوم اثر في العلم، فيعطيه من نفسه ماهو عليه في عينه.

و قال المحقق القيصرى في شرح هذا المقام: انما اورد السؤال لينبه على سر القدر في الجواب والسؤال ، انه لما كان الحاكم علينا اعياننا ، وليس للحق الاافاضة الوجود على حسب مقتضى الاعيان ، فما فايدة قوله: ولوشاء لهديكم اجمعين ؟

و جوابه: ان لوحرف لامتناع الشيء لامتناع غيره، و لما كانت الاعيان متفاوتة الاستعداد، بعضها قابلة للهداية و بعضها غير قابلة لها، امتنع حصول الهداية للجميع، فمعنا قوله: ولوشاء لهديكم اجمعين، انه لم يشاء لامتناع الهداية للجميع، فما تعلقت المشية الا بما هوالامر عليه، فعدم المشية معلل بعدم اعطاء اعيانهم هداية الجميع، و ذلك لان المشية والارادة نسبتان تابعتان للعلم، اذالمشية تطلب المشاء، والارادة المراد، و هما لابد و ان يكونا معلومين، و العلم في حضرة الاسماء والصفات من وجه تابع للمعلوم، من حيث كونه نسبة طالبة للمنتسبين، و ما يوجد الحق وجه تابع للمعلوم، من حيث كونه نسبة طالبة للمنتسبين، و ما يوجد الحق والعين ما تعطى الا مقتضى ذاتها، ولا يقتضى الذات شيئا و نقيضه، و ان كان العقل يحكم على ان الممكن قابل للشيء ونقيضه، لاتصافه بالامكان المقتضى العقل يحكم على ان الممكن قابل للشيء ونقيضه، لاتصافه بالامكان المقتضى

١٤٧ انعام ١٤٩ ابين (فصوص)

١٤٩ لعلمه بامتناع (فصوص قيصرى)

لتساوى الطرفين ، طرفى الوجود و العدم ، لكن الواقف على سر القدر يعلم ان الواقع هوالذى يقتضيه ذات الشيء فقط ، و الاعيان ليست مجعولة جعل الجاعل ١٠٠٠ ، ليتوجه الايراد بان يقال : لم جعل عين المهتدى مقتضية للاهتداء ، و عين الضال مقتضية للضلالة ، كما لايتوجه الايراد بان يقال : لم جعل عين الكلب كلباً نجس العين ، و عين الانسان انسانا طاهرا ، بل الاعيان كلها صور اسماء الالهية و مظاهرها في العلم ، بل عين الاسماء والصفات القائمة بالذات القديمة ، بلهي عين الذات من حيث الحقيقة ، فهي باقية ازلا و ابدا لا يتعلق الجعل و الايجاد عليها ، كما لا يتطرق الفناء والعدم اليها ، و هذا غاية المخلص من هذه المضايق ، والله اعلم باسرار الحقايق .

و قال العلامة القاساني في هذا المقام: و اما السر في مسألة القدر، ان هذه الحقايق والإعيان صور معلومات الحق، و معلوماته ليست زائدة على ذاته ، بل هي من تجلى ذاته في علمه بذاته بصور صفاته و شئونه الذاتية المقتضية للنسب الاسمائية، فإن اعتبرت من حيث تعيناتها كانت صفاتاً و شئوناً ذاتية أن وإن اعتبرت ذات المعينة بها كانت اسماء، لان الذات باعتبار كل تعين و نسبة اسم، وهي ، اي الاسماء أمن حروف كلمات الله لا تتغير ولا تتبدل ، فإنها حقايق ذاتية للحق ، و الذاتيات من صفات الحق لا تقبل الجعل والتغير والتبدل و الزيادة والنقصان ، و اذا علمت انها من تجليه الذاتي ، فلا وجود لها الا في العلم ، و حكمها المتعدى تأثيراتها عند الوجود والظهور في الغير أن و نسب بعضها الى بعض بالفعل والانفعال والتعليم أن والمحبة والعداوة وغير ذلك ، وغير المتعدى ما اختص بها من كمالاتها و خواصها و اخلاقها و صفاتها المختصة بها ، من الهيئة والشكل والعلم والجهل ، و كل مالا يتعلق بالغير ، انتهى أن .

و انما تتبعنا كلمات هؤلاء العرفاء واكتفينا بايرادها في هذا الفصل،

١٥٠ جاعل (فصوص قيصرى) ١٥٠ ليست في نسخة المطبوعة ببولاق ١٥٠ ليست في نسخة المطبوعة ببولاق ١٥٠ ليست في نسخة المطبوعة ببولاق

١٥٤ الغيب (فصوص كاشاني) ١٥٥ والتعليم والتعلم (فصوص كاشاني)

١٥٦\_ هذه المسأله تكون في الفصالعزيري

لانها صدرت عن معدن الحكمة و مشكوة النبوة و منبع القرب والولاية، و هي اجود ما قيل في باب مسألة الخيرو الشر، والله يقول الحق و هو يهدى السبيل.

#### المشه*ل* الثالث عشر في تعدد الثياطين وكثرة جنود ابليس

ولقائل ان يقول: هل الداعى للانسان الى المعصية شيطان واحد او شياطين متعددة مختلفة.

فاعلم: ان الذي يتضح بنور الاستبصارو ۱۵۷ شواهد الاخبار انهم جنود مجندة ، و ان لكل انسان شيطانا يخصه ، ثم ان له بعدد انواع المعاصي شياطين هي فروع ذلك الشيطان و جنوده ، اما طريق الاستبصار فيطول شرحه ، وكفاك من طريق الاجمال مامر من ان اختلاف الافعال و الاثار نوعاً يتوقف على اختلاف الفواعل و المؤثرات ، و لهذا اثبت الحكماء تعدد قوى الانسان من جهة تعدد افاعليه نوعا لا شخصا ، اذ يكفى في تكثر اعداد نوع واحد تكثر قوابل له ، او تكثر استعداداتها لاجله ، مع كون الفاعل امرا واحداً .

و اما الاخبار، فقد ورد عن رسولالله صلى الله عليه و آله اذ قال عامنكم الا و له شيطان، فدل هذا الحديث على ان اشخاص الشياطين كثيرة حسب تعدد اشخاص الناس، و قال صلى الله عليه و آله ايضاً: لولا ان الشياطين يحومون على قلوب بنى آدم، لنظروا الى ملكوت السماء، و قال بعض المفسرين: لابليس خمسة من الاولاد، قد جعل كل واحد منهم على شيء من امره فذكر: ثبر والاعور و مبسوط وداسم و زلنبور، فاما ثبر: فهو صاحب المصائب الذي يأمر بالثبور و شق الجيوب ولطم الخدود و دعوى الجاهلية، و اما الاعور فهو صاحب الزنا ١٥٠٨، يأمر به ويزينه، و اما مبسوط فهو صاحب الربالي اهله، ويريه مبسوط فهو صاحب الكذب، و اما داسم فهو يدخل مع الرجل الى اهله، ويريه العيب مبسوط فهو صاحب السوق، و بسببه العيب في العيب في و يغضبه عليهم، و اما زلنبور فهو صاحب السوق، و بسببه

١٥٧ في (احياء) ١٥٨ الريا، ن م ل

لإيز الون ملتطمين ١٩٠٠ ، و شيطان الصلوة يسمى خنزب ، و شيطان الوضوء الولهان، و قدر ورد في اخبار كثيرة ما يجري هذا المجري، و قال يونس بن يزيد: بلغنا انه يولد مع ابناء الأنس من ابناء الجن ، ثم ينشئون معهم ، و هو مطابق للحديث المشهور: ما منكم الأوله شيطان، وكذا ما قال جابر بن عبدالله: أن أدم عليه السلام لما هبط الى الأرضقال: يارب هذا الذي جعلت بيني و بينه عداوة ، ان لم تعينني عليه لا اقوى عليه ، قال : لا يولد لك ولد الا و كل به ملك ، قال رب زدني ، قال : اجزي بالسيئة سيئة، و بالحسنة عشر الي ما اريد ، قال رب زدني ، قال باب التوبة مفتوح مادام الروح في الجسد، قال ابليس هذا العبد الذي كرمته على ان لا تعينني عليه لا اقوى عليه ، قال : لا يولد له ولد ، الا ولد لك ولد ، قال رب زدني ، قال : تجرى منهم مجرى الدم، و تتخذمن صدورهم بيوتا، قال رب زدني، قال: اجلب عليهم بخيلك و رجلك الى قوله غروراً ١٦١ ، و كما ان في الملائكة الذين دبروا امور الانسان كثرة ، فكذلك للشياطين ، هذا مما علم بنور الاستبصار ، و يطابقه مارواه ابوامامة انه قال رسولالله صلى الله عليه و آله: و كل بالمؤمن مأة و ستون ملكا يذبون عنه ما لم يقدر عليه ، من ذلك سبعة املاك يذبون عنه كما يذب ١٩٢ عن قصعة العسل الذي في اليوم الصايف، و مالو بدالكم لر أيتموه على كل سهل و جبل ، كلهم باسط يده فاغر ١٦٣ فاه ، ولو وكل العبد الى نفسه طرفة عين لاختطفته الشياطين.

و من الحكايات في هذا الباب انه حكى عن بعض المذكرين انه قال في مجلسه: ان الرجل اذا اراد ان يتصدق فانه يأتيه سبعون شيطانا يتعلقون بيديه ورجليه وقلبه، ويمنعونه من الصدقة، فلما سمع بعض القوم ذلك فقال، انى اقاتل هؤلاء السبعين، و خرج من المسجد و اتى المنزل و ملأ ذيله من الحنطة، و اراد ان يخرج و يتصدق به، فوثبت زوجته و جعلت تنازعه و تجاذبه حتى اخرجت ذلك من ذيله، فرجع الرجل خايباً الى المسجد، فقال المذكر ماذا عملت؟ فقال: هزمت السبعين فجاءت امهم فهزمتنى.

۱۶۰ متظلمین (احیاء) ۱۹۱ اسری ۲۶ متظلمین (احیاء) ۱۹۲ یذب الذباب (احیاء) ۱۹۳ متح فاه

#### المشهد الرابع عشر فيكيفية تمثل الشيطان بصورة

فان قلت: فكيف يتمثل الشيطان لبعض الناس دون بعض، و اذا رأى صورته فهى صورته الحقيقية او مثال تمثل به، و ان كان صورته الحقيقية فكيف يرى بصور مختلفة؟، وكيف يرى فى وقت واحد فى مكانين و على صورتين؟

فاعلم : ان الملك والشيطان لهما صورتان هي حقيقة صورتهما ، ولا تدرك صورتهما الحقيقية بالمشاهدة الا بانوار النبوة ، فمارأى رسولالله صلى الله عليه و آله في هذه الحيوة الدنيا جبرئيل في صورته الامرتين، و ذلك انه صلى الله عليه و آله سأله ان يريه نفسه على صورته ، فواعده ذلك بحراء، فطلع جبر ئيل فسد الأفق من المشرق الى المغرب، ورآه مرة اخرى على صورته ليلة المعراج عند سدرة المنتهى ، و انما كان يراه في اكثر الاوقات في صورة الادمي، و انه كان ير اه في صورة بحية الكلبي، و كان رجلا حسن الوجه ، والأكثر انه يكاشف اهل المكاشفة من ارباب القلوب بمثال صورته ، فيتمثل له الشيطان في اليقظة ، فيراه بعينه و يسمع كلامه ، فيقوم ذلك مقام حقيقة صورته ، كما ينكشف في المنام لاكثر الصالحين ، و انما المكاشف في اليقظة هو الذي انتهى الى رتبة لا يمنعه اشتغال الحواس بالدنيا عن المكاشفة التي تكون في المنام ، فيرى في اليقظة ما يراه غيره في المنام ، كما روى عن رجل سأل ربه ان يريه موضع الشيطان من قلب ابن آدم ، فرآى في النوم جسد رجل شبه البلور ، يرى داخله من خارجه ، و رأى الشيطان في صورة ضفدع قاعد على منكبه الايسر ، بين منكبه و اذنه ، له خر طوم دقيق طويل قد ادخله من منكبه الأيسر الى قلبه يوسوس اليه ، فاذا ذكر الله خنس ، و مثل هذا ربما يشاهد بعينه في اليقظة ، و قد رأه بعض اهل الكشف على صورة كلب جاثم ١٦٤ على جيفة يدعو الناس اليها، و كانت الجيفة مثال الدنيا، و هذا يجري مجرى مشاهدة صورته الحقيقية، فإن القلب لأبد وإن يظهر فيه حقيقة الشيء من الوجه الذي يقابل الملكوت ، و عند ذلك يشرق

المفتاحالرابع

نور اثره على الوجه الذي يقابل عالم الملك والشهادة ، لأن احدهما متصل بالآخر ، اتصال هذا العالم بعالم الغيب، و اتصال ظاهر الشيء بباطنه، و قد مران النفس ذات وجهين: وجه الى عالم الغيب و هو مدخل الالهام والوحى، و وجه الى عالم الشهادة، و هو مصدر الافعال و الاعمال، فالذي يظهر منه في الوجه الذي يلى جانب الشهادة ، لايكون الاصورة متخيلة ، لان عالم الشهادة كلها متخيلات ، لأن الخيال تارة يحصل من النظر الى ظاهر عالم الشهادة بالحس، فيجوز ان لاتكون الصورة على وفق المعنى ، حتى يري شخصاً جميل الصورة ، و هو خبيث الباطن قبيح السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيس و اما الصورة التي في الخيال من اشراق عالم الملكوت على باطن سرالقلب ، فلا تكون الامحاكيا للصفة و موافقاً في المعنى ، لأن الصورة التي في عالم الملكوت تابعة للمعنى والصفة ، فلاجرم لايري المعنى القبيح الا بصورة قبيحة ، فيرى الشيطان فيي صورة كلب او خنزير او ضفدع او غيرها ، و يرى الملك في صورة جميلة ، فتكون تلك الصورة عنوان المعاني و امرأ محاكياً لها بالصدق، و لذلك يدل القرد والخنزير في النوم على انسان خبيث ، و تدل الشاة على انسان سليم الجانب ، و هكذا جميع ابواب التعبير ، و هذا الباب فيه اسرار عجيبة ، و هي من عجايب سرالادمي و غرايب علم النفس.

### المشهد الخامس عشر فى بيانَ مآثم النفس و ذنوب الباطن، و ما يؤآخذ به العبد من وساوس القلوب و خواطرها، واحاديث النفس وما يعفى عنه ولايؤ آخذ به

واعلم: انهذا الباب ايضاً من الأمور الغامضة التى وردت فيها اثار و اخبار متعارضة ، لايمكن الجمع بينها للمترسمين بالعلوم والموسومين بالعلماء الاعلى الراسخين .

و قد ورد فى الحديث النبوى انه قال: عفى عن امتى ما حدثت به نفوسهم، وقد ورد ايضاً فى احاديث اصحابنا رضوان الله عليهم: ان هم المعصية لا يوجب ذنبا و لاعقابا، و روى ايضاً عن رسول الله صلى الله عليه و آله: ان الله

تعالى قال للملائكة: اذا هم عبدى بسيئة فلا تكتبوها عليه، فان عملها فاكتبوها سيئة، و اذا هم بحسنة فلم يعملها فاكتبوها حسنة ، فان عملها فاكتبوها عشراً، قد اخرجه مسلم والبخارى ، و هذا دليل على العفو عن عمل القلب و همه بالمعصية ، و في لفظ اخر : من هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة ، و من هم بحسنة فعملها كتبت له الى سبعمأة ضعف ، و من هم بسيئة فلم يعملها لم تكتب له ، و ان عملها كتبت ، و في لفظ اخر : و اذا تحدث بان يعمل سيئة فانا اغفرها له ، ان عملها كتبت ، و في لفظ اخر : و اذا تحدث بان يعمل سيئة فانا اغفرها له ما لم يعملها ، و كل ذلك يدل على العفو ، و اما ما يدل على المؤاخذة فقوله سبحانه : ان تبدوا ما في انفسكم او تخفوه يحاسبكم به الله ١٠٠٠ الآيه ، و قوله : و لاتقف ماليس لك به علم ، ان السمع والبصر والفؤاد كل اولئك كان عنه مسئولا ١٦٠٠ ، فدل على ان عمل الفؤاد كعمل السمع والبصر فلا يعفى عنه ، و قوله : و لاتكتموا الشهادة و من يكتمها فانه اثم قلبه ١٢٠٠ ، و قوله : لا يؤاخذ كم الله باللغو في إيمانكم ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم ١٨٠٠.

و حق القول في هذه المسألة: انه لايتوقف على جلية الحال ما لم يقع الاحاطة بتفصيل اعمال القلواب من مبدأ ظهورها الى ان يظهر العمل على الجوارح.

فنقول: ما يرد على القلب اولا هوالمسمى بالخاطر، و هو صورة علمية ، كما لوخطرله مثلا صورة امرأة و انها وراء ظهره فى الطريق، لو التفت اليها لرآها.

والثانى هيجان الرغبة الى النظر ، و هو حركة الشهوة التى فى الطبع المسماة بالشوق ، فهذا يتولد من الخاطر الاول ، و يسمى ميل الطبع ايضاً ، و يسمى الاول حديث النفس ، اذ قلما ينفك الانسان فى مثل تلك الحالة عن المحادثة مع نفسها .

والثالث حكم القلب بان هذا ينبغى ان يفعل ، اى ينبغى ان ينظر اليها، فان الطبع اذا مال لم تنبعث الهمة والنية ، ما لم تندفع الصوارف ، فانه قد يمنعه حياء اوخوف من الالتفات ، و عدم الصوارف ربما يكون بتأمل ، و هو على كلحال حكم من جهة العقل ، و يسمى هذا اعتقاداً ، و هو يتبعالخاطر والميل .

والرابع تصميم العزم على الالتفات و جزم النية فيه ، و هذا نسميه هماً و قصداً ، و هذه الهمة قد يكون لها مبدأ ضعيف ، و لكن اذا اصغى القلب الى الخاطر الأول حتى طالت محادثته للنفس ، تأكدت هذه الهمة و صارت ارادة مجزومة ، فاذا انجزمت ، فربما يقدم بعد الجزم فير تكب العمل ، و ربما يقف بعارض ولا يعمل به ولا يلتفت اليه ، و ربما يعوقه عايق فيتعذر عليه العمل .

فهاهنا اربعة احوال للقلب قبل العمل بالجارحة ، و هو حديث النفس ثم الميل ثم الاعتقاد ثم الهم ، فنقول: اما الخاطر فلا يؤاخذ به ، لانه لا يدخل تحت الاختيار و كذا الهم ، و هما المرادان بقوله صلى الله عليه و آله : عفى عن امتى ماحدثت به نفوسها ، فحديث النفس كما علمت عبارة عن الخواطر التى تهجس فى النفس ولا يتبعها عزم على الفعل ، فاما العزم والهم فلا يسمى حديث النفس ، كما روى عن عثمان ابن مظعون حيث قال : يا رسولالله نفسى تحدثنى ان اطلق زوجتى . قال : مهلا ، فان من سنتى النكاح . قال : نفسى تحدثنى ان احب ١٩٠٩ نفسى . قال : مهلا خصاء ١٧٠ امتى دؤب الصيام . قال : نفسى تحدثنى ان اجب ١٩٠٩ نفسى ، قال : مهلا رهبانية امتى دؤب الصيام . قال قال : نفسى تحدثنى ان اترهب بنفسى ، قال : مهلا رهبانية امتى الجهاد والحج، قال : نفسى تحدثنى ان اترك اللحم ، قال مهلا فانى احبه ولو اصبته لاكلته ولو سألت الله لاطعمنى ، فالخواطر التى ليس معها عزم على الفعل هي حديث النفس ، و لذلك شاور رسول الله صلى الله عليه و آله اذ لم يكن معه عزم و هم بالفعل .

و أما الثالث و هوالاعتقاد و حكم القلب بانه ينبغى ان يفعل ، فهذا تردد بان يكون اضطراراً او اختيارا ، والاحوال يختلف فيه ، فالاختيارى منه يو آخذ به ، والاضطراري لايؤ اخذ به .

و اما الرابع و هوالهم بالفعل فانه يؤاخذ به ، الا انه ان لم يعمل نظر،

١٦٩ اجب: اي اقطعها، ورجل مجبوب، المخصى من الأنسان

١٧٠ اخصاء ن ل

فان تركها خوفا من الله و ندماً على همه ، كتبت له حسنة ، لان همه سيئة، و امتناعه و مجاهدته نفسه حسنة ، والهم على وفق الطبع لايدل على تمام الغفلة عن الله ، والامتناع بالمجاهدة على خلاف الطبع يحتاج الى قوة عظيمة مجدة في مخالفة الطبع ، و هو العمل لله ، والعمل لله تعالى اشد جده في موافقة الشيطان بموافقة الطبع ، فكتب له حسنة ، لانه رجح جده الامتناع و همه به على همه بالفعل ، وان تعوق الفعل لعايق او تركه لعذر لاخوفاً من الله كتبت له سيئة ، فان همه فعل من القلب اختيارى .

و الدليل على هذا التفصيل ما ورد في لفظ الحديث مفصلا، روى انه قال رسو ل الله صلى الله عليه و آله: قالت الملائكة رب ذاك عبدك يريد ان يعمل سيئة و هو ابصر به ، فقال : ارقبوه فان عملها فاكتبوها له بمثلها ، و ان تركها فاكتبوها له حسنة، انما تركها من جزائي، حيث قال: لم يعملها، اراد بهتركها لله ، فاما اذا عزم على فاحشة فتعذرت عليه بسبب او بغفلة فكيف تكتب له حسنة ، ؟ و قد قال رسول الله صلى الله عليه و آله: و إنما لكل أمرىء مانوى ، و قال انما يحشر الناس على نياتهم ، و نحن نعلم ان من عزم ليلا على ان يصبح ليقتل مسلماً أو يزني بامرأة ، فمات تلك الليلة مات مصر ا على نيته، و قدهم بسيئة و لم يعملها ، والدليل القاطع فيه ما روى عن رسول الله صلى الله عليه و آله انه قال: اذا التقي المسلمان بسيفيهما ، فالقاتل والمقتول في النار، قيل : يا رسول الله هذا للقاتل ، فما بال المقتول ؟ قال : لأنه اراد قتل صاحبه ، و هذا نص في انه صار من اهل النار بمجرد الارادة ، مع انه قتل مظلوماً، فكيف يظن انالله لايؤاخذ بالنية والهم ؟ وكل هم دخل تحت اختيار العبد فهو مأخوذ به ، الا ان يكفره بحسنة ، و نقض العزم بالندم حسنة ، فلذلك كتبت حسنة ، فاما فوت المراد بعايق فليس بحسنة ، و اما الخواطر و حديث النفس و هيجان الرغبة ، فكل ذلك لا يدخل تحت الاختيار ، والمؤاخذة به تكليف بما لايطاق، فهذا هو كشف الغطاء عن هذا الالتباس، و كيف لايؤاخذ باعمال القلوب ؟ واكثر خبائث النفس من الكبر والعجب والرياء والنفاق والحسد من اعمال القلوب، بل القلب اولى بمؤاخذته، لانه الاصل قال الله

١٧١ - جهده ن م ل

المفتاح الرابع ٢١٧

تعالى: لن ينال الله الحومها ولادماؤها ولكن يناله التقوى "" ، بل نقول: من ظن انه متطهر فعليه ان يصلى ، فان صلى ثم تذكر انه لم يتوضأ ، كان له ثواب بفعله ، فان تذكر ثم تركه كان معاقبا ، و من وجد على فراشه امرأة فظن انها زوجته لم يعص بوطيها ، و ان كانت اجنبية ، و ان ظن انها اجنبية عصى بوطيها و ان كانت امرأته ، كل ذلك نظراً الى القلب دون الجوارح، تمام هذا الكلام مما ذكره بعض اكابر الاسلام "" .

### المشهد السادس عشر في ان الشيطان لم يكن ولا يكو نن من جملة العلماء اصلا، كما ظن بعض من لاخبرة له بحقيقته

و اعلم: ان هذا امر محقق عند اهل الكشف والشهود، بل هو عند هم من جملة اهل السفسطة، و مداره على المغاليط والوهميات، و لهم على ذلك شواهد كشفية و دلائل قرانية.

منها اعتراضه على الحق و جحوده الامر بسجدة آدم عليه السلام، فهذا اول دليل على ان ادراكه من باب الوهميات والتخيلات، غير بالغ الى رتبة العقليات، وليس من شأنه العروج الى سماء اليقينيات، لانه مطرود الى سوافل درج الظنون والاوهام، و غايته استراق السمع من اهل التجرد وسكان عالم القدس والطهارة، وليس شأنه الانقل صورة المسألة لغرض الهوى، مضمناً فيها وجوها من خبائث الباطن و دواعى النفس و تحريف الكلم عن مواضعها الاصلية.

و منها قصور فهمه عن ادراك حقيقة الانسان و فضيلة ذاته و فطرت الالهية التى فاقت على ساير الاقران ، باعتبار جامعيته للنشأت و استحقاق لخلافةالله فى العوالم ، حيث وقع فى الغلط الفاحش والقياس المغالطى ، المبتنى على الاشتباه بين مادة الشىء و صورته ، واخذ ما بالقوة مكان ما

۲۷۲ حج ۲۷۲

١٧٣ ــ وهو حجة الاسلام ابى حامد الغزالي في كتابه الكبير الموسوم باحياء علوم الدين في باب عجايب القلب

بالفعل ، ولم يتفطن بان شرف كل شيء بما به هو بالفعل ، لابما به بالقوة ، وان الانسان انسان بجوهر نفسه الروحانية ، لابمادة بدنه العنصرية ، فكأنه لم يكن عارفا بوجود المفارقات .

و منها غلبة النارية على مادة تكونه تدل على ان نفسه شديدة التعلق بتلك المادة القوية الجوهر، لأن شدة فعلية البدن وقوة قواه، يمنعان النفس عن قطع تعلقها عن لذات البدن ، والنفس ما لم تعرض عن الجنبة السافلة ، لم تصرقابلة للإلهام الألهي والاعلام الرباني ، و انما يرتقي الانسان الى عالم التعليم و التقديس لقصور دواعيه الجسمانية و فتور قواه البدنية ، و تقلبه في الأطوار الكونية ، و انز عاج نفسه عن هذه الحيوة الناقصة الدنيوية، و كثرة آفاته و بلياته بواسطة ضعف البشرية، و فتور نشأته الجسمانية، كما قال تعالى: خلق الانسان ضعيفًا ١٧٤ ، فكل من لم يكن في أول الفطرة الجسمانية له هذا الحال ، وكانله ضرب من الكمال الحسى او الوهمي ، متبجحاً ٧٠٠ بزينة ذاته الاستعلائية الافتخارية ، و صورته الاشتغالية النارية ، فخوراً بقهره وعلو جسميته الدخانية ، فلا محالة يتقيد بحاله و يقف على حده ، و ينكر فوق كماله ، فوقع الانسدادله عن الارتقاء الى الكمال الاعلى والمنزل الاسنى ، فيحتجب عن حضرة الحق و يطرد عن عالم القدس و سماء الرحمة ، هاويا الى اسفل درك الجحيم ، لكونه مقصورالنظر الى اسافله ، منتكس الرأس الى قوى نفسه و مهواه ، و هاوية هواه عن مولاه ، و من نظر في حال الانسان من اول تكونه الى غاية نشوه ، حيث كان اولا نطفة ثم علقة ثم مضغة ثم جنيناً ثم طفلاً ، يتقن ان مبنى استكماله و انتقاله الى مرتبة زواله عن المرتبة السابقة ، فما لم يخلع عن ذاته كسوة صورة سابقة ، لم يتلبس بكسوة صورة لاحقة ، و متى لم يمت عن نشأة اولى ، لم يحيى بحيوة نشأة ثانية .

و منها انه لوكان في ذاته امكان الترقى الى مشاهدة الحقايق الالهية وملاحظة العلوم الربانية، لكان بالغا اليها عارفا في المدد المتطاولة والالوف الجمة ، من الادوار والاكوار التي مضت عليه ، مع كثرة الشواهد والايات الدالة على تحقيق وجود البارى ، وكيفية صفاته الجلالية ، و تحقيق اسرار

المعاد، و انتفاء اللازم يستلزم انتفاء الملزوم، و اما الملازمة فواضحة، واما انتفاء اللازم فلان اقل مراتب معرفة المبدا، الايمان بكونه قادراً عالماً في صفاته، حكيماً في افعاله، حكمه ماض، و قضاؤه جار، و امره حتم و كلامه متبع، و ادنى المراتب في معرفة المعاد العلم بماهية النفس الانسانية، و الاذعان بوجود نشأة ثانية لها، سوى هذا الوجود الحسى الطيني و انها غاية الاكوان و نهاية الابدان والاركان، و معلوم ان هذا القدر من المعرفة لم يكن حاصلاله، ولو على وجه التقليد والظن الحاصلين لكثير من العوام. و منها ان فوله تعالى: استكبرت ام كنت من العالين الاكمان عن قصور جوهره وردائة نفسه عن ان يكون من العالين، اى من جواهر الملكوت العقلى، المرتفعة بحسب كمالها العلمي عن عالم الغواشي المادية الموجبة للجهالة، فان بناء العلم على التجريد والتخليص عن قيود الاجسام وعوارضها، للجهالة، فان بناء العلم على التجريد والتخليص عن قيود الاجسام وعوارضها، و بناء الجهل على التعلق بالامور السفلية والتلبيس بالغواشي الظلمانية، فمن لم يكن بحسب جوهر ذاته من العالين، اى من جنس الملائكة العلويين لم يكن بحسب جوهر ذاته من العالين، اى من جنس الملائكة العلويين

و منها انه خالف اجماع الملائكة في سجود آدم، و هذا دال على سوء فطرته و اعوجاج طبيعته حيث استبد برأيه، ولم يذعن بفضيلة الملائكة، واستنكف عن الموافقة مع اخوان التجريد و اولياء الله.

لابالفعل ولا بالقوة ، فلا يصل الى مقامهم ، ولا يدرك شاؤهم ليكون من العلماء

و منها انه لما خاطبهالله خطاب الامتحان ليظهر به حجةالله عليه و استحقاقية اللعن والطرد ، ابى واستكبر ، ثم لما قال تعالى : ما منعك الا تسجد اذامر تك ؟ قال : انا خير منه ١٧٧ . فلو كان ذا بصيرة لقال فى الجواب : منعنى تقديرك و قضاؤك و مشيتك الازلية . فلما كان اعمى القلب بالعين التى اليمنى ، التى يرى بها احكام الله و سوابق قضائه و مشيته ، بصيراً بالعين التى يرى انانيته ، قال : انا خير منه ، خلقتنى من نار و خلقته من طين ١٨٨ ، يعنى منعنى خيريتى منه ان اسجد لمن هودونى .

الربانيين.

۱۷۷ ـ اعراف ۱۲

و منها استدلاله بالقياس في مقابلة النص بقوله: خلقتني من نار و خلقته من طين ، يعنى ان النار علوية نورانية لطيفة ، والطين سفلى ظلمانى كثيف ، فهي يكون خيراً منه ، فاخطا اللعين في الجواب و في الاستدلال جميعاً ، و اما خطاؤه في الجواب ، فلما ذكر من انه في مقابلة النص ، و اما خطاؤه في الاستدلال فلوجوه:

احدها ما مر من ان العبرة بصورة الذات لابمادته ، و ان الغلط هاهنا من اخذ ما بالقوة مكان ما بالفعل ، و منها انا و ان سلمنا ان النار افضل و اشرف من الطين من حيث ظاهر الوجود ، لكن لافضيلة لها عليه من حيث الحقيقة والغاية ، بل الطين افضل و اشرف منها ، لان من خواص الطين الانبات والنشو و النمو ، و لهذا السركان تعلق الروح به ، ليصير قابلا للترقي ، والنار من خاصيتها الاحراق والاهلاك .

و ثانيها ان فى الطين لزوبة و امساكا ، فاذا استفاد الروح منه بالتربية هذه الخاصية ، يصير ممسكا للفيض الالهى ، اذ لم يكن ممسكا له فى عالم الارواح ، ولهذا السركان آدم مسجوداً للملائكة ، وفى النار خاصية الاتلاف والاسراف ، وهو ضد الامساك .

و ثالثها ان الطين مركب من الماء والتراب ، والماء مطية الحيوة لقوله تعالى: من الماء كل شيء حي ١٧٩ ، والتراب مطية النفس النباتية ، و اذا امتزجا يتولد منهما النفس الحيوانية ، لان مركبها الروح الحيواني ، و هي مطية الروح الانساني والجوهر النطقي للمناسبة الروحية بينهما ، وفي النار ضد ذلك من الاهلاك و الافساد ، هذا مع ان شرف مسجودية ادم للملائكة و فضيلته على ساجديه لم يكن بمجرد خواص الطينية التي هي جهة الصلاحية والقبول ، و ان تشرفت الطينة بشرف التخمير من غير واسطة ، كما دل عليه قوله تعالى : ما منعك ان تسجد لما خلقت بيدي ١٨٠ ، و قوله صلى الله عليه وآله: خمر طينة ادم بيديه اربعين صباحاً ، و انما كانت فضيلته الاصلية على غيره بنفخ الروح المشرف بالاضافة الى الحضرة الالهية من غير واسطة ، كما قال: بنفخ الروح المشرف بالاضافة الى الحضرة الالهية من غير واسطة ، كما قال:

و نفخت فيه من روحي ١٨١، والاختصاصه بالتجلى فيه عند نفخ الروح ، كما في قوله صلى الله عليه وآله: ان الله خلق ادم فتجلى فيه ، و قد مر انه خلط الملعون بين جهة المادة العنصرية ، و بين جهة الصورة الروحية الاضافية، و عمى قلبه عن ادراك صفة الانسانية والصورة الذاتية ، ولهذا السر لم يكن امرالله تعالى الملائكة بسجود ادم بعد تسوية قالب ادم من الطين ، بل امرهم بعد نفخ صورة الروح فيه كما قال تعالى : انى خالق بشرا من طين ، فاذا سويته و نفخت فيه من روحى فقعواله ساجدين ١٨١٠ . و ذلك لان ادم بعد ان نفخ فيه الروح الاضافى صار مستعداً للتجلى الالهى لما حصل فيه من صفاء الروح و نورانيته التى يستحق بها للتجلى و في ١٨١٠ امساك الطين الذي يقبل الفيض الالهى مسكة عندالتجلى ، فاستحق سجود الملائكة ، لانه صار قلبه كعبة حقيقية ، تفهم ان شاء الله و تغتنم و تنتفع به ، و لا تكونن كالشيطان اعمى القلب عن مطالعة هذه الحقايق ، و لا المتكبر عن الايمان بها ، فتخرج عن جنة هذه المقاصد ، و روضة هذه المشاهد ، تخاطب بقوله : فاهبط منها عن جنة هذه المقاصد ، و روضة هذه المشاهد ، تخاطب بقوله : فاهبط منها فما يكون لك ان تتكبر فيها فاخرج انك من الصاغرين ١٨٠٠ .

ومنها كفره لقوله تعالى: وكان من الكافرين ١٨٥ ، والكفر عين الجهل، ثم اختلف الفقهاء في ان كفره اكان قبل الاباء والتمرد عن السجدة ، ام بسبب هذا الاباء والاستكبار ، ففيه قولان :

الاول انه كان ابليس عند اشتغاله بالعبادة كافرا منافقا و فى هذا وجهان: احدهما قول اصحاب الموافاة، و هو ان الايمان يوجب استحقاق الثواب الدايم، والكفر يوجب استحقاق العقاب الدايم، والجمع بينهما محال، والقول بالأحباط باطل، فلم يبق الا ان يقال: ان هذا الفرض محال، و شرط حصول الايمان فى وقت ان لا يصدر عنه الكفر بعده اصلا، فاذا كانت الخاتمة على الكفر، علمنا ان الذى صدر عنه اولا ما كان ايمانا.

الوجه الثاني ما حكى محمدبن عبدالكريم الشهرستاني في اولكتاب

۱۸۱ ـ حجر ۲۹

١٨٤ - اعر اف ١٨٤

۱۸۳ وهي ن م ، و من ن ل

١٨٥ ـ بقره ٣٤

الملل والنحل عن شارح الاناجيل الاربعة ، و هى مذكورة فى التورية ، متفرقة على شكل مناظرة بينه و بين الملائكة بعدالامر بالسجود ، قال ابليس: انى اعلم انلى الها هو خالقى و موجدى وهوخالق الخلق ، لكنلى على حكمةالله اسئلة سبعة:

احدها: ما الحكمة في خلق الكافر ؟ لاسيما و قدكان عالما بان الكافر لا يستوجب عند خلقه الا الالم .

الثانى ما الفايدة فى التكليف ، مع انه لا يعود منه اليه نفع ولاضر ، وكل ما يعود منه على المكلفين ، فهو قادر على تحصيله لهم من غير واسطة التكليف .

الثالث هب انه كلفنى بمعرفته و طاعته ، فلماذا كلفنى بالسجود لادم؟ الرابع ثم لما عصيته فى ترك السجود لادم ، فلم لعننى و اوجب عقابى ، مع انه لافايدة له ولا لغيره فيه ، ولى فيه اعظم الضرر .

الخامس لم مكنني من الدخول في الجنة و وسوسة آدم .

السادس لما فعل ذلك ، فلم مكنني من اغوائهم واضلالهم .

السابع لما استمهلته المدة الطويلة في ذلك ، فلم امهلني ، و معلوم ان العالم لوكان خالياً عن الشر لكان ذلك خيرا .

قال شارح الاناجيل : فاوحى الله تعالى اليه من سرادقات الجلال ، يـــا ابليس : انك ما عرفتنى ، ولو عرفتنى لعلمت انه لا اعتراض على فى شىء من افعالى ، فانى اناالله لا اله الا انا ، لا اسئل عما افعل .

قال صاحب التفسير الكبير: واعلم انه لو اجتمع الاولون والاخرون من الخلايق لم يجدوا عن هذه الشبهات مخلصا في اسكات الجاحد الابهذا الجواب الالهي.

اقول: ان لكل من هذه الشبهات جوابا برهانياً صحيحاً واضحاً عند اصحاب القلوب المستقيمة ، لابتنائه على الاصول الحقة العرفانية والمقدمات الاضطرارية اليقينية ، لكن الجاحد المعوج لاينفعه كثرة البراهين النيرة ، وانما يسكته الجواب الجدلى المشهور المبتنى على المقدمات المقبولة التى يذعن بها الجمهور ، وليس معنى قوله تعالى : لا اسئل عما افعل ، انه ليس لما

فعله مبدأ ذاتى و غاية عقلية و مصلحة حكمية ، كما هو مذهبهم من ابطال العلية والمعلولية ، وانكار العلاقة الذاتية بين الاسباب و مسبباتها ، و تجويز ترجيح احدالمتساويين فى النسبة على الاخر ، و تمكين المجازفات الاختيارية والارادات التخمينية ، بل المراد احد معنيين .

الأول انه لالمية للفعل الصادر عن ذاته من غير واسطة سوى ذات ، و انما ذاته هو منشأ الفعل المطلق و غايته ، وكما لاسبب لذاته فى وجوده ، فلا سبب لذاته فى ايجاده وجوده ، والالكان ناقصا فى ذاته مستكملا بغيره ، تعالى عن ذلك علوا كبيرا.

والثانى ان من ليسله درجة الارتقاء الى عالم الملكوت ، والوصول الى شهودالمعارف الالهية و ادراك الحضرة الربوبية ، فلا يمكنه العلم بكيفية الصنع والايجاد على ما هو عليه ، ولا سبيل له الا التسليم والاعتراف بالقصور، و من له مرتبة ادراك الاشياء كما هى بالعلم اللدنى ، فلا حاجة له الى السؤال، لانه يلاحظ الامور على ما هى عليه بنورالله و بعين قلبه المنور بنور الايمان والعرفان ، لابانوار المشاعر كالشيطان ، ولهذا منع رسول الله صلى الله عليه وآله الناس عن التكلم والبحث فى الاشياء الغامضة ، كسر القدر و مسألة الروح ، لان البحث عنها لايزيد الاحيرة و دهشة .

# المشه*د ا*لسابع عشر في ان ابليس هلكان من جنس الملائكة ام لا

قال اكثر المتكلمين ولاسيما المعتزله ، انه لم يكن منهم ، و قالكثير من الفقهاء انه كان منهم ، و لكل من الفريقين حجة ، اما حجة الاولين فوجوه :

الاول انه كان من الجن ، فوجب ان لايكون من الملائكة ، اما انه كان من الجن فلقوله تعالى في سورة الكهف : الا ابليس كان من الجن ١٨٦، و اما انه اذا كان من الجن ، فوجب ان لايكون من الملائكة ، فلان الجن جنس مخالف للملك ، و هذا القول لا يخلو من الضعف ، لان الجن مأخوذ

من الاجتنان و هو الستر ، و لهذا سمى الجنين جنيناً لاجتنانه ، و منه الجنة ، لكونها ساترة ، والجنة لكونها مستترة بالاغصان ، و منه الجنون لاستتار العقل فيه ، لما ثبت هذا ، والملائكة مستترون عن الاعين ، وجب جواز اطلاق لفظ الجن عليهم بحسب اللغة ، فثبت ان هذا القدر لايفيد المقصود ، فقول : لما ثبت ان ابليس كان من الجن ، وجب ان لايكون من الملائكة لقوله تعالى : و يوم يحشرهم جميعاً ثم يقول للملائكة اهؤلاء اياكم كانوا يعبدون ، قالوا سبحانك انت ولينا من دونهم بل كانوا يعبدون الجن ١٨٠٠ ، وهذه الاية صريحة في الفرق بين الجن و الملك .

فان قلت: لانسلم انه كان من الجن ، اما قوله تعالى: انه كان من الجن ، فلم لا يجوزان يكون المرادكان من الجنة ، على ماروى عن ابن مسعود ، انه قال : كان من الجن ، اى كان خازن الجنة ، سلمنا ذلك لكن لم لا يجوز ان يكون قوله : من الجن ، اى صار من الجن ، كما ان قوله كان من الكافرين ، اى صار من الكافرين ، فلم قلت : اى صار من الكافرين ، سلمنا ان ما ذكرت يدل على انه من الجن ، فلم قلت : ان كونه من الجن ينافى كونه من الملائكة ، وما ذكر تم من الاية فهو معارض بقوله تعالى : جعلوا بينه و بين الجنة نسباً ١٨٨، و ذلك لان قريشا قالت : الملائكة بنات الله ، فهذه الاية تدل على ان الملك يسمى جناً ١٨٩٠ .

فالجواب لایجوزان یکون المراد من قوله: کان من الجن انه کان خازن الجنة ، لان قوله: الا ابلیس ، کان من الجن ، یشعر بتعلیل تـرکـه للسجود ، لکونه جنیاً ، ولایمکن تعلیل ترك السجود بکونه خازنا للجنة ، فیبطل ذلك قوله: کان من الجن ، ای صار .

قلنا: هذا خلاف الظاهر ، فلا يصاراليه الا عند الضرورة ، و اما قوله: وجعلوا بينه و بين الجنة نسباً ، قلنا: يحتمل ان بعض الكفار اثبت ذلك النسب في الجن ، كما اثبته في الملائكة ، و ايضا قد بينا ان الملك يسمى جناً بسبب اصل اللغة ، لكن لفظ الجن بحسب العرف اختص بغيرهم ، كما ان لفظ الدابة بحسب اللغة الاصلية يتناول كلما يدب ، لكنه بحسب العرف اختص ببعض ببعض

۱۸۷ ـ سبا ۶۱

ما يدب، فتحمل هذه الآية على اللغة الاصلية ، والآية التي ذكرناه على العرف الحادث.

الثانى ان ابليس له ذرية والملائكة لاذرية لهم ، انما قلنا : ان أبليس له ذرية لقوله تعالى فى صفته : افتتخذونه و ذريته اولياء من دونى ١٩٠٠ ، و هذا صريح فى اثبات الذريةله ، و انما قلنا : ان الملائكة لاذرية لهم ، لان الذرية انما تحصل من الذكر والانثى ، والملائكة لاانثى فيهم لقوله تعالى : وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن اناثا ، اشهدوا خلقهم ستكتب شهادتهم ١٩٠١ ، انكر على من حكم عليهم بالانوثية ٢٩٠١ ، و اذا انتفت الانوثية ، انتفت التوالد لامحالة ، فانتفت الذرية .

الثالث ان الملائكة معصومون على ما تقدم بيانه ، وان ابليس لم يكن كذلك ، فوجب ان لايكون من الملائكة .

الرابع ان ابلیس مخلوق من النار ، لقوله تعالی حکایة عنه : خلقتنی من نار ۱۹۳۱ ، و ایضاً فلانه کان من البجن لقوله تعالی : والبجان خلقناه من قبل من نار السموم ۱۹۳۹ ، و قال : و خلق الانسان من صلصال کالفخار ، و خلق البجان من مارج من نار ۱۹۰۹ ، و اما ان الملائکة لیسوا مخلوقین من النار ، بل من النور ، فلما روی الزهری عن عروة عن رسول الله صلی الله علیه و آله انه قال : خلقت الملائکة من نور ، و خلق البجان من مارج من نار ، ولان من المشهور الذی لایندفع ۱۹۲۱ ، ان الملائکة روحانیون ، و قیل : انما سموا بذلك لانهم خلقوا من الربح او الروح .

الخامس ان الملائكة رسل الله ، لقوله تعالى : جاعل الملائكة رسلا ۱۹۷ ، و رسل الله معصومون ، لقوله تعالى : الله اعلم حيث يجعل رسالته ۱۹۸ ، فلما لم يكن ابليس كذلك ، وجب ان لايكون من الملائكة .

| ٠٠ فيف ١٩٠                   | ١٩١ ـ زخرف ١٩ |
|------------------------------|---------------|
| ١٩٢ــ بالانوثة (تفسيرالكبير) | ۱۹۳ اعراف ۱۲  |
| ١٩٤ ـ حجر ٢٧                 | ١٩٥ ـ رحمن ١٥ |
| ١٩٦_ يدفع (تفسيرالكبير)      | ۱۹۷ـ فاطر ۱   |
| ۱۹۸_ انعام ۱۲۶               |               |

واما حجة القائلين بانه من الملائكة فامر ان ١٩٩٠:

احدهما انالله استثناه من الملائكة ، والاستثناء يفيد اخراج مالولاه لدخل اولصح دخوله ، و ذلك يوجب كونه من الملائكة ، لايقال : الاستثناء المنقطع مشهور في كلام العرب، قال الله تعالى: و أذ قال أبراهيم لابيه و قومه انني براء مما تعبدون ، الأالذي فطرني ٢٠٠٠ ، و قال: لا يسمعون فيها لغواً ولا تأثيماً ، الا قيلا سلاما سلاما ٢٠١ ، و قال: لاتأكلوا امو الكم بينكم بالباطل، الا ان تكون تجارة عن تراض٢٠٠، وقال: وما كان لمؤمن ان يقتل مؤمنا الا خطأ ٢٠٣ ، و ايضاً فلانه كان جنياً واحداً بين الالوف من الملائكة ، فغلبوا عليه في قوله: فسجدوا، ثم استثنى هو منهم ٢٠٠٠، لانا نقول: كل من هذين الوجهين على خلاف الأصل ، فذلك إنما يصاراليه عندالضرورة ، والدلايل التي ذكر تموها في نفي كونه من الملائكة ليس فيها الا الاعتماد على العمومات ، فلو جعلناه من الملائكة لزم تخصيص ما عو لتم ٢٠٠ عليه من العمومات ، و لو قلنا انه ليس من الملائكة لز منا حمل الاستثناء على الاستثناء المنقطع ، و معلوم ان تخصيص العمو مات اكثر في كتابالله من حمل الاستثناء على الاستثناء المنقطع و معلوم ان تخصيص العمومات اكثر في كتابالله من حمل الاستثناء المنقطع ، فكان قولنا اولى ، و ايضاً فالاستثناء مشتق من الثني، و هوالصرف، و معنى الصرف انما يتحقق حيث لولا الصرف لدخل، والثني ٢٠٦ لايمنع في غير جنسه ، فيمتنع تحقق معنى الاستثناء فيه ، و اما قوله انه حني واحد بين الملائكة ، فنقول : انما يجوز اجراء حكم الكثير على القليل ، اذا كان ذلك القليل ساقط العبرة غير ملتفت البه، اما اذا كان معظم المحديث، لايكون الاعن ذلك الواحد، لم يجز اجراء حكم غيره عليه.

الثاني انهم قالوا: لو لم يكن ابليس من الملائكة ، لما كان قوله:

۲۰۰ ـ زخرف ۲۷ ۲۰۲ ـ نساء ۲۹ ۲۰۶ ـ استثناء واحد منهم (تفسيرالكبير) ۲۰۳ ـ والشيء لايدخل (تفسيرالكبير) ١٩٩ بامرين (تفسيرالكبير)

۲۰۱\_ واقعه ۲۰ و ۲۲

۲۰۳\_ نساء ۲۴

۲۰۵ عول ای اعتمد

و اذ قلنا للملائكة اسجدوا ٢٠٠٠ متناولا له ، ولو لم يكن متناولا له ، لاستحال ان يكون تركه للسجود اباء واستكباراً و معصية ، ولما استحق بذلك اللوم والعقاب ، و حيث جعلت ٢٠٠٠ هذه ، علمنا ان ذلك الخطاب يتناوله ، ولى يتناوله الا اذا كان من الملائكة ، لايقال : انه و ان لم يكن منهم ، الا انه نشأ معهم ، وطالت مخالطته بهم، والتصق بهم، فلا جرم يتناوله ذلك الخطاب، وايضاً فلم لا يجوزان يقال : انه و ان لم يدخل في هذا الامر ، ولكن الله امره بالسجود بلفظ آخر ، كما حكاه في القرآن ، بدليل ما منعك ان لا تسجد اذ امر تك ٢٠٠٠.

لانا نقول: اما الاول فجوابه ان المخالطة لاتوجب ما ذكر تموه، ولهذا نبت في اصول الفقه، ان خطاب الذكور لايتناول الانثى وبالعكس، مع شدة المخالطة بين الملائكة ٢١٠ نعم لوقيل: المخالطة بين الملائكة ٢١٠ نعم لوقيل: انه لما توجه الخطاب الى الملائكة بالسجدة لادم والخضوع، وهم اعظم جلالة واعلى منزلة من ابليس، فسجدواله وخضعوا اياه، فبان يجب السجدة له على ابليس، و هو اقل قدراً و ادنى منزلة منهم لكان اولى، فالاية و ان لم تتناوله منطوقاً، لكنه تتناوله مفهوماً، لكان له وجه.

و يؤيد هذا ما ذكره بعض اصحاب القلوب: ان ابليس لم يكن ممن امرهالله بالسجود لادم، و مع ذلك ادخل نفسه في زمرة المأمورين فضولا، لاستبداده بالرأى، اظهاراً للانانية والاستكبار والتفاخر.

و اما الثانى فجوابه: ان ترتيب الحكم على الوصف مشعر بالعلية ، فلما ذكر قوله: ابى واستكبر عقيب قوله: و اذ قلنا للملائكة اسجدوا لادم ، اشعر هذا التعقيب بان هذا الأباء انما حصل بسبب مخالفة هذا الامر ، لابسبب مخالفة امر اخر ، فهذا ما وجدناه فى الكتب من كلام الفريقين ، والله اعلم بحقايق الامور .

۲۰۸ حصلت هذه الأمور (تفسير الكبير)

۲۰۷ بقره ۳۶

۲۰۹ اعراف ۱۲

٠١٠ و بين ابليس لما لم تمنع ، اقتصار اللعن على ابليس ، فكيف تمنع اقتصار ذلك التكليف على الملائكة (تفسير الكبير)

# المشهد الثامن عشر في حقيقة الجن وكيفية تكونها

قد علم ان فى الوجود نفوساً ارضية قوية ، لافى غلظة النفوس السبعية والبهيمية وكثافتها و قلة ادراكها ، ولاعلى هيئات النفوس الانسانية و استعداداتها ، ليلزم تعلقها بالاجرام الكثيفة ، الغالبة عليها الارضية ، ولا فى صفاء النفوس المجردة ولطافتها ، ليتصل بالعالم العلوى و يتجرد ، او يتعلق ببعض الاجرام السماوية ، فهى اذن متعلقة باجرام عنصرية غلب عليها الهوائية والنارية اوالدخانية على اختلاف احوالها و منازلها ، سماها بعض الصوفية الصور المعلقة ، ولها علوم و ادراكات من جنس علومنا و ادراكاتنا الوهمية و اوايل العقليات ، ولماكان لنفوسها ضرب من الفعلية والكمال في اول الفطرة لغلبة النارية على ابدانها ، ليس لها امكان الترقى الى الكمالات العقلية ، كما للانسان حيث خلق ضعيفا متهيأ لقبول الاحكام القدرية، متحملا التكاليف العقلية والدينية ، معرضاً للافات والبليات والرياضات ، مبتلى بالخير والشر، قابلا للفناء والبقاء والموت والحيوة ، ولذلك يقع له الترقى من ادنى المنازل الى الاعلى المقامات ، و يصعد الى منتهى السماوات .

واما هذه النفوس الجنية فلقوة مادتها النارية ، لها فعلية صورة تضاد لفعلية صورالانوار السماوية ، ولهذا صارت مزجورة عنها ، مرجومة من معدن النور والرحمة ، لقوله تعالى : فمن يستمع الان يجدله شهابا رصداً ٢٠٠، و هو من الانوار الملكية اوالفلكية ، المضادة لها نفسا و بدناً ، و كما قال الله تعالى : لا يسمعون الى الملاء الاعلى و يقذفون من كل جانب ، دحوراً ولهم عذاب واصب الامن خطف الخطفة فاتبعه شهاب ثاقب ٢١٠ ، ولا ينكر ان يشتعل اجرامها الدخانية باشعة الكواكب ، فتحترق و تهلك او تزجر من الارتقاء الى الافق السماوى ، فانها ليست بخارجة عن حدالجواز والامكان ، وقد اخبر عنها اهل الكشف والعيان ، و نطق بها الفرقان الصادع به سيدالانس اخبر عنها اهل الكشف والعيان ، و نطق بها الفرقان الصادع به سيدالانس والجان صلوات الله عليه وآله ، هذا تحقيق وجودها ، و اما كيفية ظهورها في بعض الاوقات دون بعض ، و على بعض افرادالناس دون بعض .

فاعلم أن لها وجوداً في هذا العالم الحس، و وجوداً في عالم الغيب والتمثيل، و اما وجودها في هذا العالم، فلما مر اذما من جسمله ضرب مين اللطافة والاعتدال الا وله روح يناسبه و نفس فايضة عليه من المبدء الفعال ، و يحتمل أن يكون سبب ظهور الصورة الخفية ٢١٣ في بعض الأوقات دون بعض، أن يكون لها أبدان لطيفة مقتصدة في اللطافة ، قابلة للتخلخل و التكاثف ، فاذا صارت متكاثفة غلظ قو امها فرؤيت ، و اذا صارت متخلخلة رق قوامها و لطف جسمها فغابت عن الأبصار، كالهواء اذا صارت غيما بالتكاثف رؤى ، و اذا عادت الى لطافتها لم ير ، فإن الغيم ربما يكون بتكاثف الهواء نفسها من دون مدد من بخار البحار و غير ها ،كما تحقق في موضعه، و اما وجودها في غير هذا العالم و حضورها و ظهورها على معدن التخيل والحس المشترك، فيستفاد من مباحث النبوات والاندارات، ومسائل كيفية المعجزات والكرامات، فهذه المسألة من فروعات تلك المسائل، فان تمثل الشياطين والجن بصورها المختصة بها للنفوس الناقصة الواهنة الكاهنة، هو من قبيل تمثل الملائكة لجبر ئيل و ميكائيل بصورها المختصة بها للنفوس الكاملة النبوية ، الا ان المقامات متفاوتة علواً وسفلا، والأغراض متخالفة خيراً و شراً ، واكثر ما يقع مشاهدة الجن في مواضع المظلمة والغارات والحمامات والاتبونات والبوادي القفرة والصحاري الخالية والعمارات القديمة ، ولعل السبب في ظهور امثالها و صورها في تلك المواضع ، انالنفس اذا كانت مشغولة باعمال قوة من القوى ، ضعف اعمالها لقوة اخرى ، الا ان القوة المتخيلة حيث انها قوية جداً لقربها من عالم الملكوت، لم تصر معطلة عن شغل النفس بها ، فاذا عرض للنفس ضعف ، قــل اشتغالها بساير القوي ، و انصرف بكلها الى المتخيلة لقوتها ، وكذلك ايضاً اذا كان الاشتغال بالحواس الظاهرة قليلا بسبب ضعفها الفطري، أو بسبب دهشتها و انز جارها بادراك الامور المولمة اوالغير الملابمة ، فان النفس متى وجدت في قوة لذة ، توجهت اليها واكبت عليها ، و اذا وجدت الماً ، توجهت عنها ، و في تلك المواضع يكون اشتغال النفس بالقوى الادراكية

٢١٣ـ الصور الجنية ن ل الصور الخبيثةن م

الظاهرية قليلا، فان في المواضع الغير الخالية ربما وقع الاشتغال بجميع القوى ، وقد تشتغل ببعضها ، والنفس شديدة التوجه اليها ، و اما في المواضع الخالية فالنفس للدهشة التي تعرضها بواسطة ادراك الأمور الغير المأنوسة ، لايتوجه الى تلك القوى الا قليلا، فيرى حينئذ ما يناسب حالها و اغراضها و مآربها في عالم الأخرة بمرآة القوة المتخيلة التي هي مظهر من مظاهرها، فيقع عكسه في مرآة الحس المشترك ، فيرى مشاهدة كما ترى بالحس الظاهر ساير المحسوسات في هذا العالم ، وكثير أما يقع الاشتباه والالتباس بين ما يراه الانسان بعين الحس و ما يراه بعين الخيال ، مع انهما مختلفتا الاحكام، فرب قليل في عين الحس هو كثير في عين الخيال وبالعكس ، كما قال تعالى: واذيريكموهم اذ التقيتم في اعينكم قليلا و يقللكم في اعينهم ٢١٤، و قال: يرونهم مثليهم رأى العين ٢١٥، وما كانوا مثليهم في عالم الحس، فلو لم يرهم بعين الخيال كانت الكثرة في القليل تناقضا وكذبا، و إن كان الذي اراهم ذلك اراهم بعين الخيال كانت رؤية الكثرة في القليل حقا، و القلة في الكثير حقا ، لانه حق في الخيال ، وليس في الحس ادراك القليل كثير ا والكثير قليلا ، لاختلاف نشأتي الخيال والحس ، و هذا كماتري اللبن في الخيال فتشربه ، و لم يكن ذلك اللبن سوى عين العلم ، فمارأيته لبناً و هو علم، الأبعين الخيال.

و في كتاب اخوان الصفا ذكر في ماهية الشياطين و جنود ابليس اجمعين: ان النفوس المتجسدة الخيرة ملائكة بالقوة ، فاذا خرجت قوتها الى الفعل ، و فارقت اجسادها ، صارت ملائكة بالفعل ، و كذلك النفوس المتجسدة الشريرة هي شياطين بالقوة ، فاذا فارقت اجسادها كانت شياطين بالفعل ، فهذه النفوس الشيطانية توسوس الشيطنة بالقوة ، لتخرجها من القوة الى الفعل ، كما قال تعالى : شياطين الجن والانس يوحى بعضهم الى بعض زخرف القول غرور آ٢٠٦ ، و شياطين الانس هي النفوس المتجسدة الشريرة أنست بالاجساد ، و شياطين الجن هي النفوس الشريرة المفارقة للاجساد،

۲۱۵ آلعمر ان ۱۳

المتحجبة ۲۱۷ عن الابصار و مثل وسوسة هذه النفوس المفارقة لهذه النفوس المتجسدة، كمثل من قويت شهوته للطعام والشراب و ضعفت حرارته الهاضمة عن نضجها، فهو يشتهى و لايستمرىء، فعند ذلك تكون همته ان يرى الطعام والأكلين لها، لينظر اليهم فيستريح من الم شهواته الممنوع عنها لضعف الألة و بطلان فعل القوة، فهكذا ٢١٨ حكم تلك النفوس المفارقة، كما اشار اليهم تعالى بقوله: من شرالوسواس الخناس الذي يوسوس في صدور الناس من الجنة والناس ٢١٩ ، انتهى.

اقول: لم يعلم من هذا الكلام الا ماهية ضرب واحد من الجن ، و هو الشرير منهم المسمى بالشيطان ، و يحتمل قسمان اخران منهم ، احدهما النفوس الناقصة المفارقة عن الابدان العنصرية ، المتعلقة بالابدان المثالية، و ثانيهما النفوس القوية المتجسدة ، المتعلقة بالاجسام الدخانية النارية، كما وقعت الاشارة اليهما ، فلعل اسم الشياطين لم يقع الاعلى القسم الذي ذكره اخوان الصفا .

۲۱۷\_ المستحـجبة ن م ل المتحـجبة (رسائل) ۲۱۸\_ فهذه (رسائل) ۲۱۸\_ فهذه (رسائل)

# المنتاح الخامس

# في معرفة الربوبية

من اثبات وجودالباری عزاسمه ، و نعوت جماله و جلاله و اسمائه و افعاله ، و فیه مقدمة و مشاهد:

#### المقدمة

#### فيما يبتني عليه اكثر العلوم العقلية

و هو ان الجهات اعنى كيفية نسبة وجودالشيء الى ذاته ، الوجوب والامكان والامتناع . فالشيء اما واجب او ممكن او ممتنع . فالواجب هو ما لايقبل العدم ، اى لوفرض معدوما يلزم عنه المحال ؛ والممتنع ما لايقبل الوجود ، اى لوفرض موجوداً يلزم منه المحال ؛ والممكن مايقبل كلاالطر فين من غير استحالة ، اى لوفرض موجوداً او معدوماً لا يلزم منه محال ؛ و هده المعانى واضحة عندالعقول . والغرض من التعريف مجرد التنبيه والاخطار بالبال . فلابأس باشتمال هذه التعريفات على الدور كما فى اصل الوجود . فالواجب بالحقيقة سواء كان بالذات او بالغير ، هو الوجود على الاطلاق ؛ والممتنع بالحقيقة سواء كان بالذات او بالغير ، هو العجود على الاطلاق ؛ والممكن وهو لا يكون الا ما بالذات ، دون الذي بالغير . فليس هو نفس الممكن وهو لا يكون الا ما بالذات ، دون الذي بالغير . فليس هو نفس الوجود ولا نفس العدم ؛ بل هو الماهية والعين الثابت . فالواجب قسمان : واجب بالذات و هوالوجود الصرف التام الذي لا يشوبه عدم ولا نقص ولافتور ولا حد ولا غاية ؛ والواجب بالغير هوالوجود الناقص الذي يفتقر الى كمال

و مكمل و فاعل و محصل؛ و كذا الممتنع قسمان: ممتنع بالذات وهوالعدم الصرف الذي لايشوبه وجود اصلا ولا اسم له ولا رسم ولاحد ولاخبر عنه لفرط نقصه كما لاخبر عن ذات الواجب لفرط كماله و عنت الوجوه للحى القيوم و ممتنع بالغير هوالعدم الذي فيه شوب وجود بوجه من الوجود سابقا او لاحقا او عينا او ذهنا؛ و من هاهنا يعلم ان الواجب بالذات لاماهية له سوى الوجود البحت؛ و كذا الممتنع بالذات لا ماهية له سوى العدم الصرف. ولكل من الواجب بالغير والممتنع بالغير ماهية غير الوجود والعدم؛ وكل ماهية وذي ماهية ممكن. فمن هاهنا تحقق و ثبت: ان كل ممكن زوج تركيبي ، كما اشتهر بين الحكماء. فالأمكان حال ماهيته دائماً ، والوجوب صفة وجوده ابدا ؛ والامتناع صفة عدمه ابداً . فالوجود لايكون الا واجبا ؛ والعدم لايكون الا ممتنعا ؛ و ماهية الممكن برزخ بين نور الوجود و ظلمة العدم .

لا حقايق لها الا الاسامي . «إن هي الا اسماء سمنتموها انتم و آباؤ كم ميا انز لالله بها من سلطان » اي بر هان ؛ اذ لا يتناولها البر هان المستفاد بتوسط من العلة ، اذا جعلت حداً اوسط ، فيسمى برهان لم ، او من المعلول اذا جعل حداً اوسط، فيسمى برهان ان ؛ و ليست الماهية علة ولا معلولة ، اذالمجَعول هوالوجود؛ وكذا الجاعل هوالوجود. فالمأخوذ في البرهان بكلاقسميه هو وحود الشيء دون ماهيته ، و كذا نتيجة البرهان لايكون الانحواً من الوجود لا غير؛ و انما سمى البرهان سلطاناً لوجوب انقياد حكمه و مطاوعته لقوة حكمه و امره ؛ الا ان كل ما هو اقرب الى منبع الوجود كان اولى بالموجودية. فالوجوب شدة الوجود و تاكده. فيكون الوجوب كالوجود امراً وجودياً حقيقيا بخلاف الامكان و قسميه أ. فانهما اعتباريان سلبيان ، والوجوبات ايضاً كالوجودات متفاوتة متفاضلة في الشدة والضعف. فالوجوب كالوجود في الواجب الأول اقدم و أولى واشد في بابه من وجوب غيره ؛ و وحوب المعلول الأولكوجوده اقدم و اشد من وجوب ما بعده ؛ و هكذا الى ان ينتهى سلسلة الموجودات الى موجود وجوده عين القوة والاستعداد للإشياء اللاحقة له؛ و وجوبه عين امكانه وكماله محض نقصانه و غناه عين فقره و ربحه محض خسرانه ؛ و هي الهيولي الأولى التي بها قامت الدنيا ؛ كما ان النشأة الأخرة تقوم بالحق و بمن يعرف الحق و يؤمن به ، ولذلك قيل: زيادة المرء في دنياه نقصان و ربحه فيه غير الحق خسر ان

فقد علم ان لا وجود له بالذات لا ذات له ، والمعدوم لاشيئية له ، نعم للممكن ماهية توصف بانها شيء او ذات او موجودة ، لا ان لها وجوداً غير الوجود ولا ان لها شيئية الوجود ولالها ذات سوى ذات الوجود الا بمجرد التغاير الاعتبارى ، حيث ان للعقل ان يحلل كل مرتبة من الوجود الى مطلق الوجود و الى تعينه الذى يخصه ، بل الجوهر منها بجوهرية الوجود جوهر عينى والعرض منها بعرضية الوجود عرض عينى ؛ و هكذا في كل ماهية ؛ و من هاهنا تبلد حمار افكار بعض المتكلمين ؛ و خبت نارهم التى كلما اوقدوها للحرب اطفأهاالله وهم مخانيث الفلاسفة و سراق الحكماء،

حيث سرقوا هذه المسألة من قول المحققين العارفين: ان الماهية غير مجعولة و ان الهيولى مجرد جوهر بالقوة ولا فعلية لها الا بالصور؛ و جزاء السارق قطع يده كما حكمالله به في كتابه . فهذا السارق قطعت يده النفسانيتان اعنى القوتين النظرية والعملية نكالا منالله . فالممكن لماكان في وجوده و عدمه تابعا لغيره ؛ لانهما سيان بالنظر الى ماهيته . فاذا اتصف بشيء منهما ،كان ذلك من سبب خارج ولكن يكفى في سبب عدمه عدم سبب وجوده . فبالحقيقة وجوده يحتاج الى سبب و يستدعى سببا موجوداً يجب الممكن به مادام كونه موجوداً ؛ لا انه مهما وجد استغنى عن السبب . فان هذا خيال محال و ضلال ضلت به و اضلت طايفة من اهل الجلال ، حيث قالوا : لو جاز العدم على البارى لما اض عدمه بوجود العالم . فنفوا بذلك القول بالعلة والمعلول و ذلك الخيال مثير محمة غفيرة .

منها سد باب اثبات الصانع جل ذكره ، كما لا يخفى عندالعقلاء و منها عزل القيوم الصانع عن قيوميته و قطع فيضه عن وجوده و تعطيله عن صنعه. لان القيوم بذاته القيم لما سواه دايما ، لا فى اوقات معدودة يسيرة . فلو استغنى الممكن بعد حدوثه عنالواجب لبقى هكذا دائما ، اذ لا يعود البارى سبباً فياضا بعد ان لم يكن ، او عاد متغيراً ، تعالى عنه . هذا قول اليهود : يدالله مغلولة غلت ايديهم ولعنوا بما قالوا بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء " .

و منها قلب الحقيقة؛ فان حقيقة الممكن يحتاج الى موجد. فالممكن الفقير بالذات كيف يستغنى بذاته عن الجاعل المقومله، حتى ينقلب الممكن الفقير وإجباً غنياً. فما الحاجة به الى اثبات قلب الممكن واجبا و الى تغير في ذات الواجب كما زعمت الكرامية المثبتة لحدوث الأوصاف في ذات البارى من العلوم والارادات. فالممكن اذن ثباته و دوامه بثبات سببه و دوامه كما ان حدوثه بحدوث سببه فيما ذاته عين الحدوث والتجدد ، كالحركة عندالجمهور والطبيعة الجسمانية عندنا ، كما سيجىء بيانه ، ان الله يمسك

السموات والارض ان تزولا ؛ ولئن زالتا ان امسكهما من احد من بعده اى ممسك حقايق الممكنات ووجوداتها هوالواجب القيوم، يمسك السماوات العقول وارض النفوس عن ان تزولا ؛ ولا يؤده حفظهما . لان وجوده يستتبع وجودهما على سبيل العناية الخالية عن النقص ولاالتفات الى ما سواه . لان ذاته بذاته هو المبدأ والغاية في ايجاد الاشياء . فلا قصد ولا التفات في ايجادها واختراعها الا الى ذاته الفياضة على ما سواه ؛ وكيف لا يكون ممسكا و حافظا للسماوات والارض ، وقد قامتا بامره و سلطانه وكلمته المطاعة ، و اوحى في كل سماء امرها .

والسبب قد يكون بسيطا و قد يكون مركبا . فالبسيط هوالدى لا يتوقف تأثيره و ايجابه لمعلوله على غيره ؛ و مثل هذا السبب يكون تاما و يجب ان يكون غاية لمعلوله ، كما انه فاعل ؛ كالبارى تعالى بالنسبة الى العالم جملة ، و بالنسبة الى اشرف افراده و اجزائه و هوالعقل الاول تفضيلا ، اذالعقل الاول هو صورة الكل . فان العالم بجميع اجزائه شخص واحد و انسان واحدكبير، له وحدة الطبيعية هى صورة ذاته ، كالانسان الصغير له هوية واحدة هى صورة ذاته ، كالانسان الصغير له واحد بالفعل لاكثرة فيه بالفعل ؛ بلكثرته بالقوة . فالعالم وحدته بالفعل وكثرته بالقوة . فالعالم وحدته بالفعل وكثرته بالقوة . فالعالم وحدته بالفعل و كثرته بالقوة . فالعالم و صورته ؛ و ما سواه بمنزلة المادة القابلة لهويته و وجوده ، كما ان النفس الانسانية الشخصية هوية المادة القابلة لهويتها و هذه مسألة غامضة يحتاج دركها الى خوض شديد فى الحكمة و غور بالغ فى علم المكاشفة .

و اما السبب المركب فهو الذي يتوقف أيجاده على غيره ؛ و مثل هذا السبب لا يكون تاماً ولا يكون فاعلا محضا لاغاية له ؛ بل له غاية خارجة عنه ؛ و هذا السبب قد يكون مركبا من علل اربع : فاعل و غاية و مادة و صورة . وقد يحتاج معذلك الى الة كالنجار في النحت الى القدوم أ ؛ وشرط

۷ــ فاطر ٤١ ٩ــ آلة للنحت والنجر

كالنار في احراق الحطب الى اليبوسة؛ و وقت كتسخين الشمس وجهالارض الى الصيف؛ و مكان و وضع كاضائتها للبيت من ثقبة الكوة؛ الى ان يكون في موضع خاص من الفلك؛ و معاون و شريك كالبناء في ان يبنى بيتاً الى الفعلة. و اذا حصل سبب التام للشيء بسيطاً كان ذلك السبب او مركبا، وجب وجودالشيء والا فهو موقوف على امر منتظر هو شريك السبب او جزؤه، فلا يكون تاما و قد فرض تاما، هذا خلف. و جميع ما يعتبر في وجودالشيء على اقسام ثلاثة:

منها ما يتعلق بالفاعل ، نحو علمه و قدرته و ارادته و غيرها ؛ و منها ما يتعلق بالمفعول ككونه ممكنا ؛ ولكل مفعول امكان خاص ، كما انك وجود خاص. فكون المركب اول الصوادر من المستحيلات وكذا كون الجسم من المبدعات ممتنع بالذات؛ ولهذا قيل: شرط كون القادر فادراً، كون المقدور بحيث يقبل الوجود . اذ لا قدرة على المحال ؛ لان المحال ليس بشيء؛ والواجب قادر على كل شيء؛ و من هاهنا زعمت طائفة انالله غير قادر على ايجاد المحالات. فاطلقوا هذا اللفظ الشنيع والقول الفظيع ؟ وليس كما اطلقوا ، بل الاطلاق الصحيح والقول الحق الصريح ما قال الله سبحانه: الله خالق كل شيء ١٠، و هـذا قضية ايجابية كلية حقة ، لانقيض صادقاً لها من السالبة الجزئية ؛ و ما توهم ان بعض الاشياء خارجة عنها ، لكونها من المحالات ، فليس كذلك ؛ اذ ليست المحالات من جملة الاشياء . فنقيض قولنا كل شيء مقدور، هو قولنا: بعضالشيء غير مقدور، لا بعض اللاشيء غير مقدور؛ و مفهوم اللاشيء و ان كان شيئًا بحسب نفس المفهوم والعنوان او بهذا الاعتبار مقدور وكل مقدور كاين ، لكن الكلام في افراد اللاشيء بحسب الفرض التقديري . فانها باطلة الذوات هالكة الهويات ، لا يحمل عليها شيء من العنوانات الا بمجرد التقدير؛ و هاهنا ابحاث مذكورة في كتبنا النظرية ، يندفع هناك الشبهة المشهورة و هي شبهة كون المعدوم المطلق شيئًا ؛ والمجهول المطلق معلوماً ، بالتحقيق الذي ذكرناه ، من الفرق بين الحمل الذاتي و هو الاتحاد بين الشيئين في المفهوم ، والحمل المتعارف الصناعي ، و هوالاتحاد بين الشيئين في الوجود .

# المشهد الأول في معرفة الذات الاحدية

قد علمت ان العوالم ثلاثة: عقل و نفس و جسم . اما عالم الاعراض فهو تابع لعالم الجسم ؛ والوجود شامل لهذه الامور الاربعة بعدالاول . فصارت الطرق المؤدية الى العلم بمصدر الكل وفاعله و غايته خمسة :

احدها الطريق المأخوذ من ذاته الى ذاته ، و هى طريقة الصديقين الذين يستشهدون به عليه ؛ لانه على كل شىء شهيد، كما قال : شهدالله انه لا اله الا هو ' ' . والثانى الاستدلال عليه من وجودالعقل . والثالث من وجودالنفس. والرابع من الجسم ، كالحركات الفلكية و غيرها . و هى طريق الخليل عليه السلام .

اما طريق الأول و هو طريق الصديقين ، المشاراليه بقوله تعالى : او لم يكف بربك انه على كل شيء شهيد ٢٠ ؛ و بقوله : شهدالله ، و بقوله : الم تر الى ربك كيف مدالظل ١٣ الآية .

فنقول: انه تعالى اجل واجلى وانور واعلى من ان يدل عليه شيء من مخلوقاته و مصنوعاته. فان الهباآت المنشورة المحسوسة في اشعة الشمس والذرات المبثوثة المطموسة تحتانوارها ، الداخلة في عالم الظهور للحس من جهتها ؛ و ان كانت موجودة دونها ، كيف يعرف بها وجودالشمس و توضحها على البصر الحسى معان وجودها و نورها و عظمتها و قهرها يبهر ابصار الناظرين و يغشى انظار الباصرين ، فكيف شمس عظمة جلال الازل ، و نور اشراق الجمال الاول. فهو انور من ان ينوره ، ويدل عليه ذرات وجوده الافاضى ، وهباآت جوده الفياضى للعقول البشرية والبصاير القلبية ، التي كالخفافيش بالنسبة الى قرص الشمس ، مع ان وجودها و ظهورها و قوامها و دوامها منه و به وله واليه ؛ وكفى بالله شهيداً على نفس الوجود و ذات المعبود .

۱۸ ــ آل عمران ۱۸ ــ ۱۸ ــ فرقان ۶۵

فالنظر الى حقيقة الوجود المنبسط على كل موجود ، يعطى انه بكماله و تمامه موجود بلاشوب عدم، و يعطى انه لاثانى له فى اصل الوجود ؛ وكل ما فرضه العقل ثانيا ، فبعد تحديق النظر وجده عين الاول .

مثال ذلك ماهية الانسان مثلا، فانك لواردت ان تجد لنفس هذه الماهية الانسانية المطلقة التى لايشوبها قيد عموم ولا خصوص ولا شيء من الصغات التى يكون غير الانسانية ثانيا في الوجود لا تجده اصلا؛ اذلا تفاوت ولا تمايز في اصل الماهية و صرف الحقيقة ، بل امر مغاير لها . فهكذا حال حقيقة الوجود التى يتحقق بها كل موجود . فانا لا نعنى بالواجب الاالوجود الكامل التام الذى لايشوبه غير الوجود من الاعدام والقوى والنقايص والامكانات والقصورات ؛ وكل ما هو كذلك لاثاني له . فلو فرض في الوجود واجبان لكان احدهما غير منته الى غاية الكمال فهو ناقص ؛ وكل ناقص يحتاج الى كمال و مكمل . فيكون معلولا لغيره ، فلا يكون واجب الوجود ، وقد فرض كمال و مكمل . فيكون معلولا لغيره ، فلا يكون واجب الوجود ، وقد فرض على ذاته بانه واجب قديم قيوم لغيره ؛ و انه لاشريك له في الوجوب الذي على ذاته بانه واجب قديم قيوم لغيره ؛ و انه لاشريك له في الوجوب الذي هو كمالية الوجود و تأكده ؛ و هذا برهان لطيف ، اشار اليه الشيخ العارف ، هو كمالية الوجود و تأكده ؛ و هذا برهان لطيف ، اشار اليه الشيخ العارف ، المستشرق بانوار الالهية في كتابه المسمى بالتلويحات اللوحية والعرشية .

و لنا برهان اخر على هذا المطلب الشريف. ذكرناه فى الشواهد الربوبية ؛ يعطى توحيد الواجب الوجود ؛ و يلزم منه ان ليس فى الوجود الاهويته؛ وكون هويات الممكن لمعات من نوره و رشحات من بحر وجوده . فاذن ليس فى الوجود الاهو . و هذا تفسير الايات الثلاث المذكورة ؛ و الاستشهاد به لا بغيره عليه من شيم النفوس الزكية التي هي من نور الملكوت و سناء اللاهوت ، كيف لا ؟ والعلوم الالهية التي جاءت في عالمنا هذا انما جاءت بها النفوس من عالم الاله و معدن الارواح . اذ هي كانت فيه مشاهدة لصورة شاهد الجلال ؛ قاطنة على الماحة الكمال . الا ترى الي قوله تعالى مدحاً لانبياً ابي البشر ادم الذي كنا في صلبه قبل مجيئنا الى هذا العالم : و علم ادم الاسماء كلها من و تلك الاسماء التي هي عين المسميات من حقايق علم ادم الاسماء كلها من و تلك الاسماء التي هي عين المسميات من حقايق

الموجودية من جهة نقايصها وامكاناتها و افتقاراتها نظر الى الافعال الوجودية من جهة نقايصها وامكاناتها و افتقاراتها نظر الى الصانع الكامل المعطى الغنى المغنى . فهذا يدل على ان النفوس حيثما كانت فى صلب ابيها الشامخ العالى ، مشاهدة له تعالى بواسطة نقايصها المستدعية للصنع والتكميل ، كما نبهت الآية القايلة : الم تر الى ربك كيف مدالظل ". اى انظر الى الذى مدالظل ؛ مع انه سمى هذا الرائى رائياً الى رب الظل ؛ و كذا قوله عز وجل خطابا للذرات المنبسطة من اصلاب ابيها المقدس الكاينه فى ظهر والدها الاقدس : الست بربكم قالوا بلى " ولو لم يكونوا شاهدين مشاهدين لحماله ، كيف اعترفوا بالهيته و اقروا بربوبيته ، فضلا عن كونه ربالهم و كونهم عبيداً له . فان فى قوله : بربكم ، ربوبيته " مع اضافة مخصوصة لها اليهم .

و في الاية دقيقة اخرى، و هي انه استفهم منها الاقرار منهم بربوبيته لا بوجوده، تنبيهاً على ان الاقرار بوجوده مركوز في بداية العقول و اوايل فطر النفوس، فدلت الاية على ان معرفة الصانع غريزية للعقول السليمة، ضرورية للطباع المستقيمة، فلهذا يجب القتل على من انكر و جحد وجود الصانع في جميع الشرايع. فانه ينكر الضروريات الفطرة الاولية، وكذا من جحد اصل الوجود كاهل السفسطة، فيجب ان يقتل مع زيادة ايلام بالضرب و احراق بالنار، لئلا يقول الضرب واللاضرب واحد والنار واللانار واحد. فمن انكر مطلق الوجود فانكاره موجود. فدل على وجود موجود، فهذا المنكر للوجودموجود لامحالة. فما ابعد عن توهم انكار المنكرين ماسلبه فهذا المنكر للوجودموجود لامحالة. فما ابعد عن توهم انكار المنكرين ماسلبه يؤدى الى اثباته، وما انكاره يوجب الاقرار به. فكشفنا عنك غطاعك فبصرك اليوم حديد أن فالاية دلت على ان النفس ألا كانت مشاهدة للجمال المطلق في عالمها الذي هو بلدة الحرام و مدينة السلام و موطن ابيها الاصلى و مولد روحها القدسي. فاما في هذا العالم الذي هو دار الغربة و وطن الفرقة و

۱۷۷ اعرا**ف** ۱۷۲

۱۹ ـ ق ۲۲

۱۹\_ فرقان ۶۵

۱۸ــ ربوبية ن م ل

۲۰ النفوس ن ل

الكربة ، فلكونها محجوبة بالقوى والنقايص والرذائل البدنية و الاخلاق الخسيسة الدنية ، عميت بصيرته عن رؤية الحق و مشاهدة جماله و جلاله. فان الغريب اعمى ، و تلك العوارض كالحجاب بين مقلتنا و قرص الشمس . فلهذا صارت النفوس محتاجة الى قايد و وسيلة ؛ مثل اعمى الفقير الى فلهذا صارت النفوس محتاجة الى قايد و وسيلة ؛ مثل اعمى الفقير الى العصا قايدا له الى مقصده الاقصى ؛ و الى هذا المعنى اشار سيدنا عليه و آله السلام : انالله خلق الخلق كلهم حنفاء ؛ فاحتالهم الشيطان ؛ و مثله قوله : لولا ان الشياطين يحومون على قلوب بنى آدم، لنظروا الى ملكوت السماء، و قوله : كل مولود يولد على الفطرة ... الحديث ؛ و كل هذه رشحات و قطرات من وابل القران ، نحو قوله تعالى: فطرةالله التى فطرالناس عليها ألى فطرة الله المنزاة عن النقص والشين ؛ و نحوه قوله : لقد خلقنا الانسان في احسن تقويم ٢٦ ، صفاء و نقاوة من كدورات الاثام والاوزار والذنوب ، منزهاً عن المعاصى والمناهى والعيوب ، ثم رددناه اسفل سافلين ٢٣ ، و هو تعلقه بالقوى و تشبثه بالالات و الجوارح البدنية .

و اما قوله صلى الله عليه وآله: ان الله خلق الخلق في ظلمة ثم رش عليهم من نوره؛ فهى خلقة البدن و هى ظلمة محفوفة بنورين سابق ولاحق فالنور السابق هو مبدء الفطرة ، والنور اللاحق هو ما يلحق بعد تطهيرها عن ادناس الرذايل النفسانية و ادناس الطبيعية بالعمل ، ليتحلى بالفضايل العقلية من جهة الكمال العلمى . فبهذا التبيان بان كون معرفة الحق الاول ضرورية مستغنية عن البرهان للفطرة ٢٠ الاصلية للارواح ، استغناء الصباح عن المصباح ، والاستشهاد عليه ، لانه من دأب اصحاب البرهان المتفكرين في خلق السموات والارض ، قائلين : ربنا ما خلقت هذا باطلا ٢٠ ؛ وهم ايضاً ممدوحون مدحهم الله تعالى ؛ الا ان مرتبتهم بعد مرتبة اصحاب المشاهدة

۲۲ تین ۶

۲۱ ـ روم ۳۰

۲۳ ـ تين ٥

٢٤ عن البرهان للفطر ن ل و فى النسخة المطبوعة: ضرورية للفطرة الاصلية للارواح، مستغنية
 عن البرهان، استغناء الصباح.

والعيان؛ و هذا المقام هوالذى قال فيه حكيمالعرب و امام الحلايق عليه السلام: لوكشف الغطاء ماازددت يقينا، و قال عليه السلام: ما رأيت شيئًا الا و رأيت الله فيه او قبله على اختلاف الروايتين؛ وكلاهما صحيح؛ و قال آخر: رآى قلبى ربى. فالعلم بوجود واجب الوجود ان كان مستفاداً من البرهان فهو اليقين و ان كان حاصلا دون مزاحمة البرهان يسمى رؤية و مشاهدة و عياناً و احساناً، كما فى قوله صلى الله عليه و آله: الاحسان ان تعبد الله كانك تراه.

فقد تقرر في هذا المقام الكلام المشهور من افاضل السلف واكابر الخلف: ان ليس في الوجود الا الواحد الحق؛ و معنى قول الخلايق طراً: لااله الاالله مع زيادة فرق؛ و هو ان الثاني نفي صفة الالهية عن ما سواه ، مع مفهوم جواز وجوده غير منطوق ، والاول نفي الوجود عما سواه منطوقا ، ونفي الوجود يتضمن نفي كماله دون العكس؛ ولاشك ان الاول ابلغ في التوحيد و ادخل في التحقيق من الثاني؛ ولاجل ذلك قال بعض اعاظم الاسلام ٢٠ : لا اله الاالله شهادة العوام ، ولاهو الاهو شهادة الخواص؛ و مسن المدققين من زاد عليه فقال: هاهنا خمس مقامات: لا اله الاالله ولاهو الاهو . والفرق بين الهوية و هي وجوده مع نفيه عماعداه؛ والثالث اثبات المشاهدة مع نفيها عما سواه؛ والثاني اثبات الهوية و هي وجوده مع نفيه عماعداه؛ والثالث اثبات المشاهدة مع نفيها عما سواه؛ والرابع اقرب من المشاهدة اذهي يقتضى الاثنينية و هو الاتحاد المشاراليه بقول الحلاج: انا من اهوى و من اهوى انا ١٨٠ .

رق الـزجاج و رقت الخمر فتشابهـا و تشاكـل الامـر فكـأنهـا خمـر ولا قـدح وكـأنـه قـدح ولا خمـر فقدح الروح متى ملأ صرفـاً من مشعشعة راح الطهور الكافـورى الذى للمقربين والابرار او ممزوجـا بصفاء الاشعة والنور مـنالشراب

٢٦ و هو ابوحامد الغزالي في كتابه المشهور بمشكاة الانوار في خاتمة فصل الأول.

۲۷ ــ قصص ۸۸

٢٨\_ و بخطه قدس سره : نحن روحان حللنا بدنا + فاذا ابصرتنا ابصرته + و اذا ابصرته ابصرتنا .

الزنجبيلى على يدساقى شاهد الجمال فى مجلس انس صاحب الجلال ، كما وعدنا وعدا حقا . عينا يشرب بها عبادالله يفجرونها تفجيرا ٢٩ ، و سقيهم ربهم شرابا طهورا ٣٠ ؛ والصرف من الطهور العشقى الوجودى ، و ان كان اجل رتبة ، الا ان الممزوج بمحبة صفات الجلال و شوقها ، احلى فى المذاق واسخر لقلوب العشاق .

عليك بها صرفا و ان شئت مزجها

فعدلك عن ظلم الحبيب هوالظلم

فشراب المعرفة المفيدة لعشق الحبيب الأول ، اذا ورد في كأس قلوب العشاق الالهيين ، القاعدين في مقعد صدق عند مليك مقتدر "" ، يطيش لطافة و خفة و طهارة و عفة و يحف بما حواها طيراناً و وجداً و دوراناً و طيشاً و عيشاً ، لا يكاد يقاس به عيش و لذة و سرور و بهجة ، كما اشاراليه ابونواس:

ثقلت زجاجات اتتنا فرغا حتى اذ املئت بصرف الراح خفت و كادت تستطير بماحوت ان الجسوم تخف بالارواح

فتلك الانوار العقلية المتشعشعة عن سناء الجبروت ، تتنوربها نفوس العارفين ؛ وهي روحها وعقلها المخرج اياها من القوة الى الفعل ، كما يخرج لون الشراب لون الاناء التي لالون له في ذاته من القوة الى الفعل ، كما ستعلم من اتحاد العقل المنفعل من النفس بفيض العقل الفعال . فمتى صبت فيها راح الروح والعرفان والوجدان ، تطرب طرباً و طلبا ؛ و ترنم عشقا و شوقا . فقال ما قال كما هو عادة السكاري .

والخامس اثبات جلال هويته و تحقيق كمال انيته من غير التفات الى ماسواه نفيا و اثباتا ، بل يفنى السالك عن نفسه و عن فنائه عن نفسه ، فلا ينظر الااليه ، ولا يرى احداً سواه ، ولا يشاهد صمداً الااياه حتى عرفانه ، فلا يتبجح ٣٠ بعرفانه من حيث هو عرفانه ، بل من حيث هو المعروف به ، كما

۲۹ ـ دهر ۲ ۳۱ ـ قمر ۵۰ قال عزوجل: مازاغ البصر و ما طغی "، و هذا اعلى المنازل و اشمخ المقامات، فلم يبق مسلك بعده لسالك و لا مملكة ورائه المالك، و حالئذ يقول جبار الملكوت و قهار الجبروت لمن الملك اليوم؟ فيجيب ذاته عن ذاته لذاته: لله الواحد القهار ".

فالمرتبة الاولى توحيد العوام والثانية مقام الخواص من العلماء و الشالشة مقام عوام من الاولياء و السرابعة مقام الخواص من الاولياء و بعض الانبياء والخامسة مقام افصل الانبياء وسيد الاولياء والاصفياء ، الذي دنى فتدلى فكان قاب قوسين اوادنى " ؛ و هذا المقام لا يمكن ان يحصل الا بجذبة من جانب الحق ، لقصور الخلق عن البلوغ اليه ، و لهذا قال عز وجل فى حقه صلى الله عليه و آله : سبحان الذي البرى بعبده ليلا " ؛ و الاسراء هوالاذهاب قسراً ، لانه كان حبيباً محبوباً ؛ والمحبوب يجذبه المحب القادر عليه جبراً ، و غيره من الانبياء عليهم السلام كانوا سالكين اليه ؛ كما قال ابر اهيم عليه السلام : انى ذاهب الى ربى سيهدين " ؛ و قال تعالى فى حق موسى : و لما جاء موسى لميقاتنا و كلمه ربه " . فانظر الى تفاوت الحال و تفاضل الكمال فى حق هؤلاء الافاضل من الانبياء عليهم السلام .

# الطريقة الثانية الاستدلال بالعقل عليه

و هو انه ثبت بالبرهان وجود العقل من عدة جهات:

منها: جهة كيفية التلازم بين الهيولى والصورة ، حين يبين هناك ان الصورة المطلقة يتقدم وجودها على وجود الهيولى ، و انها شريكة علة الهيولى ، و هى الأمر القدسى الحافظ اياها عن الدثور ، بايراد البدل المعقب للسابقة من الصور باللاحقة منها .

۳۶\_ غافر ۱۹ ۳۲\_ اسراء ۱ ۳۸\_ اعراف ۱۶۳

۳۳ نجم ۱۷

٣٥ ئجم ٨

٣٧\_ صافات ٩٩

و منها: جهة اثبات الغاية في حركات الافلاك، و انها يجب ان يكون مطلوبا عقليا، لبرائتها عن الغرض الشهوى كجلب مشتهى، او الغضبى كدفع مضرة، او الامر السفلى، او الامر المظنون وقوعه او غير ذلك، كما فصل في مقامه.

و منها : جهة اثبات المحرك الفاعلى لها ، لكون حركاتها دائمة ، فلا يكون محركها الا قوة عقلية .

ومنها: جهة اثبات الفاعل الموجد لتلك الأجرام المحيط بعضها لبعض، من حيث ان موجدها لكونها متكثرة ليس ذاتا احديا واجبيا ولا بعضها علة للبعض، اما ان الحاوى لا علية له. فلاستلز امه امكان الخلأ، و اما المحوى فلكونه احقر من الحاوى، فلا يوجدشىء ما هو اشرف و اعظم منه ؛ ولبرهان اخر عام فى ان علة الجسم لايمكن ان يكون جسما آخر.

و منها : جهة استكمال النفس و خروجها من القوة الى الفعل في باب العقل و المعقول .

و منها: غير هذه الجهات التي ذكرناها، فاذا ثبت وجود العقل و هو جوهر مجرد عن المادة بالكلية، حي عالم بذاته، فهو يعدى الى الحق، و هو برهان على وجود الواحد الاحد الصمد. لانه ان كان واجبا لذاته فهو المرام، والا فينتهى اليه.

وهذه الطريقة اشرف الطرق بعد الطريقة الاولى ، و ان كانت غامضة ؛ بل كونها اغمض دليل على كونها اشرف ، و شرافتها بان العقل كما دل بوجوده على موجود هو واجب الوجود ، دل ايضاً بصفاته الكمالية على صفات جلاله و اكرامه و وحدانيته . لانه لما كان حياً لذاته قائماً بنفسه عالما قادراً كاملا ، دل على حى قيوم علام بالحقايق كلها ، قادر على كل مايشاء ؛ و هو فوق التمام والكمال . لان واهب الكمالات والفضايل لا يجوز ان يكون قاصرا عنها ، بل يجب ضرورة ان يكون اكمل و اجل من الموهوب له فيها ، فضلا عن ذاته ؛ لان الاكمل الافضل يدل على اكملية الذات و افضليتها ، و كذا افضل الافعال و اكملها يدل على افضل صفات مبدعها . فدلالة الجسم و احواله كالحركة و غيرها و هي اخس الافعال ، ليست

كدلالة العقل و احواله ، و هو اشرف الافعال على فضيلة المبدأ و فضيلة صفاته . فكون الجسم دل على مكون له ، و حركته دلت على محرك يباشر تحريكه .

و اما العقل فذاته لما كانت مجردة عن المواد و علايقها ، دل على وجود مبدع واحد مجرد عن الممكنات ، غني على الاطلاق ؛ و كذاعلمه يدل على مفيض العقل و واهب النور والحيوة ؛ و وحدته دلت على الفرد الأحد الصمد؛ لأن الكثير لا يفعل الفرد الواحد، بل الفرد هوالذي يفعل الكثير، كما اشار اليه قوله تعالى: سبحان الذي خلق الأزواج كلها ٣٩ ، نزه نفسه عن الزوج؛ اذ هو خالق كل الازواج؛ و مثل هذه الآية قوله: و من كل شيء خلقنا زوجين لعلكم تذكرون ؛ ، انه فرد . لأن خالق الأزواج كلها لوكان زوجا ، لكان خالقا لنفسه و لزوجه ، ضرورة ان خالق كل زوج لابد و ان يكون اولا خالقا لافراده ثم له ، اذ خلق الازواج ثم افرادها ممتنع ضرورة فهو ليس بزوج و لا له زوج و لا ولد ، بديع السموات والارض اني يكون له ولد ، و لم تكن له صاحبة ١٩ ، و خلق كل شيء ازواجا ، لان كل ممكن زوج تركيبي ، والواجب هوالفرد الاحد ، لكونه مبدأ الازواج و اعتبر بالإعداد ، إذ كل عدد قليلة و كثيرة فهو فعل الواحد و معلوله ، و من هاهنا نشأ اكثر اعتناء الحكيم الكامل فيثاغورس واصحابه باشتغالهم بالبحث عن ارثماطيقي و خواص الاعداد و مراتبها ، و كيفية نشأتها من الواحد و عودها اليه؛ اذا لكل منه بدء واليه يعود؛ لأن طريقتهم هذه هادية لهم الى معرفة الصانع البديع ، و صفاته و اثاره و افعاله ، و مؤدية بهم الى الكشف عن احوال ذاته ، و هي النظر في احوال الوحدة والواحد الحقيقي و نسبة الكثرة والعدد اليه ، كما إن طريقة بعض الحكماء في معرفة الحق و صفاته و افعاله ، النظر في احوال الوجود والموجود بما هو موجود ؛ و كلتاهما طريقة واحدة في الحقيقة ؛ إذ الوجود والوحدة متحدان حقيقة و ذاتاً ، متساوقان و متلازمان مفهوما و اعتباراً ، و كذا طريقة النور للاشر اقيين

٤٠ ذاريات ٤٩

طريقة العشق لطايفة من الصوفية يرجع ايضاً عند التعمق الى طريقة الوجود اذ النور عين الوجود كما بينا فى حواشى حكمة الاشراق ، و كذا الوجود لذيذ ومحبوب اينما كان. لانه خير محض. لكنه يتفاوت فى المحبوبية والمعشوقية بحسب تفاوته فى الكمال والاشدية . فكل وجود هو اقوى واكد و اظهر واخلص عن شوائب النقايص و ملابس الكدورت ، فهو آثر و اشرف واحب عند المدرك ؛ و لهذا جميع الاشياء طالبة لكمالاته الوجودية ، هو عاشقة للاول تعالى ، متوجهة نحوه ؛ والعارف المشتاق الى الحق يعشق جميع الاشياء على قدر حصتها من الوجود و نصيبها من خزانة الخير والجود ، اذا لكل نشأ من فيض جوده و نشأ من اشراق جلال نوره فى الاشياء ، والى الله ترجع الامور ٢٤٠ .

### الطريقة الثالثة

الاستدال بالنفس اليه ، لان النفس نور من انوارالله الفايض على الهيكل البشرى ؛ وهى ايضاً جوهر حى قائم بذاته عالم مريد سميع بصير قادر و ليس بقديم ؛ بل هو ممكن حادث ؛ فيحتاج الى مؤثر قديم حى قيوم عالم قادر مريد سميع بصير على وجه اعلى والطف . لان النفس لكونها فى مبدأ الفطرة خالية عن العلوم وهى عقل بالقوة ؛ ثم يصير عقلا بالفعل . فلها معلم مكمل آخر . اذ الشيء لا يستكمل ذاته و معلمه ، ان لم يكن عقلا بالفعل فى اصل الفطرة ، فيحتاج الى معلم آخر ؛ وهكذا فيتسلسل . فمعلمه لامحالة جوهر كامل عقلى كما قال تعالى : علمه شديد القوى تنه ، و وجود الجوهر الكامل العقلى دليل على وجود المبدأ الاول تعالى كما علمت . فطريق الاستدلال بالنفس ، على وجوده تعالى ، على نهج ما ذكر ناه فى العقل ؛ الا المسلك عين السالك فيه و اما منهج العقل فلكونه اشرف ، و شرف الدلالة المسلك عين السالك فيه و اما منهج العقل دليل اشرف و انور و اقرب الى بقدر شرف الدليل ؛ ولا شبهة فى ان العقل دليل اشرف و انور و اقرب الى المطلوب من دليل النفس ، اذ لها علاقة ما مع الاجرام و المادة بالتحريك

والتدبير ، لحاجتها الى البدن في التكميل و التنوير ، والعقل لبرائته عن هذه العلايق و العوايق بالكلية ، ادل على المقصود و اقرب من ذات المعبود.

# الطريقة الرابعة

الاستدلال بالجسم عليه، و ذلك لان الاجسام مشتركة في الجسمية، متماثلة في الجسم بالمعنى الذي هو مادة ، اي مأخوذ بشرط ان لا يعتبر معه غيره ، و ان لم تكن متماثلة في الجسم بالمعنى الذي هو جنس، اى مأخوذ لا بشرط شيء معه وجوداً او عدماً ؛ فالجسم بالمعنى الأول لكونه متحدالنوع في الجميع، لا يتميز الا بامور زايدة على ذاته خارجة عنها ؛ كالمقادير والهيئات والكمالات والصور؛ فعلة هذه المفارقات اللاحقة ان كانت هي الجسمية المشتركة ، يلزم اتفاق الكل فيها ، ضرورة انالنمعلول لإيفارق العلة ، والعلة مشتركة ، فيكون معلولها مشتركا ، فلا افتراق بين الاجرام ، و اذ لا افتراق فلا مشاركة ايضاً . فثبت ان علة هذه المخصصات شيء غير الجسمية و غير الجسم بما هو جسم، و لا امر لازمله بما هو هو ماهية او وجودا، و لاقوة جسمانية قائمة بالجسمية، لان تأثيرها بعد وجودها ووجودها لا يحصل الابعد تشخصها و تعينها بالمادة و عوارضها ؛ والكلام في اول ما يتميز به جسم من الاجسام؛ فيلزم تقدم الشيء على نفسه ، ولان تأثير القوى الجسمانية لايكون الا بمشاركة الوضع كما بين في مقامه ، و خلاصة ذلك : ان نحو الوجود في مثل هذه الاشياء اي الاجسام و لواحقها ، وجود امر ذي وضع ، لكونها في عالم التقدير والمساحة ، وكل ماله قدر بالذات كالجسم ، او بالتبع كلوا حقه ، ف لا يخلو عـن الـوضع مطلقاً ، و كـل ما لا يكون فـي وجـوده خارجاً عن الوضع، فلا يكون في ايجاده ايضاً خارجاً عن الوضع. اذ الإيجاد فرع الوجود و متقوم بالوجود، فما وجوده وضعي، ايجاده وضعي؛ فلا تأثير له بالقياس الى ما لا وضع له. فالقوة القائمة بالجسم لا تأثير لها فيه بالايجاد، اذ لا وضع له بالقياس الى ما تحله و يقوم به، ولا تأثير لها ايضاً في غير محله بالإيجاد؛ اذ تأثيرها فيه بعد وضعها بالنسبة اليه؛ و لا وضع للشيء بالنسبة الى معدوم الأبعد وجوده . فاذا وجد ذلك الشيء فقد وجد

لا بتلك القوة ، نعم يمكن تأثير القوة في آخر بوجه آخر ، مثل التهيئة لمادته الموجودة قبله بالإعداد و نحوه، لا بالإيجاد؛ او مثل أن يؤثر لا في وجود الجسم، ولا في وجود امر محصل لوجوده من المخصصات الفصلية، بل في امر زايد عليه و على خصوصيته ، كالنار تؤثر في تسخين الجسم ، و الشمس تؤثر في إضائته بعد تحقق النسبة الوضعية بينها وبينه ، فقد علم ان لأجسم من الأجسام و لا قوة من قواه مما يؤثر في وجود جسم ولا في وجود قوة او صفة مختصة به محصلة له ، ولا النفس مما يؤثر في جسم او ما يقوم لجسم، و ذلك لما عرفت انها و ان كانت مجردة الحقيقة والذات، فهي جسمانية الفعل و التأثير ، فلا تأثير لها في شيء بالابداع والانشاء ، الا بعد ان يرتفع عن دارها و يرجع الى قرارها و يصل الى مقام العقل ، فحينتُذ يؤثر في انشاء ما يريد بقوة العزيز الحميد، فتعين ان يكون المؤثر في الإحسام هو العقل الفعال المؤيد بنور المبدأ المتعال، كماقال تعالى: والسماء بنيناها بايد 34، اخبر بان السماء مبني بايده و هو القوة او جميع اليد؛ و على التقديرين فهي العقول الفعالة بامره ، كما قال في حق آدم : خلقت بيدي على الكن العقول ممكنة محتاجة الى من هو غير محتاج الى الغير ، و ذلك هو المطلوب الواجب الحق.

و قد اوثر من دعوات الابرار: يا منتهى الحاجات، اى من جهة المبدئية، و غاية الرغبات، اى من جهة الغائية؛ فقد دلت الاجسام و هى عالم الخلق باختلاف هيئاتها و مقاديرها على العقول؛ و هى عالم الامرالمطاع للاجسام؛ و عالم العقل دل على ذات من له الخلق والامر. فان امرالله المطاع و كلمته التامة يدل على من يقوم به الامر والكلمة؛ كما ان الكلام يدل على المتكلم والكتاب يدل على الكاتب. فوجود عالم الجسم و عالم الخلق منه تعالى كوجود الكتابة من الكاتب، و لهذا يقع فى زمان و مكان كالكتابة لابد لها من مادة و من زمان و من واسطة كالقلم؛ و وجود عالم العقل منه تعالى كوجود الكلام من المتكلم، بل كوجود الامر من الامر؛ و هو كلمة كن الوارد منه على وجه الابداع دفعة، كما قال: و ما امرنا الا

واحدة كلمح بالبصراو هو اقرب أن و وجودات الاجسام و ان كانت زمانية بالنسبة الى من يكون مقيدا بالزمان ، محصوراً في مضيق المكان ، لكنها بالقياس اليه متساوية الاقدام ، ولذلك قال : ما خلقكم ولا بعثكم الا كنفس واحدة واحدة أن .

#### الطريقة الخامسة

الاستدلال عليه تعالى باحوال الجسم و عوارضه ، واظهر العوارض له و اشملها هي الحركة ، اذ لا يخلو جسم من الاجسام عنها اما دائما كالفلكيات و اما في بعض الاوقات كالارضيات ، والحركة دلت من حيث حدوثها على ان لها سبباً و لسببها سبباً ، و هكذا الى لا نهاية . فيستدعى زمانا متصلا لا مقطع له ، و هما لكونهما عرضين غير قارين ، يستدعيان قابلا دايم الحركة و فاعلا دايم الافاضة عليه . فقابل الحركة والزمان جرم ابداعي ، شأنه التبدل و الاستحالة ، و فاعلهما امر غير زماني موجد للزمان و ما معه في التبدل و الاستحالة ، و فاعلهما امر غير زماني موجد للزمان و ما معه في اي التقديرين يلزم المطلوب ؛ والحركة دلت ايضاً من حيث جهتها و فاعلها و غايتها على الحق الاول . اما دلالتها من حيث الجهة فانها دلت من حيث الجهة الى محدد للجهات والامكنة ، و هو لابد ان يكون جرماً ابداعياً لا يكون في مكان ولا جهة ، بل يكون برزخاً جامعاً للحدين ، حد الى عالم القيامة و نشأة الاخرة .

و اما من حيث محركها الفاعلى ، فانه اما طبيعة و قد علمت حاجتها الى المفارق و اما ارادة ، و قد علمت حاجة النفس اليه و اما قسر ؛ والقسر راجع اما الى الطبع او الى النفس و قد علمت حالهما من الحاجة الى العقل المفارق ، والعقل مفتقر الى الصانع البارى .

واما من حيث محركها الغائي، فان غاية الحركات الكلية لعدم انقطاعها لا يجوز ان يكون امرا منقطعا زمانيا لدثوره و زواله. فيوجب قطع الحركة

والطلب، لكن الطلب والحركة غير متناه؛ فالمطلوب يجب ان يكون امرا دائميا خارجاً عن حدالانقطاع والدثور، مفارقا عن عالم الحركة والفساد؛ فيكون امراً قدسياً واجب الوجود، او ما ينتهى اليه و يتقوم به، تبارك اسم ربك ذي الجلال والاكرام <sup>44</sup>.

فهذه هى الطرق الخمسة المؤدية الى مبدع الكل ، و هى كليات العوالم من غير تعرض لجزئياتها و يمكن حصرها فى هذه و هى ان الموجود الممكن اما جوهر او عرض ، والعرض هو الحركة كما ثبت ، والجوهر ان كان متحيزاً ذو وضع فهو الجسم ، و ان كان غير ذى وضع فلا يخلو اما ان يكون مدبرا للجسم و هو النفس ، اولا و هو العقل ، او امر مشترك بين هذه الاربعة وهو الوجود . فقد لاح وجه الحصر للطريق فى هذه الخمسة و هى منازل السائرين و معالم الدين و مسالك اهل اليقين و صراطهم المستقيم الى غير ذلك من العبارات .

و هذه صراط جميع الانبياء والمرسلين و اهلالله الواصلين ولاطريق الى الحق سوى هذه ، سواء سلكها السالك على طريقة الفكر و ترتيب المقدمات كما فعله الحكماء اوعلى طريقة المحدس والالهام، ودفع الوساوس بالرياضة كما هو شيمة الانبياء عليهم السلام ، وكل طريق هو غير احدى هذه الطرق فهو طريق الشرك و سبيل الشيطان و سالكه يتأدى الى الفرقة و عذاب النيران ، ويضل عن طريق التوحيد و يحق عليه الوعيدكما قال تعالى : قل هذه سبيلى ادعو الى الله على بصيرة انا و من اتبعنى ، و سبحان الله و ما انا من المشركين و قوله : شرع لكم من الدين ما وصى به نوحاً والذي اوحينا اليك و ما وصينا به ابر اهيم و موسى و عيسى ان اقيموا الدين ولا تتفرقوا " او قوله : كذلك يوحى اليك والى الذين من قبلك الله العزيز ويز كيهم و يعلمهم الكتاب والحكمة الى قوله : ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء ويز كيهم و يعلمهم الكتاب والحكمة الى قوله : ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء

۶۹\_ یوسف ۱۰۸

والله ذو الفضل العظيم ٢٠ و قوله: و من يؤت الحكمة فقد او تي خير اكثير ا ٣٠.

### المشهد الثاني فيالصفات السلبية

اعلم انالصفات اما سلبية و اما ثبوتية . وقد عبر القران عن هاتين بقوله: تبارك اسم ربك ذى الجلال والاكرام و . فصفة الجلال ما جلت ذاته عن مشابهة الغير و صفة الاكرام ما كرمت ذاته بها و تجملت . فالاولى سلوب عن النقايص و جميعها يرجع في حقه تعالى الى سلب واحد هو سلب الامكان عنه تعالى ، والثانية ايجاب للكمالات و جميعها يرجع في حقه تعالى الى وجوب الوجود ، و هاهنا قسم اخر يمكن ادراجه تحت الصفات الثبوتية حتى يكون قسم القسم ، و يمكن جعلها قسيما لها و هى الصفات الإضافية كالمبدئية والاولية والرازقية والرأفة والرحمة و نحوهما ، وجميعها يرجع الى اضافة واحدة و هى اضافة الالهية ، هكذا حقق هذا المقام والافيؤدى الى انثلام الوحدة .

قسمة اخرى رباعية للصفات الثبوتية ، و هي انها اما محسوسة او معقولة و كل منهما اما عين الموصوف او غيره . فهذه اربعة اقسام : الاول كالمتصل للجسم والثاني كالاسودله والثالث كالعالم للعقل والرابع كالعالم للانسان .

فنقول: صفة البارى اعنى الكمالية الثبوتية ليست من قبيل المحسوسات، اذ هو اجل من ان يناله حس ولا من قبيل الصفات الزايدة لازمة كانت او مفارقة، والالزم ان يكون عاريا في مرتبة الذات من حيث هي، فيكون للغير تأثير في كماله و تمامه، و يؤدى الى الدور المستحيل و على قاعدة الاشراق بلزم ان يكون ذاته انور من ذاته اذتنور بانوار صفاته. فالكل مستحيل ولان الفطرة حاكمة بان ذاتا ما يكون كمالها بنفس ذاتها و اشرف من ذات استكملت بامر زايد على ذاته، و على الجملة ليس في ذاته لكونه مبدأ سلسلة الخيرات الوجودية والافاضات النورية شيء ما بالقوة اصلا، ولا فيه جهة

٥٢ جمعه ٢ الي ٤

امكانية بل كله وجود بلا عدم و فعل بلا قوة و وجوب بلا امكان و خير بلاشر و ايجاب بلا تعطيل و اختيار بلا ترديد و وجود بلا تقصير واعطاء بلا امساك . اذالوجود الواجبى ابى عن القوة والانفعال . فقو ته فعله و فعله قو ته ، والقوة فيه ليست بمعنى الانفعال بل بمعنى الفعل الابداعى . فهو الظاهر الباطن و لهذا قيل : مالله سر الا و هو ظاهر على السنة خلقه ، اى كل كمالاته واسراره و جهاته هى عين ذاته ، اذ هى فيه بالفعل الذى هو ظاهر لا بالقوة التى هى باطنه ، اذالظهور شأن الوجود ، والخفاء والبطون شأن العدم ، الا ان غاية باطنه ، اذالظهور يؤدى الى البطون والكمون عن المدارك الضعيفة لاستيلائه عليها ، الظهور يؤدى الى البطون والكمون عن المدارك الضعيفة لاستيلائه عليها ، فيقهرها و يبهرها ، و لهذا جاء فى الكتاب العزيز : هو الظاهر والباطن ثن معناء ان ظهوره بطونه و بطونه ظهوره ، فهو ظاهر لانه نور و باطن لانه نور الانوار .

فقد علم ان صفاته عين ذاته ، اى وجودها بعينه وجودالواجب. فهى كلها واجبة الوجود من غير تعددفى الوجود، واليه يرجع كلام امام الموحدين و امير المؤمنين عليه السلام: كمال التوحيد نفى الصفات ، اى نفى وجود زايد للصفات ، لا ان جميعها مفهوم واحد والالكانت الفاظها مترادفة لافايدة فى اثباتها له تعالى و يلزم التعطيل ، بل الحق: ان الحق ذو معان كثيرة و نعوت وفضايل متوافرة، بل فيه كل الفضايل والنعوت الكمالية اذمنه انبجست الحقايق والخيرات ، و هو عين الاعيان . فنسبة الصفات الثبوتية اليه كنسبة الماهية الى الوجود . فيماله ماهية و وجود والواجب لاماهية له ، اى لايتصور مرتبة فى نفس الامرلم يكن هو بحسبها موجود الانه موجود بجميع الاعتبارات والحيثيات .

فمن جملة الصفات السلبية انه ليس بجوهر اذ لاماهية له ولا بعرض لحاجته الى موضوع ، والله غنى عن غيره ، ولا بجسم لتركبه من المادة والصورة عند بعض بحسب الوجود ، او من الجسمية و خصوصية المقدار عند اخرين بحسب الذات ، والواجب بسيط الحقيقة ، و لقبول القسمة الموجبة لابطال الوحدة الاتصالية المساوقة لوجود الجسم . فيكون قابلا للعدم و هو

ينافى الوجوب الذاتى ، و ليس بصورة لحاجتها الى المادة ، و ليس بهيولى لان دأبها الانفعال ، والواجب دأبه الفعل الا بداعى فقط ، والفعل الابداعى مع انه ليس بمقولة هو اجل من الفعل التكوينى التجددى الذى من المقولة ، وهو اشرف المقولات، والانفعال اخس المقولات. فافهم البين بين المحمولين لتفهم البون بين الموضوعين ، على ان كلا من الهيولى والصورة ، و ان لم يكن لها سراية حلولية فى الاخر ٥٠ كالعرض فى الموضوع والالكان الجسم المركب منهما عرضاً ، بل اولى بالعرضية لتوقفه على العرض ، لكن لكل منهما تشبث بالاخرى تشبث النار بالفحم ، و جل البارى القيوم عن التشبث بغيره ، بل عن علاقة ما مع غيره اى علاقة كانت . فالله اكبر والله الغنى وانتم الفقراء ٥٠ اشارة الى هذا المعنى، مع ان الكل بعلاقته مربوط و بعلمه مشروط و بحكمته مضبوط . فوجود كل موجود سواه اعلق به يدى عجزه و كلاله منبيل كرمه و جلاله ، و هو لايلتفت اليه بل يرحم عليه ، كما اشار اليه الحبر بذيل كرمه و جلاله ، و هو لايلتفت اليه بل يرحم عليه ، كما اشار اليه الحبر الهمام عمر الخيام قدس سره : از تو دو جهان پر و تو از هر دو برون ٥٠ .

و اما قوله صلى الله عليه و آله: رأيت ربى فى احسن صورة ، فالمراد بها الصورة العقلبة النورانية البريئة عن المقادير والاوضاع ، حتى لاتتشبه فى معتقدك بالمشبهة الذين هم يهود هذه الامة . فان من تشبه بقوم فهو منهم، و ذلك على قياس سمعه و بصره و جنبه و يده و رجله و مجيئه و ذهابه ، لا تفزعن من اطلاق النبى صلى الله عليه و آله لفظ الصورة على ذاته تعالى ، فانه احق بلفظ الصورة من غيره ، لانه صورة الوجود ، بل صورة الكل ، بل كل الصورة ، اذ به ظهورها و هو مظهرها ، و ما سواه اما عدم او عدمى ، مشوب بالعدم والظلمة لاصورة له بالحقيقة ، فاذن اليق الالفاظ بالاطلاق عليه لفظ الصورة لان له حقيقة صورة الوجود و صورة الالهية و صورة العقل .

۰۷\_ فاطر ۱۵ ۵۹\_ و في الحاشية :

از باده مستی تو پیمانه پر است بیرون ز مکانی و مکان از تو پر است ٥٦ الاخرى ، ن م ل

٥٨ الكلال: تعب واعياء

در عالم اگر ملك اگر ماه و خور است فارغ ز جهانی و جهان غیر تو نیست وقدقال عزوجل في حق نفسه: الله نورالسموات والارض وهلالنور الا محض الصورة الظاهرة بذاتها المظهرة لغيرها ، و ليس يحجبه شيء لقهره و استيلائه على كل ظل و فييء كما قيل:

فاذا احتجبت فانت غير محجب و اذا بطنت فانت عين الظاهر والله محض التجلى فكيف يحتجب ؟ بل اذا قصر العقول عن ادر الاجماله فيقال: احتجب و لهذا ورد: ان الله احتجب عن العقول كما احتجب عن الابصار اى احتجب عنها لانها لاتدركه بواسطة قصورها، و اما انه محتجب عنها في الواقع، فكلا.

وليس بنفس، لانها تباشر التحريك للاجرام الخسيسة لتحصيل كمالاتها، و تعالى الواجب القيوم عن ذلك ، اللهم الا التحريك الامرى كما اخبر عنه تعالى : والشمس والقمر والنجوم مسخرات بامره' . فدل ان تحريك هذه الاجرام العالية انما هو بواسطة امره الذي هو واحد كلمح بالبصر لابذاته الشريفة ، و اذا حرك هو تعالى شرايف الاجرام بواسطة الامر والكلمة ، فما ظنك بالاجرام الخسيسة الكاينة و ليس بعقل ، اللهم الا ان يقال : يعقل ذاته و غيره بالفعل اذ ليس يلابس القوة والمادة ، فحينتذ يقال له عقل و عاقل و معقول ، فثبت انه ليس كمثله شيع فل فيطلت بهذا مذاهب اهل الجهالة من المجسمة والمشبهة والحلولية والاتحادية ، تعالى عما يقول الظالمون علوا كبيرا .

# فصل

و من صفات السلبية الجلالية انه لاماهية له سوى الوجود الصرف المقدس عنالجنس والفصل والنوع والكلى والجزئى ، بل ماهيته وجوده و وجوده وجوده و مفوره و بكلها عبارات عن امر واحد و ان كان الوهم الفضول المتشبه بالعقل يدرك فصلا بين مفهوم وجوده و مفهوم وجوبه . فيزعم ان

٦١ اعراف ٥٤

الاول كالمادة والثانى كالصورة ، او الاول كالماهية والثانى كالوجود ، و ليس كما زعم بل وجوبه شدة وجوده و قوة انيته . فلا يستدعى اثنينية لا فى الذات ولا فى الاعتبار الا تغايراً فى التعبيرات لثبوت المغايرة بينهما فى غير ه تعالى مماله ماهية ووجود. فلهذا قال عز وجل: الكبرياء ردائى والعظمة ازارى ، والكبرياء هوالوجوب والعظمة هوالوجود والاول اعلى من الثانى، لانه كماله و كذا الرداء فوق الازار تفهيماً لنا حقيقة ذاته بهذه الاسماء ، اذ ليس لنا اهلية معرفة كنه جلاله ولكن نحر رالبرهان على الوجه المختصر المقرر وهو:

انالماهية للشيء يجب ان تكون متقدمة على كل صفة ، لتكون قابلة لها الاالوجود ، فانه يجب ان يكون متقدما على الماهية ، لتكون الماهية به متهيئة لقبول ساير الاوصاف . فان الماهية المعراة عن الوجود نفى صرف لااعتبار لها ولا عموم ولاخصوص ، بل لامعلومية ولامذكورية لها الامعلومية بالعرض من جهة معلومية الوجود، ولذا لاموجودية لها الاموجودية الوجود فضلا عن قبولها لساير الصفات. اذقبول الشيء للشيء فرع على كون القابل موجودا مستقلا بنفسه لابالمقبول، واما اتصاف الماهية بالوجود فذلك امر عقلى ليست فيه حقيقة الاتصاف والقابلية كماحقق في مقامه، ولاحاجة فيه الى الاستثناء عن القاعدة الكلية القائلة بان ثبوت شيء لشيء فرع ثبوته كما زعم بعضهم، ولا العدول عنها الى قاعدة الاستلز ام كماز عمه بعض اخر والاانكار كون الوجود غير ثابت لا ذهناً ولا خارجا كما توهمه بعض اخر والكل باطل . بل الامر كما حققنا من ان الوجود هو الموجود والماهية متحدة به ، ثم ثبوت الوجود للماهية ليس ثبوت شيء لشيء حتى يلزم الفرعية ، بل هو نفس ثبوت الماهية، للماهية ليس ثبوت شيء للماهية ، فاذا تحققت هذا الاصل فنقول :

لوكان الواجب تعالى ماهية غير الوجود لكان قابلا لتحليل العقل اياه الى ماهية و وجود ، و كل ماله ماهية اذا نظر الى ماهيته من حيث هى، لم يكن هى من حيث هى موجودة ، و هوينافى ضرورة الوجود لذاته ، اذ يكون الوجود خارجاً عنها عارضا لها . و اذا كان الوجود عارضا و كل عرضى معلل ، اما للماهية و اما لغيرها ، لكن الماهية لايمكن ان يكون علة

للوجود لما علمت من وجوب تقدم العلة على المعلول بالوجود والوجوب. فيكون الموجود قبل الوجود موجوداً ، والواجب قبل الوجوب واجبا ، هذا محال شنيع، و ان كان غيرها علة للوجود كان الواجب معلولا لغيره وهو اشنع وامحل. فتعالى ذاته عن هذه الاعتبارات المثناة كما يقوله المجوس او المثلثة كما يقوله النصاري ، حيث اثبت المجوس نوراً وظلمة ، وهـل الوجود الزايد الاالنور؟ والماهية المعدومة لذاتها الا الظلمة؟ فاذا اجتمعا صار الها واحداً. هذا افسد من معتقد المجوس ، من جهة انهم اثبتوا الهين اثنين، و هذا الموحد المسلم المعتقد لهذا المذهب اثبت الهين معاتحادهما. قال تعالى: لا تتخذوا الهين اثنين انما هو اله واحد فاياي فارهبون لا وهذا المطلوب اعز مطالب صفات الجلال من السلوب ، وقد اطبق عليه قاطبة الحكماء والمتكلمين الاشرذمة قليلون من متأخريهم كافضل متكلميهم محمدبن عمر الرازي ، حيث بالغ في كتبه سيما الملخص: ان وجوده تعالى كساير الممكنات عرضي، وقد بالغ في ذلك وامعن غاية الإمعان و بذل جده وجهده في تقرير البرهان، تقريراً و ابراماً و نقضاً والزاماً مع غاية وضوح وجهالمقصود، و تلالؤ نورالواجب المعبود. ثم العجب ان شيخه وهو مقدم الأشاعرة اباالحسن بالغ في العينية ، حتى عدى هذا الحكم الواجبي التي عرصة الممكنات ، حكم بان كل موجود وجوده نفس ماهيته ، و ربما نقل منه عكس ما ذهب اليه الحكماء، يعني العينية في الممكن و الزيادة في الواجب، و ليس بمعتمد هذا النقل ولا المنقول معقول ، و بالجملة فالرازي والاشعرى على طرفي افراط و تفريط و غلو و تقصير، و أنا أسلك صراطا مستقيما وسطا بين مذهبي افراط و تفريط و اقول:

وجود الواجب عزوجل غير زائد على ما مضى، و وجودالمجعولات على قسمين. فوجود العقول المفارقة المبدعة التى من اضواء نورالاول تعالى غيرزايد على ذواتها، بل هى وجودات محضة وانيات صرفة وكلمات تامة، واعتبر من نفسك الناطقة التى كلمة مطيعة لامرالله و حرف صادرعن امره كن فيكون. فانك اذا نظرت اليها لم تجدها الا انية انانية لم يدخل فيها

شىء الاوجود حضورى شهودى، و تجد كل مفهوم كلى خارجا عنها، لانك تشير الى كل مفهوم او صفة او ماهية او نعت او معنى او غير ذلك بهو و امتاله ، و تشير الى ذاتك بانا ، و اذا كانت نفسك المجردة بهذه البساطة ، فما ظنك بالارواح العالية والعقول البالغة فى الصفاء والنقاء غاية الانتهاء ، و اما وجود الجسمانيات فزايد على ماهياتها اذ يمكن لها وجود مرتبة سابقة عليها او لاحقة عنها ، لا يوجد هى فى تلك المرتبة موجودة بل يكون ماهياتها متصورة محكوما عليها بحكم ثبوتى ، فتنفك ماهياتها عن وجوداتها العينية بحسب ذلك النحو من الثبوت العلمى و هذا بخلاف العقول ، فان لها قبل وجودها الخاص وجوداً آكد واشرف من وجودها و اما ما هو بعد وجودها، فلها تقويم ذلك المتأخر عنها والمقوم للشيء اولى بالوجود فى مرتبة ذلك الشيء منه فى تلك المرتبة ، فافهم فانه غامض دقيق و حققه ، فانه حدى بالتحقيق .

و من هاهنا حكم العقل بان العقول ليست الاصور اسمائه تعالى ، و علومه التى علم بها ادم عليه السلام و ليست هى من الممكنات ، ولامن جملة العالم و ما سوى الله ، لفنائها عن ذواتها القاصرة عن الذات الاحدية و بقائها ببقاء الواحد الحق ، و تمامها بالوجود المتأكد المطلق ، فهذا التفصيل هو الذى ذهبنا اليه ، فمن شآء فليؤمن و من شآء فليكفر ٦٠٠ .

مذاهب شتى للمحبين في الهوى ولى مذهب فرد اعيش به وحدى

# صفة اخرى تقديسية

لا يجوز عقلا و لا شرعاً ان يكون في الوجود واجبان حتى يكون لله ند. فلا تجعلوا للله اندادا و انتم تعلمون أن أى في قوتكم واستعدادكم ان تعلموا فلا تجعلوا للله اندادا و انتم تعلمون ألى هذا المطلوب سابقا، ولنا برهان خاص فلك بالبرهان، وقد مرت الاشارة الى هذا المطلوب سابقا، ولنا برهان خاص عليه سوى البرهانين الموروثين من الاقدمين اللذين خلصناهما و نقدناهما عن كدورات الشبه والشكوك ، سيما الشبهة المشهورة التي افتخرت بها شياطين الاوهام ، احدهما يبتني على قاعدة الوجود والثاني يبتني على قاعدة

الوجوب والثالثة كلها مذكورة ٢٠ في كتبنا على وجه الاستقصاء فليراجع البها من اراد.

## صفة اخرى تسبيحية

واجب الوجود لاشريك له في الفاعلية اذالوجود والفعلية حقيقته ، و كل ما هو بعده منه وجوده و امتيازه عنه بقصوره و نقصه . فالوجود كما هو حقيقة واحدة ، فهو حيثية واحدة . فلو كان لغير ه تأثير في شيء من شيء من الأفعال ، فتأثير ه اما من حيثية مطلق الوجود و صرفه ، فيرجع الى ان المؤثر في ذلك هو ذات المعبود ، و ان كان تأثير ه فيه من جهة نقصه او فتوره و دثوره ، فيلزم ان يكون العدم مؤثر افي وجودالشيء و يكون الامكان موجباً للوجوب، و ما بالقوة مخرجاً لما بالفعل و ذلك بديهي البطلان، نعم القصورات والنقايص الامكانية التي في العلل السابقة ، توجب زيادة في نقايص المعلولات المتأخرة واعدامها . فبالحقيقة العدم ينشأ من العدم والوجود ينبعث من الوجود. فمبدأ كل وجود ليس الا واجب الوجود و ذات المعبود و ليس لغيره تأثير في شيء الا تكثير أ لجهات الافاضة و اعداداً لحيثيات الأفادة الحاصلة بالتقديم والتأخير . فاذا انتهى الوجود بالبعد عن منبع الجود والهوى الى غاية النأي و نهاية المهوى ، كالهيولي الاولي العارية عن صورة الوجود ، جبرها الباري بفيضه الشامل و رحمته العامة بكسوة صورة جسمية ثم نوعية طبيعية ثم نفسانية غاذية ثم نامية ثم مولدة ثم حيوانية حساسة على مراتبها ثم متخلية ثم واهمة ثم عاقلة على طبقاتها ، وهكذا يكسوها صورها ١٨ كسوة بعد كسوة ، الى ان يتلبس لباس الاشراق و يتنور بنور العقل الفعال الهادي المهتدي الى الحق الأول المتعال، فكانت دايرة الوجود منعطفة بنقطة اخرها على نقطة اولها.

## صفة اخرى سلبية

 لكانت ذاته غيرخالية عن وجود تلك الصفة وعدمه ، فكان متغير الذات زمانى الوجود مصحوبا بالقوة والامكان ، و قد ثبت من قبل ان ليست فى ذاته جهة امكانية فضلا عن جهة القوة والعدم ، ليس عندالله صباح ولامساء ، بل هو واجب الوجود من جميع الجهات والحيثيات كماانه واجب الوجود بالذات . فقد تقرر من هذه الجملة : انالله تعالى بسيط واحد فى ذاته لاقسيم له و واحد فى صفاته لاشبيه له و واحد فى افعاله لاشريك له عزوجل ، تعالى و تقدس عما يقوله الظالمون علوا كبيرا .

# المشهد الثالث فى صفات الثبوتية و هى صفات الاكرام

الصفة الاولى العلم، و هو هيئة نفسانية ينكشف به الاشياء، وهى غنية عنالتعريف، لانه امر وجدانى، بل وجود خاص مجرد عن الغواشى، والوجود لكونه اظهر الاشياء لايمكن تعريفه، ولان العلم هو الكاشف للاشياء، فكيف يكون غيره كاشفا له، والا ينقلب الكاشف بالذات منكشفا بالعرض. فلايكون كاشفا مطلقا بل من وجه، وقد شهدت فطرة العقول به، الا ان الافاضل من السلف عبروا عنه بتنبيهات لفظية دالة على مراتب الكشف والجلاء، مثل قولهم: العلم هو الكشف التام و هو نفس الكشف، وتقييده بالتمام لغاية وضوحه، وليس المراد نفس المعنى المصدرى، ليكون من قبيل الاضافة كما زعمه جمع كالامام الرازى. بل المراد ما به الكشف، كالوجود اذا قيل انه بمعنى الكون، لايراد بذلك المعنى المصدرى الذى هو اعتبارى محض، بل ما به يتحقق، اذ هو محض الحقيقة، و ما به يصير الحق حقا، كذلك العلم لكونه وجودا مطهراً عن الشوائب المادية، فهو وجود خاص مقيد بالتجرد عن الغواشى لاكبعض الوجودات المغمورة فى المواد، والا فالوجود كله عن الغواشى لاكبعض الوجودات المغمورة فى المواد، والا فالوجود كله عن الغواشى والحيوة.

و لهذا حكم العرفاء بان الموجودات كلها حتى الجمادات حية عالمة سميعة بصيرة ، كما دلت عليه ايات القرآن ، مثل قوله : وان من شيء الايسبح

بحمده " و غير ذلك من الايات ، نعم كل ماله وجود ، له حيوة وعلم وعرفان بربه ، و لكن العلم في كثير من الاشياء المادية كاصل الوجود ممزوج بالجهل والعدم ، كالجسم مثلا لقبوله القسمة والتفرقة المتنافيات " للوحدة والجميعة ، و لهذا عدم وغاب كل جزء من الجسم عن باقى الاجزاء ، و باقى الاجزاء ايضاً غايبة عنه مسلوبة عنه ، والعلم والوجود امر واحد كما علمت . اذ وجوده مشوب بالعدم ، فعلمه مشوب بالجهل . لكن لا يخلو جسم من الاجسام عن مقوم روحانى به يحفظ وحدته الاتصالية عن التفرق والانفصام . فله صورة ادراكية قائمة بذاتها او بامر مفارق ، ولاجلها يحكم على كل ماله نحو من الوجود التجردي بانه علم و عالم ، و مراتب العلم في الظهور والانكشاف بقدر مراتب التجرد عن المادة الجسمانية فالمحسوس صورة مجردة عن المادة ضربا من التجرد ضعيفا ، لانها و ان تجردت عن نفس المادة الوضعية ، لكن لم يتجرد من النسبة الوضعية اليه اومن ساير غواشيها .

والمتخيلة <sup>۷۱</sup> صورة مجردة اشد تجرداً وانتزاعاً عن المادة حيث تجردت عنها ، و عن كثير من غواشيها و سلاسها و اغلالها و قيوداتها و انفعالاتها . فصارت موجودة في عالم آخر متوسط بين عالم الحس و عالم العقل . اذفيه بعد شوب من نقايص المادة واثارها كاصل المقدار بل مثاله .

و اما المعقول بالفعل فهو صورة مجردة غاية التجرد، اذ تجردت عن المادة و جميع غواشيها ولواحقها، و لهذا صارت كلية محمولة على الكثرة، و كما علمت هذه المراتب في جانب المدرك بالفتح، فاعلم امثالها في جانب المدرك بالكسر، فإن الجوهر الحاس كالقوة الباصرة مثلا ليس جسماً، لكنه متعلق بالجسم، و هو هذا العضو المخصوص و الجوهر المتخيل، اي القوة الخيالية مجرد عن البدن العنصري لاعن البدن المثالي، و الجوهر العاقل اعنى القوة العاقلة اذا صارت عقلا بالفعل، هو مجرد عن العالمين، مفارقا عن الجسمين، و لهذا ينكشف عليه جميع المدركات. فقد علم ان مدار العالمية والمعلومية على كون الشيء وجوداً عرباناً عن ملابس الإجسام مدار العالمية والمعلومية على كون الشيء وجوداً عرباناً عن ملابس الإجسام

٧٠ المتنافيتان نم المنافيتان نل

المفتاح الخامس

التى فيها شوايب الاعدام والاظلام ، والواجب تعالى لكونه وجوداً صرفاً متأكداً مجرداً مقدساً فى غاية التجرد عن هذه النقايص والتقدس عن هذه الملابس، فهو عاقل و معقول لذاته .

### فصل

قالت الفلاسفة: العلم هو انطباع مثل الاشياء في النفس المجردة عن المادة و غواشيها ، و استدلوا عليه بانك اذا تصورت شيئًا فاما ان يحدث فيك اثر اولم يحدث ، فان لم يحدث ، فقد استوى حالاتك قبل التصور و بعده ، مع انك تجد من نفسك حدوث امر ما وجدانا ضرورياً ، و ان حدث امر فهو ان لم يكن مطابقا لذلك الشيء فلم يكن متصوراً له ، و ان طابقه فهو اما عينه اومثله ، و ليس عينه اذكثير ما نتصور اشياء لا وجود لها في العين ، و لان الشيء الواحد لا يكون موجوداً في الموضعين خارج النفس و داخلها . فبقي ان يكون الموجود في النفس صورة مطابقة للموجود في الخارج. فلهذا حدوا العلم بانه صورة حاصلة مي الشيء في النفس، و هذا الحد غير منته الى حدالصحة ، لعدم اطراده في كل علم كعلم النفس بذاتها م و علمها بنفس تلك الصورة حاصلة عندها ، ولاستلزامه كون علم البارى بالاشياء بحصول امثالها لا محضور اعيانها . بل الحد الصحيح و الحق الصريح مااشرنا اليه سابقا ، و هو ان العلم عبارة عن وجود الشيء المجرد عن المادة لشيء، و البه يرجع ما ذكره الفيلسوف الأعظم ، مقدم المشائين ، المسمى على لسان استاذه افلاطن عقلا مجرداً ، لفرط ذكائه و قوة ايمانه و هو: ان العلم عبارة عن عدم غيبة الشيء عن الذات المجردة عن المادة ، و الاعتراض عليه : بان العلم يلزم ان يكون سلبيا ، مع ان الجهل عدمي ، و هو عدم العلم عما من شأنه ذلك ، فكيف يكون النقيضان عدميين ؟ مدفوع بان الغيبة عدمية ، و عدمها عدم العدم و هو لازم للوجود، والتعريف للشيء بلازمه غير مستنكر، فعدم الغيبة عبارة عن الحضور الذي هوالوجود ، مع ان القران شاهد ناطق بصحة هذا الحد في كثير من المواضع ، نحو قوله : فلنقصن عليهم بعلم و

ماكنا غائبين ٧٢ ، صرح بان علمه تعالى هو عدم غيبة الأشياء عنه ، و كقوله : لايعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الارض ٣٣ ، و كيف يغيب الاشياء عنه و هو مع الاشياء ، اذ : هو معكم اينما كنتم ٧٤ ، لان قيوم الشيء لايفارق الشيء عنه ، ولانه الواحد الحقيقي والكثير لايفارق الواحد ، و مثله قوله تعالى: انالله لايخفي عليه شيء في الارض ولا في السماء ٥٠ ، فثبت أن حده للعلم مطابق لما ورد على لسان القران، والذي ذكره بعض اتباع الاشر اقيين: ان العلم بالغير نفس اضافة الظهور له قياساً على الابصار ، فانه عنده ليس بالانطباع ولا بالشعاع بل باضافة العين الصحيحة الى المستنيرات ، ليس بصحيح. فإن العلم من اشرف الكمالات و الإضافة من اخس الاعراض واضعف الصفات، و ليس الايصار كما قرره، بل الايصار بفيضان صورة مجردة عن المادة مماثلة للصورة المادية ليست إياها ، بل مطابقة لها ، حاضرة عند القوة الباصرة حضورا عينياً ادراكيا شهودياً . فهي نحو من الوجود الشهودي لا المادي الظلماني ، و هي اللايقة بان يكون للنفس اضافة اشر اقبة اليها ، لا التي استغرقت في المادة المظلمة ، لأن انشائها من النفس او من عالم النفس على سبيل الاختراع ، بلامشاركة الاستعداد والحركة الانفعالية ، والذي ذكره في ان علم النفس بذاتها لكونها نوراً لذاتها ، و كذا في كل مفارق، لا لأن وجودها مجرد عن المادة ، والالكان المادة نفسها عالمة بذاتها ، اذ ليست المادة في مادة اخر ، كلام مغلط.

اما اولا: فلان كل وجود نور وكل نور وجود ، اذ الوجود والنور كلاهما شيء واحد و حقيقة واحدة الا انها متفاوتة بالاشد والاضعف والتقدم والتأخر فلو كان كون الشيء عالماً بذاته بكونه نوراً لذاته ، لكان موجودا لذاته عالما بذاته . فيكون الهيولي على قاعدته عالمة بذاتها لكونها اذا كانت موجودة لذاتها كانت ايضاً نوراً لذاتها ، لكون الوجود والنور شيئا واحدا .

و اما ثانياً : فلان المادة لواريد بها جزء الجسم عندالمشائين فوجودها

۷۳ سبا ۳

۷۷ـ اعراف ۷

ليس الأبالقوة ، فيكون امرا عدميا والعدمي غير موجود لذاته فلا انتقاض ، و ان اريد به الجسم فهو و ان كان موجوداً لكنه ضعيف الجوهرية ، ليس بالحقيقة موجودا لذاته كالجواهر الصورية لما سبق ان لاحضور لبعض من ابعاضها عند بعض ، و اذ ليس لذاته وجود جمعي فهي غايبة عن ذاتها و كذا كل ما يحل في الجسم يتبعه في قبول القسمة ، ولاجل هذا يشترط في كون الشيء معلوما او عالما تجرده عن المادة ، لأن التعلق بها يوجب التفرقة والغيبة للشيء عن ذاته ، و نفس المادة اولي بان يكون ممنوعة عن العلم بها ، كما انها مانعة عنه لكونها مشوبة بالعدم والظلمة . هذا اذا اريد بها الجسم و ان اريد بها ما هو ابسط منه فهو نفس الهاوية المظلمة التي يهوى اليها اهلالكفر والجهالة .

## فصل

ثم ان العلم كما علمت امر وجودى و هو كمال للوجود او الموجود بما هو موجود فاذا تحقق هو موجود ، وكل كمال للوجود او الموجود بما هو موجود فاذا تحقق فى المعلول المفعول فتحققه فى العلة الفاعلية اولى واوجب، وكما ان الموجود اشرف من المعدوم لشرف الوجود . فالموجود الحى اشرف من اللاحى ، والموجود الحى القيوم العالم بذاته و بغيره اشرف من الموجود الحلى الجاهل ، ولما كان العلم من باب الكمال المطلق وجب اثباته لما هو فوق الكمال والتمام ، فالله هوالعليم العلام ، و برهانه من النفس الناطقة التى مخلوقة على صورة الرحمن ذاتا و صفة و فعلا ، فهى سلم المعرفة و مرقاة الى معرفة بارئها ذاتا و صفة و فعلا . فمن لا يعرف عين نفسه لا ينظر الى عين ربه ، و من لا يدرى علم نفسه كيف يعلم علم غيره ؟ ولله عيون ناضرة الى ربها ناظرة والنفس بقدر وجودها و تجردها عن المادة تعلم ربها ، وكلما كانت النفوس اكثر مادية كنفوس بعض الحيوانات كانت ابعد عن المادة واشد نورية و ابعد عن التعقل والاحاطة بالغير . فكلما كانت ابعد عن المادة واشد تجرداً عنها و عن غواشيها و قيودها و حبائلها و شركها كانت اشد شعوراً و اظهاراً و اقوى احاطة واكثر جمعاً للمعلومات ، واصفى نوراً و ظهوراً و اظهاراً و اظهاراً و اظهاراً و اظهاراً و اظهاراً و الهوراً و اظهاراً و الفهاراً و المهاراً و المهاراً و المهاراً و الطهاراً و المهاراً و المهارا و المهارا و المهارا و المهار و المهارا و المهارا و المهار و ال

لذاتها و لغيرها على ما شرح في مقامه.

و لهذا قال عليه السلام: من عرف نفسه فقد عرف ربه ، و قيل: كان مكتوبا على بعض الهياكل المشيدة في قديم الدهر ما نزل كتاب من السماء الاوفيه: يا انسان اعرف نفسك تعرف ربك ، فقد علم ان الباري جل ذكره لكونه اصل الوجود و فاعله و غايته و مبدعه و منشيه و مكونه ، يعلم ذات بعلم هو اشد العلوم ضياء و طهارة و صفاء ، و يعلم جميع الاشياء كما هي عليها علماً مقدساً عن وصمة التغير والتكثر والتجدد والزوال والدثور هذا بيان عالميته على وجه الاجمال .

و اما كيفية علمه بالإشياء الصادرة عنها بوسط او بغير وسط، فذلك يحتاج الى تفصيل و شرح طويل ليس هاهنا موضع بيانه وقد بينا ذلك في كتابنا المسمى بكتاب المبدأ والمعاد ، و بينا هناك كل مذهب من المذاهب و ما فيه و عليه وله و تلك المذاهب هي : ان علمه تعالى اما مجرد نسبة كما ذهب البه بعض المتكلمين ، او هو اضافة اشراقية الى الجواهر النوريـة العقلية ، و بتوسطها الى المدبرات او ما فيها و هي المواضع للشعور والظهور المستمرات ، و بتوسطها الى ساير المرتسمات في قوة منالقوي الخيالية اوالحسية كما ذهب اليه الرواقيون واتباعهم مثل الشيخ الشهيد صاحب الاشراق شهاب الدين السهر وردي ، وكالمحقق الطوسي و تلميذه العلامة الشير ازي، او انه بارتسام صور الإشياء في ذاته تعالى كما ذهب اليه ارسطوب طاليس والمشاؤن من الفلاسفة واتباعهم كابي نصروابي على و بهمينار وابي العباس اللوكري وغيرهم وقد تصدي جمع كثير من العلماء لدفع هذا المذهب و ابطاله، و ما قدرو اعلى دفعه و ابطاله، منهم العلامة الطوسي قدس سره في شرحه للإشارات حيث اورد على القول بتقرير صورالمعلومات في ذاته اير إدات كثيرة و تشنيعات عنيفة ، ليس شيء منها وارداً عليه عندالامعان والتفتيش بل نشأ من قلة التعمق في كيفيته و سوء التدبر في كلام قائله وعدم التتبع لساير كتبه و تعليقاته ، وقد ذبينا عنه كما فصلناه في مقامه ، مع انا ابطلناذلك بوجه اخرى، وانه بارتسام صور الإشياء في محل اخر كعقل او نفس، فلم يكن صدورها عن علم والكلام فيه، او انه بـوجـود صورها العقلية

المفارقة عن المواد الحسية القائمة بنواتها عندالاول سبحانه ، و هى التى تسمى بالمثل الافلاطونية ، فيرجع الاشكال الى العلم بها قبل وجودها لكونها مجعولات البارى ، فوجوداتها متأخرة عن وجودالحق الاول او ان العلم عبارة عن ثبوت ماهيات الاشياء و اعيانها فى الازل ثبوتا مجرداً عن الجعل و التأثير كما زعمته المعتزلة من شيئية المعدومات و هو باطل ، او انه عبارة عن ثبوت ماهيات الاشياء واعيان الممكنات من جهة استتباع صفات الله واسمائه اياها، استنباعاً علمياً عقلياً كماذهب اليه الصوفية، وهذا امر غامض لا يعرفه الا اهل الكشف ، او انه يعلم الاشياء قبل وجودها بعلم اجمالى و هو علمه بذاته لكون ذاته مبدأ وجود الاشياء ، و مثلوا ذلك بالنواة بالقياس الى السنائير الكثيرة و يرد عليه ما يرد ، و اغمض المذاهب فى العلم هو اثبات كون العقل عين المعقولات كلها من غير تكثر ولا استحالة و تغير ، والواجب اجل مراتب العقل وابسطها ، و كل بسيط الحقيقة عين جميع الاشياء و برهانه مذكور فى موضعه و هو مما يعرفه بسيط الحقيقة عين جميع الاشياء و برهانه مذكور فى موضعه و هو مما يعرفه الكاملون فى المعرفة والعيان و يعلمه الراسخون فى العلم والبرهان .

### فصل

هذا المذهب و مذهب الصوفية متقاربا المأخذ ، اما بيان كون البسيط الحقيقي كل الموجودات بالبرهان ، فكما اشرنا اليه و تلخيص ذلك :

ان كل ماله وجود و سلب عنه وجود اخر ، فحيثية ايجاب هذا غير حيثية سلب ذاك ، والالكان كل من يعقل وجود شيء ، يعقل سلب ما هو غيره عنه بعين تعقله لذلك الوجود ، و ليس كذلك فاذا كان مصداق كونه موجوداً غير مصداق ذلك السلب ، فهناك كثرة و تركيب ولو عقلا فالواجب برىء من كل كثرة .

و اما بيان مذهب الصوفية فنشير اليه اشارة خفية ٢٦ فنقول: انه تعالى اذاعلم ذاته فهو باعتبار انه علم و علم ، يكون عالما و معلوماً ، و باعتبار انه علم ذاته بذاته لابصورة زايدة يكون علما ، فهناك امور ثلاثة لاتمايز بينها

فى الوجود و اذا اعتبر كون ذاته سبباً لظهوره على نفسه لزمه النورية ، و اذا اعتبر كونه واجداً لنفسه غير فاقد اياها ولا غايب عنها ، تعين نسبة الوجود والواجدية والموجدية والشهود والشاهدية والمشهودية وسيجىء ان نفس وجوده عشق لذاته ، فيكون عاشقا و معشوقا الى غيرذلك من المعانى التى لاشبهة عندالتحقيق انها لايوجب كثرة اصلا ، و ان علمه سبحانه بذاته و بهذه الاعتبارات التى هى صفاته لايحتاج الى صورة زايدة على ذاته ، فكذلك علمه بلوازم هذه المعانى و هى اسماء الحق و مظاهرها التى هى ماهيات الاشياء وهوياتها التى لاتحتاج الى جعل و تأثير لكونها تابعة للوجود ، لا انها مجردة عن كل وجود كما زعمه المعتزلة بل هى ليست عبارة الاعن الذات الموجودة متلسة بامثال هذه الاعتبارات والمعانى الناشية تعقلها عن تعقل الوجود جمعاً و فرادى المتنورة بعضها عن البعض بنور الوجود الاول من غير حاجة الى صورة زايدة وجودية عرضية ، كما لزم من مذهب الارتسام ، بل ليس هناك جعل ولا تأثير ولا فعل ولا انفعال و لاقبول و لاحلول والا لاحتاج تعالى فى بعض كمالاته الى ما هو صادر عنه و هو تعالى غنى والا والوه .

### الصفة الثانية

القدرة ، و هى فيناكيفية نفسانية يصح منها الفعل والترك و نسبتها الى كل من الطرفين نسبة امكانية ، فيحتاج فى اختيار احد الطرفين الى انضمام داعية لاستحالة الترجيح من غير مرجح ، فالقدرة فينا عين القوة الاستعدادية و هى بهذا المعنى فى حق خالق القوى والقدر محال اوضح المحالات ، لانها صفة مزاجية صالحة للشقين والقدرة بالمعنى الاخر وهو: كون الفاعل بحيث متى شاء فعل فعل و متى شاء ترك ترك ، يجب اثباتها فى حقالله ، اذهى من الكمالات. برهانه انه ثبت: ان الوجود كله فعله لامدخل لغيره فيه وقد صدر عنه على وفق علمه و رضاه صدوراً غير مستنكر ولا مقهور ولا مجبور، فبان : انه تعالى على كل شىء قدير و بكل شىء عليم .

#### الصفة الثالثة

الارادة ، و هى لفظة تطلق فينا على الميل والداعية والعزم المقتضى لرجحان الفعل اوالترك المسبب عن اعتقاد عقلى او ظنى لاحدهما صادق فى الواقع او على الزعم و على الشهوة الحيوانية التابعة للمزاج المسبب عن التخيل، ولاشك فى استحالة هذه المعانى فى حقالله خالق الميل والشهوة والرغبة والنفرة ، والفرق بين الارادة والشهوة كالفرق بين الاعتقاد العقلى اوالظنى و بين الاحساس ، و ان المريد قديكره المراد كالمريض اذا اراد شرب دواء كريه بشع لا فانه يريده بقوة العقلية لمصلحة ازالة السقم مع انه لا يشتهيه بقوة التخيلية .

و اما المعنى الواجب ثبوته في حق الواجب فهو أجل من هاتين الصفتين السالف ذكرهما ، و انما هوكون ذاته تعالى بحيث يعقل ذاته و هو اشرف من كل شريف و ابهي والذمن كل بهي لذيذ ، و يعقل ما بعد ذاته و ما يصدر عن ذاته ، و هي افعاله التي هي افضل الافعال و احكمها و اتقنها لكونها من توابع ذاته فيريدها ويعشقها عشقا تابعاً لعشق ذاته ، فان من عشق ذاتا فقد عشق جميع اثارها و افعالها عشقا تابعاً لعشق تلك الذات قال تعالى: يحبهم و يحبونه ٧٨ اما محبته اياهم فلكونهم من افعاله ، والله تعالى يحب نفسه فيحب فعل نفسه ، و اما محبتهم اياه فلكونه اصل وجودهم و منشأ حصولهم، و اصل الشيء اولي به من نفسه و محمة كل شيء لنفسه فطرية، فكذا محبة ما هو اصل نفسه ، فيكون اولى بان يحبه من نفسه و لهذا لما سمع الشيخ المهنى رحمهالله هذه الآية قال: بحق يحبهم فانه ما احب الانفسه، فهذه ارادته الخالية عن النقص والشين ، فانها يرجع الى علمه بكيفية نظام الخير في الوجود التابع لعلمه بذاته و عشقه لذاته ، لا كاتباع الضوء للمضيء والاسخان للحار ، وكما ان ذاته تعالى عين العلم بذاتبه لتحردة ، وعين الابتهاج والعشق لذاته لخيريته ، اذالوجودكله خير ولذيذ وكمالالوجود خير الخير ، فكذلك وجود ما يصدر عن ذاته و يتبع ذاته عين علمه به و عين عشقه له و ابتهاجه به عشقا و ابتهاجاً تابعا لعشقه بذاته و ابتهاجه ، لما علمت

ان وجوده علة وجود ما بعده و علمه بوجوده ، علة علمه بوجود ما بعده و عشقه لذاته علة عشقه لما صدر عن ذاته و كما ان هذه الثلاثة ، الوحود و العلم والعشق في جانب العلة شيء واحد بلا تغاير ، فكذلك يجب ان يكون هذه الثلاثة كلها في جانب المعلول شيئاً و احداً و هكذا في معلول معلو له و ما يعده على الترتيب الى اقصى الوجود وانزل مراتبه، وهي ايضا في الواجب واجب، و في الممكن ممكن ، و في العقل عقل ، و في النفس نفس ، و في الطبع طبع. و كما ان لعلمه تعالى مراتب، اولها العلم الواجبي الوحداني بجميع الأشياء الذي اعلى مراتب علمه و هو عين ذاته ، و بعده العلم العقلي الكلى الأجمالي المشتمل على ساير العلوم التفصيلية ، ثم العلم النفساني القضائي الكلى التفصيلي ، الفايض من القلم الاعلى على لوح النفس الكلي والواح ساير النفوس الناطقة الكلية ، المحفوظة من النسخ والتغيير و هي ام الكتاب، ثم العلم النفساني القدري القابل للمحو والاثبات والنسخ والتبديل لقوله تعالى: يمحوا الله ما يشاء و يثبت و عنده امالكتاب ٧٩ ، واخر منازل علمه هو الموجودات الجسمانية وصورها المنقوشة على لوح الهيولي التي فيهاكت الاعمال والاجال لقوله: لكل اجل كتاب ٨٠ واشير اليها بقوله: ولا رطب ولا يابس الا في كتاب مبين ٨١ و فيها ايضاً يكتب كتاب الفجار المستوجب لان تحرق كتبهم في النار لقوله: ان الفجار لفي جحيم ٨٦ ان كتاب الفجار لفي سجين ٨٣ فكذلك لارادته تعالى مراتب حسب مراتب علمه التي هي عين مراتب الموجودات، او اخيرة مراتب الارادة بمعنى المرادية هي بعينها ذوات الموجودات الواقعة في اخر صفوف الوجود ، و اذا ثبت ان جميع الموجودات ارادة له باعتبار و مرادة له باعتبار على قياس اعتباري العلم والمعلوم، فثبت ان جميع الموجودات متوجهة نحوه مشتاقة الى لقائه على تقدم و تأخر لانه غاية الكل و محبوب الكل و بذلك ينتظم العالم في نظام واحد هو افضل النظامات و اشرفها ، و هي جهة وحدتها و جمعيتها في

۸۰ رعد ۳۸

٧٩ رعد ٢٩

۸۲ انفطار ۱۶

۸۱ انعام ٥٥

سلك واحد.

## شكو تحقيق

ولقائل ان يقول: اذا كان الكل مرادة له و ثبتت محبته تعالى اياها، فكيف يكون بعض الخلق مما ابغضهم الخالق و غضب عليهم ولعنهم كما قال: ان الله برىء من المشركين ألم و قال: و غضب الله عليهم ولعنهم أو مثل ذلك. والجواب: ان الوجود كله من حيث هو وجود مراد له تعالى ، لكن بعض افراد الوجود مشوب بالعدم كوجود الدنيا و مافيها و هى من حيث استصحابها للإعدام والنقايص والظلمات مبغوضة منه مطرودة عن الرحمة الخاصة ، و ان كانت الرحمة العامة مما قد وسعتها، فبالحقيقة المبغوض بالذات هوالعدم ، و هوالشر الحقيقى ، و هو ليس من امور الصادرة عن الحق والمبغوض بالعرض و بالإضافة هوالوجود الناقص الذي يصحبه العدم والشرية كالكفار والفجار البعيدة عن محض الرحمة الواقعة في عالم الانوار و دار المقربين و الإخيار .

## الصفة الرابعة

الحيوة، وهي حقيقة تابعة للمزاج في الحيوانات اللحمية، يلزمها الحس و الحركة و في حقه تعالى عبارة عن صفة ، لاجلها يصح على الذات كونها دراكة فعالة ، والادراك والفعل تابعان للوجود ، بل هما عين الوجود ، فكل ما وجوده اقوى واشرف فادراكه اتم ، و فعله احكم ، فحيوته اشرف ، والحيوة في بعض الاشياء ذاتية و في بعضها عرضية ، فحيوة الجسم بالمعنى الذي هو مادة للحيوان عرضية ، و بالمعنى الذي هو نوع هذا النوع ضرورية ذاتية و كذا حيوة نفس الحيوان ضرورية ذاتية ، اى مادام النات ، و ليست ضرورية ازلية ، الفرق بين الضروريتين ثابت في علم الميزان و يعلم من هذا ان معنى الحيوان غير معنى الحي ، لان الحيوة التي في الحيوان نقيضها الموت ، و الحيوة التي بلاتر كيب مادة و صورة نقيضها الجهل المطلق والعدم الموت ، و الحيوة التي بلاتر كيب مادة و صورة نقيضها الجهل المطلق والعدم

الصرف، فافهم الفرق بين نقيضهما لتفهم الفرق بينهما ، و شتان بين حيوة مادية آيلة الى الموت ، و بين حيوة طيبة بسيطة صورية باقية دائمة و هى المذكورة فى القرآن فى اكثر المواضع عند ذكر العلماء والجهال نحو قوله تعالى : و مايستوى الاحياء و لا الاموات  $^{\Lambda}$  و قوله : لينذر من كان حيا و يحق القول على الكافرين  $^{\Lambda}$  و قوله : و ما انت بمسمع من فى القبور  $^{\Lambda}$  و نحو قوله : فلنحيينه حيوة طيبة  $^{\Lambda}$  فهذه صفة الحيوة الحقيقية الابدية لذى الخلق والامر و هى الحى القيوم ، فثبت انه الحى لااله الاهو  $^{\Lambda}$ .

#### الصفة الخامسة

السمع والبصر، لما سبقان وجود الاشياء العينية من مراتب علمه تعالى، علما حضوريا نوريا و من جملة الاشياء هى المبصرات والمسموعات فهو يعلمها بعينها ، فعلمه بالمبصرات بل بكل شيء يرجع الى بصره ، لا ان بصره يرجع الى علمه كما ظن و كذا علمه بالمسموعات ، اى الاصوات والحروف يرجع الى سمعه لا بالعكس ، لانه علم وجودى حضورى و بالجملة وجود كل شيء هو بعينه نحو من انحاء علمه تعالى به .

### الصفة السادسة

الحكمة ، و قدوصف تعالى نفسه حكيما فى مواضع شتى من كتابه الكريم الحكيم ، رغما لانوف المعرضين عنها لفظا و معنى و هى لفظ تطلق على كل كامل فى علمه و عمله فالان امعن النظر فى افعاله المحكمة و علمه التام الذى هو سبب صدور افعاله نظراً شافيا ، و تأمل تأملا وافيا ، تلحظ جناباً تبهر عجايبه ، و تبصر بحراً تغرقك غرايبه ، و انظر الى هيئة العالمين و شكلى الاقليمين ، عالم الانفس و عالم الافاق لترى فيهما عجايب الملك و الملكوت، ومفتاحهما هو عالمك الصغير الانسانى، فانه تعالى اراك اشراطهما

۸۷ یس ۷۰

٨٩ نحل ٩٧

٨٦ فاطر ٢٢

٨٨ فاطر ٢٢

۹۰ غافر ۲۰

و دلايلهما مخبوة كلها في ذاتك ، مخزونة جلها في صفاتك و آياتك ، فانك نسخة وجيزة من كل كتابي الافاق والانفس ، اما نفسك الناطقة فهي زبدة انموزج من مفصل عالم الارواح و اما صورة هيكلك فهي خلاصة مختصرة من مشروح عالم الاشباح ، على ما اخبر الله تعالى عن ارائة هذه الاثار بقوله عزوجل : سنريهم اياتنا في الافاق و في انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق<sup>٩١</sup> و بقوله: و في انفسكم افلا تبصرون ٩٢ و احسن ادمان النظر في الايات و الاسرار المبثوتة، و تأمل في الحكم المكتوبة في عالم الملك والملكوت، و لاتكن ممن ذمهم الله تعالى من المعرضين عن التدبر في ايات الافاق و الانفس بقوله: و كاين من آية في السموات والارض يمر ون عليها و هم عنها معرضون ٩٣ و هم الجهلة والغفلة بلالكفرة الفجرة حقاً و ان كانوا مقرين باللسان ظاهر اخوفا من السيف، و هربا من الجور والحيف، و لهذا عقيب هذه الاية و مايؤمز اكثرهم بالله الاوهم مشركون، كيف سمى المؤمن مشركاً؟ اي المؤمن في الظاهر مشرك في الباطن ، كما قال : و من الناس من يقول امنا بالله و باليوم الأخر و ماهم بمؤمنين ٩٤ فانك ان احسنت ادامة النظر فيهما تكون من المحسنين اذ قد عبدت رائياً له ، و الأحسان ان تعبد الله كانك تر اه و انما قلنا : عبدته رائياً ، لأن النظر الى الصنع المحكم من جهة انه صنع نظر الى الصانع الحكيم بعينه ، سيما صانع حكيم ، كل كلى وجزئي عنه ولهواليه و به، فتفطن بقول الخليل عليهالسلام: حيث حكى الله عنه: رب ارني كيف تحيى الموتي ٩٥؟ وقد طلب بذلك رؤية الحق ضمناً ، ادبا معالله كما هو عادته و يقول الحبيب صلى الله عليه و آله حيث قال: رب ارنا الإشياء كما هي، وقد طلب الرؤية له و لامته ، لما علما صلى الله عليهما أن رؤية الصنع والنظر الى حكمة الكون، نظر الى الصانع الحكيم، و كما ان غاية الإيجاد لجميع الموجودات هي ذاته تعالى ، فغاية المعرفة بالأشياء أيضاً عرفان ذاته، و غاية رؤية الصنع بما هو صنع رؤية نفس الصانع و لهذا جعلالله غاية

۹۲ فاریات ۲۱

۹۱ و فصلت ۵۳

المعرفة بالاشياء الوصول اليه سبحانه في قوله: سنريهم اياتنا في الافاق و في انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق<sup>7</sup> اذكما انه الغاية الحقيقية للوجود من كونه موجوداً ، فهو الغاية الحقيقية للمعرفة والرؤية من حيث هو كونه معروفا مشهودا و تفطن ايضاً بقوله تعالى لحبيبه عليه السلام: الم تر الى ربك كيف مدالظل<sup>90</sup> وما قال: الى فعل ربك الذي هو الظل، لان النظر الى الفعل بماهو فعل بعينه نظر الى الفاعل ولكن النظر اليه لامن هذا الوجه فهو سبب البعد عنه، والحجاب والحرمان ، كما ترى من بعض الناظرين في الاشياء لاعلى وجهه، والحجاب والحرمان ، كما ترى من بعض الناظرين في الاشياء لاعلى وجهه، الناظرون الى حكمة الافاق والانفس ، و لذلك بقوا عطشانين يوم القيامة الناظرون الى حكمة الافاق والانفس ، و لذلك بقوا عطشانين يوم القيامة لاينفعهم لامع السراب، و قد حرموا عن ماء الحيوة الابدية ، قائلين مخاطبين الاهل ربهم : افيضوا علينا من الماء اومما رزقكم الله ، قالوا:

و اعلم ان عدم النظر الى الصنع و الايجاد انجع و اقرب الى النجاة من النظر الاعوج، فان العمى اقرب الى السلامة من بصيرة حولاء، و البلاهة ادنى الى الخلاص من فطانة عوجاء اذهى منبع الشرك بالله، انالله لا يغفر ان يشرك به و يغفر مادون ذلك لمن يشاء هم فالشرك هو لكونه من الجهل المركب، غير مغفور البتة و الجهل البسيط لكونه عدم العلم عما من شأنه قبول ذلك، يحتمل المغفرة والعفو لخلو القابل عن المقابل كما قيل:

محرك الكل انت القصد و الغرض

و غاية ما لها في الكون من عوض

لو دار فی خلدی مقدار خردلة

سوى جـ الالك ، فاعلم انه مرض

و هذا معنى قوله صلى الله عليه و آله: الاحسان ان تعبدالله كانك تراه، فان لم تكن تراه فانه يراك، و جزاء الاحسان مثله كما قال: هل جزاء

۹۷\_ فرقا*ن* ۶۵ ۹۹\_ نساء ۶۸

الاحسان الا الاحسان " ، فان نظرت اليه بعين الحاجة والعبودية فهو ينظر اليك بعين الرحمة و الالهية ، فتصير منظوره محبوبه كما في قوله : يحبهم و يحبونه " كما صار الحبيب منظوراً له بسبب رؤيته و من كان لله كان الله له ، و ان كنت من الذين ذمهم الله بنسيانهم اياه لاجل اعراضهم عن الحكمة والمعرفة ، و هي رؤية الايات و تذكرها على الوجه الذي يؤدى الي تذكر ذاته و صفاته في قوله : نسوا الله فانسيهم انفسهم " فقد صرت من الخاسرين الذين خسروا انفسهم ، لان النفس انما تخرج من القوة الى الفعل بسبب نور المعرفة و تصير حية حيوة طيبة بسبب شرب ماء الحيوة الابدية و هي الحكمة التي من يؤتها فقد اوتي خيراً كثيراً .

و لنرجع الى المقصود، و هو ان كونه تعالى حكيما، هو انه يعلم نظام الخير فى العالم باتم علم و هو كونه فعليا وجودياً و يفعل ذلك النظام اتم فعل، و هو الذى يؤدى الى الغاية الحقيقية اتم تأدية من غير آفة و شر و خلل و تعطيل، و من هاهنا يلزم ان يترتب على كل فعل غايته و كذا الكلام فى تلك الغاية حتى يؤدى سلسلة الغايات الى غاية لاغاية بعدها، و هى ليست غير ذاته تعالى لان ماسواه لايمكن ان يكون غاية له فى فعله المطلق والالكان للغير فيه تأثير، تعالى شأنه عما يقولونه الظالمون علواً كبيرا، فذاته غاية كل شىء لانه فاعل الفواعل و علة العلل بلاعلة.

### ازاحة ظلمة

و لعلك تقول بعده ان احطت بما سردنا عليكسرداً من بيان حكمته و عنايته بالكاينات: انا نرى في عالمنا هذا من الشرور والافات والنوب و العاهات، و الاحوال الاستحقاقية "والامور الاتفاقية، فلابد لهذه الامور من مبدأ فاعلى و فاعل الخير المحض و الحكمة الشريفة لايفعل الشرور، اذ لا يكون مصدر الخير مصدراً لضده فان الفاعل الواحد لا يكون

۱۰۱ مائده ٥٥

۱۰۰ ـ رحمن ۹۰

لامرین متماثلین ، فکیف لفعلین متضادین او متناقضین و قد عرفت وجود الشرور في هذا العالم، و هل تكون هي بفاعل او لا بفاعل؟ فإن كان لابفاعل فكيف يدخل شيء في عالم الوجود بلا موجد و علة ؟ و لوجوزنا ذلك لانسد على عقولنا باب التحصيل فلا يمكننا الاستدلال بصنع على صانع ، فاذن يؤدي ذلك الى مذهب الدهرية حيث قالوا: و ما يهلكنا الا الدهر ١٠٤ و الى مذهب اصحاب الطبايع والامزجة كجالينوس واخوانه كما قالوا: ان هي الاحيوتنا الدنيا نموت و نحيا ١٠٠ والفرق بين المذهبين العاطلين الباطلين ان الدهرية تنكر المبدأ والمعاد، والطباعية تجحد المعاد فقط و كلاهما ظاهر المحال، و ان كان بفاعل فيجب ان يكون صدور الشرور عن فاعل شرير غير مصدر الخير والجود، و هذا يلجيء الى التمسك بمذهب القدرية ، الذين هم مجوس هذه الامة ، ان كان ذلك الفاعل هو الانسان ، اى شيطان الانس او بمذهب الثنوية ، ان كان فاعل الشرور شيطان الجن او امر أ ظلمانيا ، و كل منهما نظروا الى مصدر الجود بالعين الحولاء و الى صنعه بالعين العوراء، فهذه شبهة قوية صدرت من ابليس عظيم الكيد والتلبيس و اوردها على الله في خلق نفسه التي منبع الافة والجهل والقاها على الملائكة في خلق ادم ، حيث قالالله عزوجل : اني جاعل فيالارض خليفة ١٠٦ فاعترضوا عليه استفهاماً لاجحوداً و قالوا: اتجعل فيها من يفسد فيها و يسفك الدماء ١٠٧ فعجزوا عن جوابها و استعانوا بربهم في دفعها ، اذ هي من خطوات سلوك الشيطان و سبلها ، وهي اصل جميع الشبه الذايعة و بذرها و مادة نبتها فيما بين الخليقة من ارباب الشرايع والمذاهب والملل و اهل الحقيقة والعقل ، و جميع المذاهب ناشية من فروع هذه الشجرة الخبيثة وسلاكها على الحاشية لاكلون منها فما لئون منها البطون الا المخلصين الذين هم على خطر عظيم، كما اشار اليه صلى الله عليه و آله في قوله: الناس كلهم موتى الا المخلصون المشار اليهم بقوله: من اخلص لله اربعين صباحاً ظهرت من قلبه على لسانه

۰۰\ \_ مؤمنون ۳۷ ۱۰۷ \_ بقره ۳۰

ينابيع الحكمة ، الالله الدين الخالص ۱۰۰ والفرقة الناجية همالمذكورون في قوله: و ممن خلقنا امة يهدون بالحق و به يعدلون ۱۰۹ ففي ذمتهم و على عهدتهم حل مثل هذه الشبهة المضلة المغوية ، و فك عقدتها و حسم مادتها فهم بسبب نورالله المقذوف في قلوبهم ، الذي يسعى في طريق الاخرة بين ايديهم و بايمانهم ، حجيجوا الشياطين و مكافحوهم ۱۰۰ كما قال سيدنا و مولانا امير المؤمنين و سيد المخلصين عليه السلام: انا حجيج المارقين و خصيم المرتابين و كما قال نبينا صلى الله عليه و آله: انا حجيج الدجال.

فها انا متصد لمنصب الوراثة في كشف المقال متعرضا لاقامة البرهان والاستدلال في معرض الاستكانة والاستدلال مستفيداً لا مفيداً من فيض ذي الجلال واهب العلم والكمال ، فنقول : ان الحق الصريح في كيفية صنعالله و حكمته في إيجاد الإشياء بوجه يكون خالياً عن القصور والشرور من جهة واهب الخير والنور ، لاينكشف ولا يتضح حق الوضوح الاببيان كيفية ترتيب الوجود و هيئة العالم ، و ان صدور الموجودات عنه على ترتيب الاشرف فالاشرف على وجه يعوداليه ، فقد برهنا على ان الله واحد في ذاته و صفاته و فعل الواحد من جميع الجهات الواجب من كل الحيثيات ، يجب ان يكون واحداً بوحدته ، واجبا من جهته متقوماً بقيوميته ، غنياً بغناه عن غيره فذلك الواحد الواجبي لن يسوغ ان يكون عرضا لافتقاره الى حامل جوهري و لاهيولي ، اذ وجودها بلا صورة محال ، ولا صورة لافتقارها الي مادة يتحصل بها ، و ليس بجسم ، لتركبه منهما ولا بنفس ، لاحتياجها الي بدن تدبره و تستكمل بتدبيره ، و لان النفس كما حققنا جسمانية الفعل عقلانية العلم والكمال ، فلايجوز صدورها عن الواجب الحق بلا واسطة ، فهذه الجواهر الاربعة فضلا عن العرض ، الواجب التأخر عن الكل متباينة ذاتاً عن صدورها عن المبدأ المطلق فرادي و ازواجا ، و دخولها في دين الوجود

١٨١ اعراف ١٨١

۱۰۸ زمر ۳

١١٠ اى اغلبهم ، و حجيج اذا قدح بالحديد فى العظم اذا كان قدهشم ، حتى يتلطخ الدماغ
 بالدم ، فيقلع الجلدة التى جفت ، و مكافحوهم اى مواجهوهم و مضاربوهم تلقاء الوجوم
 لسان العرب .

افواجاً معاً لقصورها و نقصها عن استحقاقية التقدم والسبقية ، لالبخل مبدأها و قصور فاعلها بل لفرط نوره المحرق اياها سبحات وجهه ، اللامع حجب ضوئه و سرادقات عزه فبقى ان يكون اول ما خلق الله هوالعقل كما ورد فى الحديث المشهور ، و قدوافق البرهان اعتقاد اصحاب الاديان .

ثم ان هذا العقل لكونه معلولا ، لايمكن ان يكون وجوده في الخير والنورية مثل وجود المبدأ الاول تعالى والالم يكن ثانيا معلولا بل يكون هوهو ، ففيه شوب عدم و ظلمة و شرية و هو من لوازم هويته الناشي من نقصها الذاتي، من غير إن يتعلق به جعل و تأثير ، بل الفايض منه هو محض الخبر والجود والنور نم الصادر من الصادر الاول لا يكون مثله والا لكان في مرتبته ، فالنقصان فيه عن الوجود المطلق اكثر ، و هكذا الى ان يصل نوبة الصدور الى مايتر كب ذاته من الخير والشر ، و القوة و الفعلية و النور و الظلمة تركيبا خارجيا غير مقتصر على التركيب العقلي ، ولا منجبر نقصه بالكمال الفطري العلى ، كيف و لو كان الصادر من الواحد واحداً ، و هكذا من غير ان يصدر الكثير الخارجي في مرتبة من مراتب الوجود، فلزم ان لا يكون في الوجود موجودان الا واحدهما علة للاخر و اقدم منه و اشرف، و لزم ايضاً انه متى عدم احداشخاص الوجود، انتفت علته و بانتفاء علته انتفت علة علته، و هلم جرا في الانتفاآت كما كان جرى في الثبوتات حتى يسرى الى الواجب القيوم ان تعلقت به المعلولات ، والا فبقي الواجب فرداً واحداً في الوجود معطلا عن افاضة الخير والجود ، ان جوزنا انفكاك الصنع عن الصانع ، كما جوز بعض اهل الكلام انفكاك الصانع عن الصنع ، لان الانفكاكين متلازمان تجويزاً ، اذ العلاقة متى تحققت من احدالجانبين تلازمها علاقة الجانب الآخر مع الفرق بينهما ، و هو ان العلة متى وحدت اوجبت بوجودها وجود المعلول ، والمعلول متى وجد ظهران علته قد وجدت سابقا ، فوجود العلة علة لوجود المعلول علماً و عيناً كما هو حال الأوسط في البرهان اللمي ، و وجود المعلول علة لوجود العلة علما فقط لا عينا ، كما هو حال الاوسط في البرهان الاني ، مع ان في تجويز الانفكاك مخالفة صريحة لقوله تعالى: انالله يمسك السموات والارض ان تزولاً و غيره من الايات والاخبار حيث قالوا: فرض عدم الواجب لايضر وجود الممكن بعد صدوره، اذالحاجة الى العلة فى الحدوث لا فى البقاء، بناء على قاعدتهم: ان المحوج الى السبب هو الحدوث فقط، او هو مع الامكان او الامكان بشرط الحدوث، لا الامكان فحسب.

فالشي اذا حدث من الواجب يجوز وجوده ملازماً لعدمه ، شداً لعصابة العصبية للقائل بالعلة والمعلول و مثلوا بعدم البناء مع وجود البناء ، فان عدم احدهما بل عدم كل منهما مع وجود الأخر محسوس ، و لم يعلموا ان البناء ليس بعلة اصلالو جود البناء، بل لحر كة اللبنات بحر كة يده، فيمتد طولا و عرضا من اعداد وجودها ومقاديرها واوضاعها واستقرارها في مواضعها باسباب ذاتية خارجة عن ذات البناء و فعله ، و هذه النسبة البعيدة ليست من العلية في شيء لاحقيقة ولامجازا ، الاعلى اقصى وجوه المجازات ولا يشعرون ايضاً بان فرض عدم الواجب محال ، اذ لا معنى للواجب الاهذا القدر ، بل يلزم من فرض عدمه كل محال ، و اذا لزم كل محال كيف يبقى ممكن ما فضلا عن كونه و ثباته و وجوده و بقائه ، و هذا كما قيل : بنيت قصر أ و هدمت مصر أ، فرب عصبية في قضية جزئية مختلف فيها تؤدى الى قضية كلية متفق عليها، رافعة لها، مفضية الى رفع جز ئيتها لدخو لها تحتها من حيث لايدري المتعصب المغضب ، وكثير من الناس يتعصبون لمسألة لايدرون اصلها و منشأها للسد الواقع بين ايديهم عن سلوك الطريق والحجاب المانع لابصارهم عن شهو دالحق ، كما قال تعالى : و جعلنا من بين ايديهم سدا و من خلفهم سدا فاغشيناهم فهم لا يبصر ون١١٢.

فثبت ان سلسلة الوجود لو كانت متعلقة واحدة ، من واحدة منها لسرى عدم بعضها الى عدم كلها مع ان بطلانه معلوم الفساد ، لكون العدم فى بعضها مشاهد معلوم حساً ، فاى طريق فى اثبات كثرة عددية و سلسلة عرضية متشابكة من الوجود والعدم ، الاان هذا الصادر الاول فيه كثرة اعتبارية بعضها من عند الواجب و بعضها من ذاته ولازم هويته المتأخرة عن هوية الاول ، واقله

انه فقير ممكن ، والفقر او الامكان له من ذاته لا بجعل جاعل ، فان كون الشيء فقيراً ممكناً ليس بجعل جاعل ، بلالفقر والامكان علة الحاجة الى الجاعل الغنى لابالعكس ، ولوكان فقر الشيء بالغير لكان جايز الزوال عنه فينقلب الفقير الممكن واجباً غنياً هذا بديهي الخلف .

فثبت ان كونه فقير ا ممكنا امر له في ذاته ، كما ان وجوب وجــوده و كماله بالواحب بالذات ، فهناك كثرة مركبة تركيبا عقليا من امور ثلاثة متفاوتة بالضوء والظلمة والظل، فالضوء وجوب وجوده الفايض من نور الانوار و هو نوراني ، و امكانه الذي عبارة عن نقصه و فقره ، هو ظلمة و ظلماني اذ هو منبع العدم والشر، و ماهيته اي المعنى المعنوي المعقول من و جوده المحدود المنعوت بصفة المعلولية والافتقار والتعلق بالغير هي كظل منه ، فهذا العقل اذن هو الجو هر الذي قيل فيه : او ل ما خلق الله جو هر ة فنظر اليها بعين الهيبة ، فذابت اجز اؤه فصارت ماء ، فتحرك الماء وطفي فوقه زبد، وارتفع منه دخان، فخلق السموات من ذلك الدخان، والأرضين من ذلك الزبد، بل لهذا شاهد عدل من الكتاب المكنون ، الذي لايمسه الأ المطهرون١١٣ عن رجس التعصب والجاهلية وهو قوله: اولم يرالذين كفروا ان السموات و الارض كانتا رتقا ففتقناهما ١١٤ وهل الرتق الا وحدة الشيء الواحد، والفتق الاتفصيله سماء و ارضاً وعقلا ونفساً وفلكاً وملكاً وقوله: و جعلنا من الماء، وهو الذي حصل من ذو بانه عند وقوع نظر هيية الجلال اليه، المسمى نفسا كليا . كل شيءحي ، افلا يؤمنون ١١٥ فبحسب هذه الجهات يجب ان يكون له انظار ثلاثة متفاوتة في الصفاء والكدورة و الشرف و الخسة ، اذ العلم الذي مثال من وجود المعلوم يجب ان يكون مثلا له بحسب الحقيقة.

احدها: نظر الى عجز نفسه و امكانه و نقصه الذى هو منبع العدم والشر و الظلمة.

والثانى: نظر الى وجوده الموهوب له من وجودالكمال الذى هو نور محض، اذ موهوب النور نور، لكنه نور محتاج يشوبه ظلمه الفقر

الذاتي، فيكون ظلا.

والثالث: نظر الى قدرة بارئه و كمال خالقه بالادامة والافاضة و الايجاب الذي هو منبع البقاء والثبات ، الذي هو نور على نور ١١٦٠.

و النظر الأول يلزمه الخوف والخشية والفزع، و قوله: و هم من خشية ربهم مشفقون ١١٧ و قوله: حتى اذا فزع عن قلوبهم١١٨ عبارتان عن مثل هذا المعنى .

والنظر الثاني يلزمه الفرح والسرور والبسط والابتهاج بالحق ، اذ تصور النور يوجب الفرح الذي هوانبساط الروح و لهذا تري ميل عجم الحيوانات في ظلم الليالي الى لقاء النور و شوقهم الى الاكتحال بطلعة الشمس ، فضلا عن النفوس الناطقة ، و سبب فزع اصحاب ماليخوليا ، قلة نور ارواحهم الدماغية على ما عرف في الطب.

والنظر الثالث و أن كان حرياً بأن يوجب لزيادة السرور ، الآ أن سطوة سلطانه يمنع عن تمام الاكتناه به والاكتحال بطلعته ، فيدحش البصر عن التحديق فيه .

و بالجملة فوجود الممكن كظل ممدود من نور الحق عليه، حافظ اياه من امتداد يد الفناء عليه واستيلاء جور الظلمة عليه ، و هذا الاستدلال هو المسئول في بعض دعوات النبي صلى الله عليه و آله الصالحة الفايحة ١١٩ حيث قال: اللهم اظلني تحت ظل عرشك يوم لاظل الا ظلك، و ذلك اليوم هو صبح وجود العقل الأول الذي لاظل سواه، و هو الحقيقة المحمدية التي يعاد و يبعث الى مقامها المحمود بعد خروجها عن مقامه البشري و وثاقه الحسى، فالعقل الأول ظله كماسماه بهذا الاسم صريحا في قوله تعالى: الم تر الى ربك كيف مد الظل و لو شآء لجعله ساكنا ٧٠٠ لأن له ماسكن في الليل والنهار و هي العقول والنفوس ليلا ونهاراً ، آصالا و اسحاراً في حظيرة الجبروت، و هو سلطان الله في ارض عالم الملكوت، كما قال صلى الله

۱۱۷ ـ انبياء ۲۸

١١٦ نور ٣٥ ١١٨ سيا ٢٣

عليه و آله: السلطان ظل الله في الارض، فهو ظل بالنسبة الى كبرياء الاول و نور بالنسبة الى من دونه، و ماسواه ظلاله،، فكما ان النور اشرف من الظل فكذا تعلقه اشرف من تعقل الظل، كيف والتعقل هناك عين الوجود.

فمن هذه الجهات الثلاث التي هي الوجوب والوجود والامكان، او النور والظل والظلمة ، او تعقل الواجب و تعقل وجوده و تعقل امكانه على اختلاف العبارات يتولد منه علوم ثلاثة متفاوتة في الشرف والخسة ، و كما ان تصور الكمال والبقاء يوجب الفرح والسرور ، و تصور النقص والفناء يوجب الحزن والالم على سبيل اللزوم الذاتي ، و هذه الحالة تجدها من انفسنا وجدانا ضرورياً بلاتكلف برهان ، بل اغناناعنه العيان بعين البصيرة والحدس بلا مزاحمة عين الحس ، فهكذا يتولد من تعقل تلك الامور المتفاوتة امور اخرى مناسبة لها ، فمن نظره الامكاني يلزمه الفلك الاول لان تصور الفقر والقصور يناسب المادة ، و من نظره الثاني و هو تصور نفسه ، اعنى وجوده الموهوب من عندالواهب يلزمه نفس ذلك الفلك ، و هو ظل العقل ، و تصور الظل يناسب الظل ، و من نظره الثالث و هو تصور وجوبه بالواجب تعالى ، يلزمه عقل آخر ، لان تصور النور المحض يوجب النور المحض المناسب له مناسبات كثيرة مثل العلو والرحمة والجاه والقهر والجلال والجمال والامن من الفساد والاحاطة و السطوة الى غير ذلك ، ولا معنى للعقل الاماله هذه الاوصاف ، و ليس لك ان تتعجب من هذا .

فنقول: صدور امر واحد كيف يكون صدور امور ثلاثه ، فان هذا انما يرد لوكان صدور امر واحد بالذات ، صدور امور كثيرة بالذات ، و اما كون بعضها بالذات و بعضها بالعرض فهو غير ممتنع بل ضرورى ، اذكون المعلول المفاض عليه انقص من جاعله المفيض امر ضرورى ، و ايضاً قد علمت من طريقنا ، ان ماهية الشيء غير مجعولة ، انما المجعول وجوده فقط، فكل ماله ماهية و وجود فالمجعول بالذات فيه هو نحو وجوده ، والماهية تابعة لوجوده بالعرض من غير حاجة الى جعل مستأنف و لهذا قيل : ان كل ممكن زوج تركيبى ، اذله شيء بحسب نفسه وله شيء بحسب غيره ، والذى له بحسب غيره هو وجوده ، و الذى له بحسب غيره هو وجوده ، و الذى له بحسب نفسه هو ماهيته ، فاقل مراتب

الكثرة هذه التثنية اللازمة وهي كافية في فتح باب كثيرة الإفاضات النورية و وفورالخير ات الوجودية ، فانه اذا حصل من الواحد الأول، واحد ثان، فالصادر منه باعتبار نظره الى مبدئه شيء، و باعتبار نظره الى و جوده الحاصل شيء، و باعتبار نظره الى قصور هذا الوجود و حقارته بالقياس الى الكمال الواجبي شيء، فلا تتعجب من كون العقل الأول معدناً لنور و ظل و ظلمة و تفكر في متن الحديث، كيف صرح ايضاً بامور ثلاثه مخلوقة منه و هو المآء والارض والدخان، و هل الارض الاالظلمة التي سميناها جسماً فلكيا؟ اذ الارض مظلمة في ذاتها و مطلق الجسم لاشتماله على المادة و هي قوة محضة، والقوة عدم الوجود، الممكن الحصول في الخارج و على المقدار، و هو ما يفرض فيه اجزاء غير متناهية الى حد لايكون شيء منها موجوداً بالفعل في نفسه ، ولابعضها موجودا للكل ولا لبعضها لا بالقوة ولا بالفعل، و إذا كان الجسم هكذا فيكون العدم غالبا على ذاته ، والعدم نفس الظلمة كما ان الوجود محض النور ، فاطلاق الظلمة على الجسم يكون صحيحاً ، لكونه عدمياً ايموجوداً بالقوة، ولذلك لا يصير بالفعل الابصورة اخرى حسية او نفسانية كما ان الهيولي لاقوام لها الابصورة مقدارية ، و هل الماء الا كالنور الذي سميناه عقلا فعالا ؟ لكونه مفيد الحيوة الابدية ، كالماء يفيد الحيوة الداثرة ، و هل الدخان الا كالظل الذي سميناه نفساً فلكيا ، و النفس على الإطلاق ظل للعقل، و لاتنكرن في نفسك مناجياً إياها بزعمك: كيف يكون تصور الأشياء و تعقلها سبباً لها بعد ان علمناك ان العلم ليس الا الوجود ؟ والوجود مبدأ الاثار ، الا ان الوجود بعضه اشد و اقوى و بعضه اضعف و ادنى ، و كل ماكان وجوده اقوى فاثره اقوى ، و كذا التعقل ، و لوقوى لنا قوة التعقل والتصور لكان سبباً للاثار العجيبة القوية في الخارج ، كما للمؤمنين في عالم الأخرة و لهم ما يشتهون في الجنة ، اذ الشيء الوجودي لأيصدر من الجهل الذي هو عدم محض و ظلمة ، فما لم يكن له وجود كيف يفيد غيره ؟ فكما أن الليس لايفيد الايس، فظلمة الجهل لا يصدر منه نور الوجود، فكل ما يعطى وجوداً فهو لامحالة يعطى بعلم كما قال سبحانه: و ما تحمل من

انثى ولا تضع الا بعلمه ١٢١ فهذه الاية صريحة بان سبب وجود الاشياء هو العلم لاغير، او لا ترى اذا تصورنا الصحة تحدث فينا الصحة ،و اذا تصورنا السقم حدث فينا السقم و اقرب من هذا ان تصور الحموضة يحدث الرطوبة فى فمنا ، و تصور صورة مليحة يهيج قوة الشهوة و يتولد منها النطفة .

و هذه مقدمة مشهورة من ان الأوهام مؤثرة ، و ان التصورات النفسانية قد يكون مبادى لحدوث الحوادث ، و من انكر مثل هذا الوجدانيات و لايقبلها الا بعسر شديد فالأولى ترك مكالمته ، قل الله ثم ذرهم فى خوضهم يلعبون ١٢٦ ذرهم يأكلوا و يتمتعوا ويلهم الامل ١٣٦ فذرهم يخوضوا و يلعبوا ١٢٠ و اعرض عن الجاهلين ١٢٠ ، اشارات الى هؤلاء العميان المنكرين لايات المعرفة و شواهد الحق .

ثم من العقل الثانى بهذه الاعتبارات الثلاثة و تصوراتها ، يصدر عنه عقل و نفس و فلك آخر ، الى ان ينتهى تلك الانوار الوجودية والافلاك العقلية المحيطة بعضها ببعض التى يلزمها افلاك جسمانية محيطة بعضها ببعض مع نفوسها، بالعقل الاخير الذى صدر عنه الهيولى العنصرية وصورها البسيطة باعانة من جواهر الافلاك من جهة قرب و بعد منها و صورها المركبة باعانة من حركاتها ، و هذه الانوار مترتبة ، كما وقعت الاشارة اليه فى شدة الاشراق و ضعفه ، فكل ماكان اقرب من ينبوع النور كان اشد اشراقا ، و كل ماكان ابعد منه كان اضعف اشراقا حتى لا يحصل من اخر الانوار الا الهيولى التى هى جوهر ظلمانى ، بل ظلمة جوهرية لا تعقل ولا تعقل اصلا ، الابسبب ماحل فيها من الصور واول ما حصل فيها من الصور هى الثخانة ، فصارت بها جسماً تخينا يملأ به حشو الفلك الاخير ، و ذلك المقدار الثخين الجوهرى صار بواسطة القرب والبعد عن الفلك اربعة اقسام:

فالذي منه في غاية القرب منه يجب ان يكون حارا ، والحرارة رفيق الحيوة والحركة ، والذي في غاية البعد عنه يجب ان يكون بارداً ، و البرودة

۱۲۲ انعام ۹۹

1 /201 = 1111

17٣ ـ حجر ٣

۱۲۶ـ زخرف ۸۳

١٢٥ - اعراف ١٩٩

۱۲۱ فصلت ۲۷

رفيق الموت والسكون و ما بينهما يجب ان يكون ما بينهما في الصفتين المتقابلتين ، متوسطاً في الحرارة والبرودة والخفة والثقل والصفا و الكدورة ، فما يلى النار حار اقل من تلك الحرارة ، فيكون خفيفا بالاضافة و هوالهواء ، و ما يلى الارض باردو لكنه اضعف برودة منها ، فيكون ثقيلا بالاضافة و هو الماء .

ثم هذه الاربعة لاتزال تتمازج بالحركة ، و خروجها عن احيازها بالحركات السماوية و اشعة الكواكب و اثارها الكلية والجزئية التي لا يحيط بجزئياتها المفصلة الا الواحد القهار وبكلياتها المجملة الاهو، والراسخون في العلم يقولون امنا به كل من عند ربنا ٢٠١١ اي كلياتها وجزئياتها و ثابتاتها و متغيراتها ، ثم يحصل من امتزاجها مواليد اربعة ، ان اعتبر آثار الجو من السحب الساكبة والشهب الثاقبة والثلوج والامطار و غيرها من الاسباب.

و ثانيها المعدنيات ، و يغلب عليها الطبيعة الارضية و لذلك تكونت في قعر الارض و عورها .

و ثالثها النباتات ، و يغلب عليها المائية ، و لذلك تقصد النتو ١٢٧ من الارض و يستقرفو تها ، و هو حيز الماء .

و رابعها الحيوان ، و يغلب عليها الهوائيه لمكان روحه الحيواني و هو بخار لطيف ، و لهذا لا حيوة لها الا بالتنفس في الهواء و ما يجرى مجراه لترويح ما في جوفه من الروح الهوائي ، و لكل من هذه المواليد مبدأ و وسط و معاد .

و لكل من هذه الانواع حدا ، نقص و كمال و درجتا افراط و تفريط، من احدهما يبتدىء و الى الاخر ينتهى ، و اخر رتبة الحيوان وكمالها و معادها هوالانسان ، ولهذا جاء زبدة عالم العنصرية و ثمرته و خلاصته و غايته لاغيره ، و هو عالم صغير مادام كونه جزءاً من كلا ١٢٨ العالمين ، و هو عالم كبير اذا استكمل ذاته بالعلم و العمل ، فصار محيطاً بالمعلومات مرتفعا

۱۲٦\_ آل عمران ۷ ۱۲۸\_ کل نل کلی نم

عن الجسمانيات، و هو في هذا العالم باعتبار ملكوته الاسفل افضل من ملائكة القوى والنفوس النباتية والحيوانية ، و لذلك قيل فيه اعزازاً واكراماً له للملائكة الارضية: اسجدوا لادم ١٢٩ فسجدوا الا ابليس الوهم المطيع لأغواء الشيطان، المضل المعارض للملائكة العقول وانوار البراهين، كان من الجن ، لاجتنانه في ظلمة البدن ، ففسق عن امر ربه و آيس من رحمة، و ابلس و ابي و استكبر و كان من الكافرين المجر مين، اذ الاصر ار على الفسق عن امر الرب والجحود و الانكار لنور العلم والبرهان ، يوجب الكفر والحجاب، و قد خلق الله الوهم كالشيطان جاناً في قعر ظلمة جهنم و اسفل درك الجحيم، ويغلب على مز اجه الطبيعة النارية التي هي امالشهوة و الغضب التابعين للهو اء و هي القوة الشوقية ذات الشعبتين ، المحرص و الجاه، التي قال صلى الله عليه و آله في حقها: ابغض اله عبد في الأرض الهوى، آخذاً من قوله تعالى: أرأيت من اتخذ الهه هويه ١٣٠ و في العالم الاعلى حين ارتفاع كلمته الى الدرجات العليا ، ينز ل هناك بالقياس الى الملائكة العلوية منز لة نفسه هاهنا بالقياس الى هذه القوى السفلية ، فيصير خليفة لله مسجو داً لهم محسوداً لعدو مبين و شيطان لعين، مخلوق من نار غضب الجبار والوجود الفايض من عند واهب الحيوة و الجود ، فايض على التفاوت كمالا و نقصاً و بحسب تفاوت استعداد القوابل صفاء و كدورة و مقتضى الحكمة الأزلية، لا يرتقى من نوع اخس الى نوع آشرف الاعلى سبيل الاستدراج وطريق الهوينا ١٣١ فان المبتت لا ارضا قطع ، ولا ظهر ابقى ٣٢٠

۱۳۰ فرقان ۲۳

١٢٩ ـ بقره ٣٤

١٣١ـــ اى التؤدة والرفق والوقار والسكينة .

ربكم، فان المبتت لا ارضا قطع ولا ظهراً ابقى، يقال للرجل اذا انقطع به فى سفره و عطبت راحلته، اى انه انقطع و بقى فى طريقة عاجزاً لم يقض و طره، و فى فرائد اللال فى مجمع الامثال: ان المنبت لا ارضاً قطع، ولا ظهراً ابقى، يقول الشارح: المنبت المنقطع عن اصحابه فى السفر، والظهر، الدابة، قال عليه الصلاة والسلام لرجل اجتهد فى العبادة حتى هجمت عيناه، اى غارتا، فلما رآه، قال: ان هذا الدين متين، فاوغل فيه برفق، ان المنبت، اى الذى يجد فى سيره حتى ينبت اخيراً بارتكاب مجاز الاول، يضرب لمن يبالغ فى طلب الشىء حتى يفوته.

وتفاوت هذه المراتب فى الخسة والشرف والكمال والنقص والخمود و الفطنه والذكاء والبلادة ، بحسب تفاوت الامزجة المعدة لقبول صورة النوع شرفا و خسة ، الاشرف فالاشرف والاخس فالاخس ، والاسبق فالاسبق والالحق فالالحق الالحق الم البسايط مرعى واجب الرعاية ، بل هو محض الرحمة والعناية .

اما في عالم المركبات فالمرعى عكسه ، كماهو المشاهد بالعيان من غير كلفة الدليل والبرهان ، ثم الاستعداد مبذولة من جهة اعداد اجرام الافلاك و خزائن السموات و نفوسها ، بسبب حركات اضوائها المعدة لافاضة الصور المحسوسة والمعقولة ، الفايضة المنثورة نثر لألى الاقطار و فيض درر الامطار على مواد الانواع والاشخاص ، لابراز ما في خزاين حقايقها و عللها كما قال تعالى : وان من شيء الا عندنا خزائنه و ما ننزله الا بقدر معلوم معلوم الله على قال سبحانه : و نزلنا من السماء ماء مباركا فانبتنا به جنات وحب الحصيد الاشجار المثمرة والحبوب المزروعة في الاراضى السفلية .

و اما في عالم الاخرة ، كنبت اشجار الفكرية و حبوب الاعتقادات اليقينية المثمرة للمشاهدات ، و بذور الكلمات الطيبة التي اصلها ثابت في ارض القلوب و هي ارض الجنة ، و فرعها في جو ملكوت السماء و دار الجنة التي ارضها الكرسي و هو المفسر بالعلم ، و لذلك يقال للعلماء الكراسي ، تسمية المحل باسم الحال و سقفها عرش الرحمن ، فالماء المحسوس مادة لصور المحسوسات ، كما ان الماء المعقول المسمى بنفحات الرحمة لقوله صلى الله عليه و آله: ان لربكم في ايام دهركم نفحات من رحمت ، الا فتعرضوا لها ، مادة لصور المعقولات ، هما نهران جاريان من بحر الرحمة والجود الى سواقي كل ماله حظ من الوجود و قسط من الشهود من جهة العقول الفعالة بامر الله ، الوهابة باذنه .

الاترى الى قوله تعالى: لايعصونالله ما امرهم و يفعلون مايؤمرون ١٣٥٠

۱۳۳ - حجر ۲۱

نص على كونها فعالة بامر الله، و قوله حكاية عن روح القدس: انما أنا رسول ريك لاهب لك غلاما زكيا١٣٦٠، سمى نفسه و اهب صورة غلام زكى عن خبائث الاجرام، ذكى بمعرفة الحقايق، فلازالت الاشخاص العلوية معدة والعقول الفعالة فياضة بلا بخل و تقتير، ولا فتور و تقصير على كل جليل و حقير، ولوكان للذرة والبقةاستعداد قبول صورةاشرف الانواع، لفاض عليها بلاتراخ و امتناع ، اذ لاضنة ، ثم يسقى بماء واحد ، هو ماء الوجود الفايض من بحر الافاضة والجود الذي لن يبرح من اسكوب الفضل سايلا مايلا ، و من منبع الكرم والعدل طايلا نائلا، ففتحنا ابواب السماء بماء منهمر و فجر نا الارض عيونا فالتقى الماء١٣٧ اي ماء الفو اعل العلوية و ماء القو ابل السفلية ، لتو لد انواع الكمالات و بروز اجناس الفضائل والخيرات من بينهما ، و يفضل بعضها على بعض في الاكل بحسب اختلاف الجهات العقلية المخزونة في الفو اعل ١٣٨ ، كما قال: و إن من شيء الاعندنا خز ائنه ١٣٩ و بحسب الاستعدادات المخزونة في القوابل، كما قال: و ما ننزله الابقدر معلوم ١٤٠، و قال: انا كل شيء خلقناه بقدر ١٤١ فلا تحسبن عين الجود والكرم، وينبوع ماء حيوة الوجود والقدم غائرة بل تفور فائرة ، و كيف يضن بالشيء النزر اليسير من الذي سيان عنده القليل و الكثير ، و هذه الدعاوي بعضها معلومة بالبرهان و بعضها مقطوع به من جهة القوة الحدسية ، التي يكاد زيتها يضيء ولولم تمسسه نار۱۲۲ فمن شاء فليؤمن و من شاء فليكفر، انا اعتدنا للظالمين ناراً احاط بهم سرادقها ١٤٣ و هي نار العصبية المنبعثة عن حرارة الحسدو دخان الجهل و سورة الغضب ، اللهم اضرب علينا سر ادقات حفظلك من مشاغبة \* الخصام، و مناظرة اللئام، واجعل بيننا و بينهم سدأ علميا و حجاباً نوريا لاتصل ايديهم و ابصارهم الينا.

١٣٧ ـ قمر ١١و١٢

<u> ۱۳۳</u> مریم ۱۹

١٣٨ ـ هذه المطالب بطولها، تكون تفسير وتأويل على حول آية ٤ سورة الرعد .

١٤٠ حجر ٢١

١٣٩ - حجر ٢١

۱٤۲ نور ۳۵

۱۶۱ــ قمر ۶۹ ۱۶۳ــ کهف ۲۹

\* اي الذي هيج الشر.

# تفريع مشرقي

فقد تقررت بما ذكرنا كيفية صدور الموجودات عنه تعالى ، و ان صدورها عنه تعالى على وجه لم يلحق ذاته تغير و تكثر و نقص و شين ، ولا لفعله شر و آفة و نقيصة الا ما هو من لوازم المعلولية و سمات المجعولية، بحسب كل مرتبة من مراتب القرب والبعد من منبع الوجود و معدن الخير، فما احسن صنع كل شيء حيث كان الصنع والاعطاء منه تعالى على وجه يهتدى كل موجود الى مصالح وجوده ؟ و يؤدى الى غايته ، و يستكمل ذاته بكمال يليق به ، كما قال: ربنا الذى اعطى كل شيء خلقه ثم هدى الكنا .

و من هاهنا پلز م ان يعو د كل شيء اليه ، و اي حكمة و اتقان اتم و احكم في الصنع والايجاد من ان يكون المصنوع على وجه يكون كماله حقيقة الصانع جل ذكره، واي تربية من رب اجل واعظم من ان يكون المربوب بها بسبب تحوله في النشآت و تطوره في الاطوار ، يبلغ الى مرتبة يكون غايته بحسبها ذات الرب، و هذا بعينه حال افر ادالموجودات العالية من البسايط، والمركبات العقلية والجسمية، اذلكل موجود طبيعي او نفساني او عقلي غاية كمالية وصل اليها او سيوصل ، فكل ما وجوده فوق عالم الحركة والتركيب فهو لاينفك عن غايته كما لايتخلف عن فاعله ، وكل ما هو تحت الحركة والاتفاق ، فان انحفظت عليه صورته و طبيعته المقتضية لحركته نحو الغابة المطلوبة ، فهو سبيلغ الى كماله و غابته سواءكانت عرضية كالحركات الاينية وغيرها اوجوهرية كالحركات النباتية والحيوانية و الانسانية في الشؤ و نات الوجو دية الجو هرية، فانجميع الاشياء عندنا متوجهة نحو الكمال الذاتي فضلا عن العرضي، اذالبرهان قائم على ان الشيء لايفعل لاجل ما تبحته ولا يتحرك لغرض هو دونه ، بل لما هو اعلى من ذاته، والعرض ادون منزلة من ان يكون للجوهر عرض فيه ، لاجله ينبعث منه الحركة ، والغاية ابدأ لاتكون ادون من الفاعل.

فقد علم ان الحركات الصادرة من الجواهر لغاية يترتب على فعلها يكون وجودها أعلى من وجود تلك الجواهر، و تلك الغاية ان كان وجودها

وجوداً قاصراً عنالكمال الاتم الوجودى ، فلها غاية اخرى واصلة اليها ان كانت فوق الكون و غاية غايتها فوق الابداع لاستحالة التسلسل ، اوسيوصل اليها ان لم يكن لما اشرنا اليه ، و ان لم ينحفظ عليه صورته ، و كان ذلك لغلبة قهر قاسر عليه في عالم التغالب والتضاد والقسر لايكون دائميا ولااكثريا بل على سبيل الندرة والقلة ، و مع ذلك يؤدى الى الطبع في كلا الجانبين القاسر والمقسور ، و كل طبع و طبيعة فله غاية ، ولغايته غاية اعلى منه ومن غايته القريبة، وهكذا الى ان ينتهى الى غاية لاغاية ورائها لانها غاية الغايات فهوالواجب سبحانه، و ما قيل : انه لا غاية في صنعه و فعله ، معناه انه لاغاية وراء ذاته ، لا ان فعله بلاغاية ، كيف ؟ و كل فعل لاغايةله يكون ناقصاً معطلا و عبثاً باطلا، والله سبحانه اجل من ان يصدر عنه شيء بلاحكمة وداع فيكون عبثا والداعى نفس علمه و عنايته بالنظام الاعلى التي لايزيد على ذاته .

فان قلت : كل داع من حيث العلم متقدم على الفعل ، و بهذا الاعتبار يقال له العلة الغائية بالقياس الى الفعل ، و يقال له الغرض بالقياس الى الفاعل، و من حيث الوجود متأخر عن الفعل و بهذا الاعتبار يقال له النهاية والغاية ، ولهذا اشتهر ان العلة الغائية متقدمة على الفعل من حيث الماهية متأخرة من حيث الوجود ، والواجب لاماهية له فكيف يكون علة غائية للاشياء ، وغاية متأخرة عن الاشياء .

قلت : كل ما كان وجوده ماهيته غير زائد عليها بمعنى انه لاماهيةله غير الوجود البحت ، وكذا علمه بالاشياء عين ذاته كمامر .

فهذه الاعتبارات فيه ترجع الى امر واحد من غير تكثر ولاتغير ، فيكون فاعلا بما يكون به غاية ، و يكون اخراً بما يكون به اولا ، فهوالاول والاخر والظاهر والباطن أو اليه يرجع كل شيء كما منه يصدر كل شيء ، وكم من اية من آيات القرآن تنطق و تصرح بهذا المعنى ، مثل قول الاالى الله تصير الامور الامور وقول : واليه المصير الامور واليه ترجعون الاالى الله تصير الامور الامور وقول الله واليه المصير واليه واليه ترجعون المعنى الاالى الله تصير الامور المعنى الم

١٤٥ ــ حديد ٤

والينا ترجعون ١٤٩ و انالله و انا اليه راجعون ١٥٠ الى غير ذلك من الإيات المشرة الي هذا المعنى بوجوه كثيرة مما لايعد ولا يحصى، ولولا أن الدخول في هذا الباب على وجه الاستقصاء بحيث يقع التصدي لدفع جميع الشبه الموردة في هذا المقام على اثبات الداعي والحكمة في فعله تعالى ، يؤدي الى الاطناب الموجب للاسهاب، لكدت ان اسود فيه أوراقاً لان كثيرا من الأقوام بين ان يبطلوا الغاية و ينكروا الحكمة في فعله تعالى ، و بين ان يجعلوا الله ذا غرض في فعله ، خارج ذلك الغرض عن ذاته ، فهم بين التعطيل والتشبيه ولم يعلموا انالحق الأول تام الفاعلية ، وكل تام الفاعلية لأبدان يكون لفعله غاية ، الا ان الغاية يجب ان لا يوجد خارجاً عنه ، لان الغاية الخارجة عن الفاعل انما يكون لناقص حتى يستكمل بها وهو منتهى الغايات و طرف النهايات ، ولأن الغرض المفروض في حقه كما يقوله المعتزلة هو ايضاً من فعله و خلقه ، والمعلول الواجب التأخر عن علته كيف يصير علة لفعل الفاعل المطلق، والا يصير علة لنفسه ولان كل مطلوب هو من جملة الممكنات سواء سمى بايصال النفع اليي المستحق الفقير او غير ذلك، لأخرو جله عن كونه صادرا عن الفاعل ، والكلام فيي صدوره عايد : لأن الغرض المحرض على الشيء سابق على ذلك الشيء ، سبقا في العلم ولحوقا

و قيل: جميع الممكنات لاممكن، والالكان قبل نفسه ولان الغرض اللاحق في الوجود لايمكن تحصيله الالغرض سابق عليه، اذلو جوز تحصيل الغرض لا لغرض زايد، فليجوز في ايجاد الوجود عربا عن الاغراض.

وكذا الغرض الثانى يستدعى غرضا ثالثا ، وهلم جراً ، فلايمكن ايجاد الوجود مالم يتقدم عليه اغراض لانهاية لها ، هذا محال والموقوف على المحال محال ، و هو ايجاد الوجود لكن لاريب في كذبه ، فعلم ان الفاعل التام لاغرض له في فعله من ما تحته ولان الداعى الباعث للشيء على ايجاد شيء مستخدم له بتحصيله بل مستعبد ، و من الذي يستعبد المعبود المسجود ، و من الذي يستعبد المعبود المعبود الته، و من الذي يستخدم المخدوم المقصود ، فلا مقصود له اذن في فعله غير ذاته،

فاذن لاعلة لصنعه ولاغاية لفعله الا ذاته و لذلك قال تعالى: لايسئل عما يفعل '٥١ لانه يفعل لاجل ذاته التى لايعلم كنهه الا هو، وهم يسئلون '١٥ لان غاية افاعيل المخلوقات خارجة عن ذواتها و ليس معنى ذلك انه لاغاية لفعله و صنعه اصلا ، كما يقوله الاشاعرة فى حقه تعالى عما يقوله الظالمون ، و ليس ان السؤال عن لمية فاعليته تعالى انما منع عنه ، لان السؤال يحرق اللسان او النظر فى طلب اللمية حرام او لانه لاينتهى اليه الحجة ، اذ الاقسام كلها باطلة بل لان العلة هناك والداعية والارادة كلها عين ذاته تعالى ، والذاتيات لايعلل ولا يسئل عن علتها ولا يبحث عن لميتها ، ولكن اذا كان للشى عذات و ذاتى ، و فاعل خارجى ولاحق عرضى ، فيصح السؤال عن لميته و ماهيته و ربما كان شىء واحد ماهية لشىء ، لمية لشىء آخر ، فيجوز السؤال عن الماهية بوجه دون وجه .

مثلا اذا سألت و قلت: لم جعلت النار في هذا العالم؟ تبجاب: بانها جعلت لنضج المواد و طبخ المطعومات، و اذا سألت لم جعلت ناضجة للمواد و طابخة للمطعومات؟ فلا تستحق الجواب لانه سؤال باللم عن الماهية من حيث انها ماهية بخلاف الاول، فانه سؤال عنها بما هي لمية، و قوله تعالى: و ما خلقت الجن والانس الاليعبدون ١٥٣ مقيداً بلام التعليل، اشعار بان خلق الجن والانس لاجل غرض العبادة الا ان هذه الغاية راجعة اليهم لاالي خالقهم، لان المقصود من التعبد له وصولهم الي سعادتهم، وهي المشاهدة له بفنائهم عن ذواتهم و بقائهم بذاته تعالى، و هي لاتحصل الا بالمجاهدة والتعبد والكف عن الشهوات والتهجد، و مشاهدة المعشوق والوصول اليه غرض العاشق و حظه لاحظ المعشوق، و انما حظه و ابتهاجه بذاته المحبوبة له ولغيره كذلك ذاته تعالى عاشق لذاته فحسب و معشوق لذاته و لغيره، وعاشق لغيره عشقا بالتبع عاشق لذاته ناد ما يصدر عن الحبيب حبيب،

١٥٢ انبياء ٢٣

١٥١ - انبياء ٢٣

۱۵۳ خاریات ۵۹

١٥٤ ـ و في الحاشية بخطه قدس سره: كما قال العارف الشيرازي :

سایه معشوق اگر افتاد برعاشق چه شد

و لهذا قال: يحبهم و يحبونه °۱۰ فمحبتهم له عين محبته لهم لانه هوالذي يدعوهم الى دارالسلام و يجذبهم لاستماع الكلام.

و فى الحديث القدسى: اذا طال شوق الأحرار الى لقائى فانا اشد شوقا الى لقائهم، ولو لا دعاؤه اياهم و جذبه، لما اجترء احد على هذا الاقدام، و شرب جرعة من هذا المدام، المسكر لعقول اولى الالباب فما للتراب و رب الارباب.

و بتقرير هذه المحبة الالهية والمودة السبحانية خرج الجواب عن جوابه تعالى لداود عليه السلام: كنت كنزاً مخفيا فاحببت ان اعرف، فخلقت الخلق لكى اعرف، اى غاية جودى و كمال اشراقى و ظهور نورى اقتضى لان اعرف للخلق كنه جلالى ليشتاقوا الى مشاهدة جمالى بقوة انوار رحمتى الفايضة عليهم، كما قال: الله نور السموات والارض ١٥٠ فكما ان وجوده سبب لافاضة الوجود على الاشياء، فكذا ظهوره سبب لافاضة النور عليها، فلهذا السبب وجود افعاله يكمل و يتم بوجوده و كذا ظهورها لذواتها يتم بظهوره لذاته، فجميع الموجودات يسبحون له، و يسجدون لاجل مناسبة الوجود و مشابهة النور، الا ان هذه المناسبة والمشابهة فى النفوس الكاملة الانسانية اكثر وانور واظهر واشهر، كما قال عليه السلام: ما خلق الله شيئا اشبه به من ادم فلذلك قال بعض العارفين شعراً:

چو آدم را فرستادیم بیرون جمال خویش برصحرا نهادیم

#### فصل

و اعلم ان اكثر من استصعب اشكال وقوع الشر في بعض الافعال ، طايفة زعموا ان البارى جل ذكره فاعليته كفاعلية بعض القادرين على سبيل القصد والغرض النفساني الذي يوجد في الحيوان ، و بعض منهم زعم ان الامور الكلية وعظايم الاجرام السماوية ما خلقت الالينتفع هو و امثال حتى اذا لم يكن للشيء منفعة لاجلهم لعدوه عبثاً ، ثم انك قد علمت ان الشرعدم او عدمي ، والعدم لايستدعي فاعلا اصلا بتة ، كما زعم حول المجوس

و عور المعتزلة ، وكذا العدمي من حيث انه عدمي انما الفاعل للـوجـود والوجودي بما هو وجودي .

فلو قال قائل: لم فعل الشر و ما فاعله و جاعله؟

قيل: المعلوم ۱۰۵ كله بحسب الفرض خمسة اقسام ، خير محض ، او الخير الغالب ، او شر محض ، او شر غالب عليه ، او ما يتساويان فيه ، ولن يدخل في حيز الوجود من هذه الخمسة الا اثنان ، خير محض او الخير غالب عليه ، والباقيات الباطلات ما كانت صالحة لدخولها حرم الوجود لهويها في حضيض الشر المساوق للعدم ، فمن القسم الأول و هوالبرىء عن الشر ور الفناء بالكلية عالم العقول و نحوه كعالم الافلاك ، اذهما مبر آن عن الشرور والفساد الناشيان من سنخ التضاد ولاتضاد في هذين العالمين كما ستعرف فلا فساد ، و مثال القسم الاخر عالم العناصر لاشتمالها على التضاد الموجب للتفاسد ، فلولا التضاد ما صح الكون والفساد ، ولولا الكون والفساد ما صح وجود اشخاص غير متناهية من الانواع العنصرية ، اذلايصح حصول المركبات الا بتفاعل البسايط ، و من ضرورة التفاعل تضادها ، فصح انه لولا التضاد ما صح دوام الفيض على التجدد المستمر ، ولم يحصل من النفوس الناطقة ما صح دوام الفيض على التجدد المستمر ، ولم يحصل من النفوس الناطقة المبلغ الغير المتناهي ولتعطل العالم العنصرى عن الحيوة ، و بقى على العدم البحت اكثر ما يمكن ، فالذي يعد شراً لايوجد الا على سبيل الندور والشذوذ ، اما في بسايطها كما في النار المحرق والماء المغرق .

و اما في المركبات كما في الحيوانات السبعية بسبب غول الغضب المهلك ، و في الحيوانات البهيمية بسبب سحر الشهوة الشوهاء الموقعة صاحبها في نار جهنم ، سواء كانت حلالا او حراما ، انظر كيف شرط دخول الجنة بنهي النفس عنها في قوله تعالى : و نهى النفس عن الهوى فان الجنة هي المأوى أن اذهى محفوفة بالشهوات كما قال صلى الله عليه وآله : حفت النار بالشهوات ، لكن نهى النفس و قبض عنان جموحها مما يصعب على الانسان ، فلذلك قال صلى الله عليه وآله : حفت الجنة بالمكاره .

ثم اذا وقع النظر الى النظام الكلى فهو خير، من حيث انه ما صح

الوجود مشتملا على الخير والنظام الا بلغ الا و يلزمه ذلك ، مع انه ينفع في اشياء اخركما اشرنا اليه: لولم يخلق لكان عند ذلك شركثير، ففي فساد بعض كون ابعاض كثيرة ولوانتفى هذا الفساد الجزئي يلزم منه الفساد الكلى، على ان فساد صورة يلازم كون صورة اخرى من هذه المادة بعينها ، فلم يخرج من اقليم الوجود المؤدى كل شيء منه الى غاية اخيرة هي ذات المعبود.

وكذا لوانسلخ الانسان عن الفطرة الادمية بواسطة الجهل او الرذيلة الاخرى، و مسخ نوعا آخر قرداً او خنزيراً بحسب الباطن كما قررناه لم يخرج عن مطلق الكمال، بل دخل في كمال وجودى اخر وليس لكل فرد خيرية الابحسب نوعه الذى له، وكون الكلب كلبا لانوعاً اخر لايعد شراً له بل يعد خيراً له، لانه نحو وجوده الذى لن يوجد ماهيته الابهذا النحو، و معنى العذاب المنقطع للمسلم عبارة عن تأديبه و تهذيبه عما يعوقه عن الرحمة اللايقة به مدة معينة بحسب مرضه القلبي الحاصل له بارتكاب المعاصى و اقتراف السيئات شدة و ضعفا، فيختلف بها مدة عقابه طولا و قصراً، المعاصى و اقتراف السيئات شدة و ضعفا، فيختلف بها مدة عقابه طولا و قصراً، فيكون تعذيبه محض الرحمة كما قيل: و تعذيبكم لطف و سخطكم رضى، فيكون تعذيبه محض الرحمة كما قيل: و تعذيبكم لطف و سخطكم رضى، استعداده عنه رأسا للوصول الى جنة السعداء، فلم يزل ولايبرح عن جحيم الشقياء.

و بالجملة الشر الذي يعد آفة ليس ما يرجع الى النقصان الذاتي الذي لبعض الانواع بالقياس الى ما هو فوقه ، فان ذلك من لوازم الحقايق الامكانية المتفاوتة في درجات القرب والبعد من الخالق الاكبر، فالاقرب منه اشرف من الابعد، والابعد اخس بحسب مراتب بعده ، اذ ليس هذا النقصان منجبراً عن نفسه بحسب نفسه بل بحسب فاعله و غايته ، فبالحقيقة هذا النقصان قد انجبر بوجود مبدئه بلا تأخير عن ذاته في الفطرة الاولى ، النقصان قد انجبر بوجود بل في الاعتبار العقلي ، والاشارة العقلية الى فلا شرية هناك في الوجود بل في الاعتبار العقلي ، والاشارة العقلية الى ذاته من حيث هي هي ، بل ذلك الشر هو عدم ذات او عدم كمال لذات لها اوله ان يكون موجودة ولكن لم يوجد ، فهذا يعد شر و آفة ، وقد علمت ان مثل

هذا الشريقع في افراد نادرة و في اوقات قليلة ، و يختلف ايضاً بالاضافة فرب شر بالقياس الى فرد نوع يكون خيراً بالقياس الى فرد انواع اخر، كالشهوة و الغضب ، اذ هما آفتان شران بالاضافة الى النفس الناطقة ، لان كمالها في تسخيرهما ، ليحصل لها الهيئة الاستعلائية على البدن و قواء ليمكنها التحلى بالفضايل العقلية والتخلى عن الرذايل الحيوانية و هما خيران كماليان بالقياس الى ساير النفوس الصامتة ، اذ بهما فاقت الحيوانات على الانواع النباتية .

وليس لك ايضا ان تقول: لم لم يحصل هذا القسم الثانى بريئاً عن هذا الشر، لانانقول هذا محال فى هذا القسم، والا جعل غير نفسه، فان لم يخلق هذا القسم كان وقع الاقتصار على القسم الأول، يلزم ترك القسم الاخر من قسمى الخير و فيه انواع كثيرة و اشخاص غير متناهية كلها من افراد الخير، فيكون تركه شراً كثيراً، و من المستحيل ان يجعل نار تمس شوبا ولا مانع من الحريق ولا تحرقه، فاذا نظرت الى حال الذى احرق شوبه بالنار، وكمية تضرره به، وكمية انتفاعه بوجود النار فى عمره لم تجد بينهما نسبة، هذا فى ذلك الشخص فكيف لوانتفع النوع ؟ ولم يكن لذلك الشخص الا التضرر فحسب ، كان حسناً بالقياس الى نظام ذلك النوع ، كما يقطع عضو لصلاح بدن.

و اذا نظرت الى النظام الكلى فلاشر على ان امثال هذه الوقايع لازمة من مصادمات الحركات الكلية من غير التفاوت، و مع ذلك قد وقع نظام هذا العالم الاسفل على وجه لايمكن افضل منه، ثم مع اللتيا و التى ، هذا الشر اليسير حقير بالنسبة الى بسيط الارض التى هى حقيرة بالنسبة الى الافلاك المحيطة بها المحاطة لجرم الكل ، المقهور تحت ايدى النفوس المطموسة تحت اشعة العقول ، الاسيرة فى قبضة الرحمن ، ولا نسبة له الى جناب الكبرياء ، الباهر برهانه على الضياء القاهر سلطان قيوميته على وجود الاشياء ، و ليس مع وجوده وجود ما ، يسمى غيراً و ظلمة و عدماً ، و جاء الحق و زهق الباطل ١٩٥٩ سبحان ربك ربالعزة عما يصفون ١٦٠ من و جاء الحق و زهق الباطل ١٩٥٩ سبحان ربك ربالعزة عما يصفون ١٦٠ من

قصوره عن الافعال و فتور فعله عن تصوير الامثال والاشكال و جل جناب السلطنة عن امثال هذا الخيال.

#### فصل

فقد لاح ان الخير افعاله بالقصد الأول ، والشرور داخلة في افعاله بالقصد الثانى بالتبع ، فلا يستدعى فاعلا آخر بتة ، بل الخير وجودى ذاتى له مرضى به ، والشر عرضى عدمى غير راض به ، ولا يرضى لعباده الكفر " والكفر عدم التصديق بما جاء به الرسول ضرورة ، فلا يحتاج الى فاعل العدمية و ما بالذات اسبق مما بالغير ، فقد عرفت معنى قوله : سبقت رحمتى غضبى ، و معنى قوله : كتب ربكم على نفسه الرحمة ١٦٦ فلهذا لايضيف هو تعالى الى نفسه الا الخير دون الشر، كما فى قوله : بيدك الخير " و ما تعرض للشر و فى قوله : ام اراد بهم ربهم رشداً ١٦٤ .

و على هذه السنة جرت طريقة الانبياء والاولياء عليهم السلام نحوقول ابراهيم عليه السلام: و اذا مرضت فهو يشفين ١٥٠ و ما قال: و اذا امرضتنى، بل اضافه الى نفسه الذى هو عبارة عن زوال الصحة و قول اصحاب الكهف: آتنا من لدنك رحمة وهيىء لنا من امر نا رشداً ١٦٠ تأمل دقيقة مخفية في قوله: قل كل من عندالله ١٦٠ اى الخير والشر كلاهما من عندالله ، و ما قال: من الله ، بل وسط: صيغة العند ، ايهاماً بان الخير من الله لكونه وجودياً والشر من عنده نشأ ، اى هو من فعله لامن ذاته كما قال لرسوله صلى الله عليه وآله: قل اعوذ برب الفلق من شر ما خلق ١٦٠ جعل اضافة الشر من ناحية عالم الخلق الذى هو خير كله فدل على ان منشأ الشر الخلق ، لا الامر، و اذا كان الامر الذى هو عبد من عباده في تفسير ابن عباس رضى الله عنه لقوله تعالى :

| ١٦٢ انعام ٥٤ | ١٦١ ـ زمر ٧       |
|--------------|-------------------|
| ١٠ جن ١٦٤    | ۱۶۳ ـ آل عمران ۲۹ |
| ١٠ کھف ١٠    | ۱٦٥ شعراء A٠      |
| ۱٦۸ فلق ۱و۲  | ۱۶۷ نساء ۷۸       |

والله غالب على امره ١٦٩ منزهاً عن فعل الشر، مع كونه ممكناً مشوبا بالنقص الامكانى ، فكيف يليق فعله بالواجب الذى هو محض الخير من كل الوجوه ؟ تعالى عنه علواً كبيراً .

و اذا عرفت سر قوله تعالى جواباً لاعتراض الملائكة عليه: اتجعل فيها من يفسد فيها و يسفك الدماء، انى اعلم ما لاتعلمون ١٧٠ اى فى ضمن شر قليل خير كثير لن يجوز عنايتى تضييعه واهماله، بل توجب رحمتى اعماله. تبارك من اجنى الإمور يحكمه

كما شاء لاظلما اراد ولا هضما

فمالك شيء غير ما الله شائسه

فان شئت طب نفساً، وان شئت مت كظما

والله اعلم بالسرائر والاسرار .

### المفتاح السادس

في ماهية الميزان ، الموضوع في القران ، و فيه مشاهد :

#### المشهد الأول في بيان الحاجة اليه و تحصيل هليته

و اذ قدحان انجاز ما وعدنا ، وانصرام سلسلة ما سردنا ، فحقيق بنا ان نذيل الكتاب المسمى بالمفاتيح الغيبية بابناء قوم رقود في مراقد الغفلات ، هجوع في مهاجع الجهلات ليتجافى جنوب نفوسهم عن مضاجع ابدانهم ، يدعون ربهم خوفا و طمعا و مما رزقناهم ينفقون .

اعلم انك تاجر و رأس مالك حيوتك القصيرة و تجارتك هي اكتساب القنية العلمية وهي زاد سفرك الى معادك ، و فايدة حيوتك الابدية بلقاء الله بتحصيل مرضاته ، و خسر انك هو هلاك نفسك بفقدان حيوتها الابدية .

و اعلم ان الناقد بصير ولا يقبل منك عند اللقاء الا الخالص من ذهب المعرفة و فضة العمل ، فوزن حسناتك بميزان صدق واحسب حساب نفسك قبل ان تحاسب عليك في وقت لايمكنك التدارك . فالموازين مرفوعة ليوم الحساب توفية للثواب والعقاب فاما من ثقلت موازينه فهو في عيشة راضية، و اما من خفت موازينه فامه هاويه فحتم بك ان تتلافي امرك قبل توافي عمرك . فانك لن تلحقه بعد فواته ، ولا تدركه اذا ازف آن وفاته .

در مستی ما چو بوی هشیاری نیست

غافل منشین که وقت بیکاری نیست بیدار شو از خواب که داری در پیش

خـوایی کـه در او امید بیداری نیست

واعلم ان المعقولات بحسب أمكان الطلب والكسب واستحالته ثلاثة اقسام:

احدها ما لايمكن طلبه لحصوله و جلائه.

و ثانيها ما لايمكن ايضاً لصعوبته و خفائه .

و ثالثها ما يمكن بتحصيله من وجه و يستحيل من وجه آخر .

و وجه الحصر هو: ان الامور اما ان كانت حاضرة بالفعل والوجوب او بالقوة والامكان، والثانى هو الكسبيات، والاول على ثلاثة اقسام بحسب انقسام الحامل له: لان الانسان مجموع حاصل من امور ثلاثة: حس و نفس و عقل كما عرفت فالحاضر فى الحواس يسمى حسيات، وهى ينقسم اقساما جمة بحسب انقسام مواضعها و حواملها ظاهرة و باطنة وهى من النعم التى اسبغالله علينا و احسنها الينا، والحاضر فى النفس يسمى وجدانيات و ذلك مثل الالم واللذة والحاضر فى العقل يسمى اوليات و ما يجرى مجراها، و فلك مثل الالم واللذة والحاضر فى العقل يسمى اوليات و ما يجرى مجراها، و يسمى تصورات. فان انضاف اليها حكم بنفى او اثبات يسمى حينئذ و يسمى تصورات، فان انضاف اليها حكم بنفى او اثبات يسمى حينئذ الصورة الى الماهية وكنسبة تصديقات، و نسبة التصديق الى التصور كنسبة الوجود الى الماهية وكنسبة واحد وهو البديهيات لكونها اوايل غريزية فى فطرة الانسان، و هى مما لايمكن تحصيلها لحضورها مغافصة بلا اختيار منه، و تحصيل الحاصل محال اذ لابد لما لايكتسب من نوع اختيار.

و هذه ملقاة الينا من بحر العلم الازلى بواسطة نفث روح القدس كما قال الله تعالى: الذي علم بالقلم علم الانسان ما لم يعلم ولولاها ما يتأتى لنا

٤ــ اى فاجائه و اخذه على غرة منه اى على غفلة .

٥ ــ علق ٤ و ٥

استعلام المجاهيل و استنباط الدلايل اذ الكسب والتجارة من غير رأس مال محال. فانعمت العناية التامة بها ليتيسرلنا الانتقال منها الى الثوانى الكسبية.

فهذه اقسام الاشياء الحاضرة في الذهن حضورا واجبا ضروريا وحصولا امكانيا استعداديا ، والاول سميناه اوليات ، والثاني سميناه كسبيات ، والسي هذين النوعين من العلم اشار قوله تعالى : يا ايها الذين آمنوا انفقوا من طيبات ما كسبتم . هو الكسبيات و مما اخرجنا لكم من الارض هو الاوليات المغروسة في ارض الفطرة ولا تيممو الخبيث موالوهميات الكاذبة بالطيب ، هو البرهانية .

و اما القسم الثانى و هو ان يكون الامور حاضرة خارج الذهن، فهو اما ان يكون موجودا فى العين او لم يكن. فان كان موجوداً فى العين وهو جميع عالم الاجسام. فهذا يمكن تحصيله من وجه دون وجه. لان العالم الاجسام ظاهراً محسوساً و باطنا معقولا ، ولهذا قال صلى الله عليه وآله : ارنا الاشياء كما هى ، فدل على ان الاشياء التى نراها بالحس ليست كما هو محسوس صرف بل فى بواطنها اسرار مخبوة معقولة . فمن الوجه الذى هو محسوس، لايمكن طلبه لحصوله ، بل من الوجه الذى هو غير محسوس فيتوصل بمحسوسه الى معقوله ، و من هذا يظهر بطلان قول من ظن ان الاشياء فيتوصل بمحسوسه الى معقوله ، و من هذا يظهر بطلان قول من ظن ان الاشياء فيسد باب الكسب و يفتح باب الجبر و يعطل الانسان عن تحصيل العلوم ، في ان الامر بتحصيلها وارد فى جميع الشرايع والاديان من اصحاب البرهان مع ان الامر بتحصيلها وارد فى جميع الشرايع والاديان من اصحاب البرهان والايمان ، خصوصاً فى شرعنا الكامل و ديننا الشامل فوق الف مرة .

و من الغلاة في هذا الباب صاحب التفسير الكبير في اكثر كتبه خصوصاً في المحصل و في التفسير حيث بالغ فيه ، و نحن بحمدالله قد فككنا عقدته و حللنا شبهته كما سيجيء ، و ان لم يكن موجودة اصلا لا في خارج الذهن و لا فيه ، فلا يمكن طلبه و كسبه لاستلزامه طلب المجهول مطلقا. فعلم ان طلب الانسان علوم الاشياء و حصولها بوسيلة ماهي حاضرة في ذهنه من التصورات والتصديقات ، فهي من جهة ايصالها الى تصورات الاشياء يسمى

حدوداً و ما يتبعها ، و من حيث ايصالها الى التصديق بها بصيرورتها مادة الحجج مادة قريبة ، يسمى براهين و ما يردفها ، كما هو مشروح فى كتب هذا الفن .

والبحث من كلا الموصلين من حيث ايصالهما الى استعلام المجهو لأت يسمى ميزانا ، والمقصود منه معرفة الموازين الخمسة التي سيأتي ذكرها ، و هي موازين القسط الموضوعة يوم القيامة. فلا تظلم نفس شيئاً ١٠ و ان كان مثقال حبة من خر دل اتينابها و كفي بنا حاسبين `` و ذلك ، إذا الصحف نشرت، و اذا السماء كشطت ١٦ اى صحف النفوس نشرت بعد ما كانت مطوية في البدن، و سماء القلب كشطت عن جلد البدن بانسلاخها عنه ، و يقول نفس يا حسرتي على ما فرطت في جنب الله"، و تنوح ياويلتنا ما لهذا الكتاب لايغادر صغيرة ولاكبيرة الا احصاها؟ ، و وجدوا ما عملوا حاضرا ولا يظلم ربك احداً ١٥ فمهما و زنت فكرك الصايب و رأيك الثاقب و هو عمل قلبك الذي هو اصل اعمالك ، باي و احد منهما استقام قدمك في الصراط و استوى قلبك على عرش الحق، و استويت انت و من معك في سفينة الصدق والنجاة التي بسمالله مجريها و مرسيها ١٦ ، فنقول: الحمدالله الذي نجانا من القوم الظالمين ١٧، فهو الفكر الذي قال فيه رسول الله صلى الله عليه و آله: تفكر ساعة خبر من عبادة سبعين سنة ، و هو المر اد بقو له تعالى و يتفكر و ن في خلق السمو ات و الأرض 👫 والمأمور في قوله: اولم يتفكروا في انفسهم ١٩ الآية ، و بقوله: اولم ينظروا في ملكوت السموات و الارض ٢٠ ، و بقوله : انظروا ماذا في السموات والأرض٢١.

> ۱۰ و ۱۱ انبياء ۲۷ عليه ۱۰ و ۱۱ تکوير ۱۰ و ۱۱ ا ۱۳ زمر ۵۱ علي ۱۹ ا ۱۵ کهف ۶۹ هود ۲۱ هود ۲۱ هود ۲۱ مؤمنون ۲۸ مؤمنون ۲۸ ا ۱۹ روم ۸ اور ۱۰۱ اعراف ۱۸۵

#### المشهد الثاني في استدلال على تحقيق ماهيته بآيات القرآن

قال تعالى: لقد ارسلنا رسلنا بالبينات ، و انزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط<sup>۲۲</sup> و قال: والسماء رفعها و وضع الميزان الا تطغوا فى الميزان و اقيموا الوزن بالقسط ولا تخسروا الميزان<sup>۲۳</sup> وقال: وزنوا بالقسطاس المستقيم ۲۰۰.

و قد علمت فيماسيق إن متشابهات القرآن ليس يجوز فيها الاقتصار على المحسوس الصرف في معانيها ، ولا ايضاً الحمل على التأويلات المجازية الخارجة عن حقايق ظواهرها ، بل كما مر تحقيقه : فالعلم القطعي حاصل لاهل البصيرة المنورة بانوار الكلام، بان الميزان النازل من السماء الوارد على قلوب الانبياء ، المصحوب انز اله لارسال الرسل ، المقرون ذكره بذكر الكتاب والابيحاء ، المشفوع وضعه لرفع السماء ، ليس المراد به ميز إن البر والشعير، ولا معيار مقدار الدراهم والدنانير من الذهب والفضة وساير امتعة الدنيا و آلات السعير ، و حلى اهل ذوبان النار و تجميد الزمهرير ، بل الذي يناسب الوحى والانزال ويلايم الهداية والارسال ، و توجب الاقامة به الاستقامة على الطريق والقيام بالحق عندالمهيمن المتعال، هو الميزان الذي يعرف به حساب مكائيل والافكار و مثاقيل الأنظار ، ليعلم بها كـل احد مقدار علمه و عقله و ميز ان فكره و نظره و غاية سعيه و عمله و حساب رزقه واجلهالمعلوم عندالله وعنداوليائه ورسله. فانلكلمخلوق رزقا خاصا معلوماً و بحسب كل رزق اجل مكتوب و حساب محسوب، والارزاق متفاوتة في الاكل تفاوتا عظيماً كماً و كيفاً ، نفعا و ضراً ، صفاء و كدراً ، لباً و قشراً. فكذا الاعمار و الاجال ورزق الإنسان مباين لرزق ساير الحيوان، و كذا رزق قلبه يخالف رزق قالبه ، و رزق روحه يخالف رزق نفسه . فيتفاوت بسبب ذلك الحيوة والبقاء . فمن كان طعامه و شرابه عند ربه كان حيوته و بقاؤه بلقاء ربه ، كما قال سبحانه: ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله امواتاً بل احياء

۲۳ رحمن ۸ و ۹

عند ربهم يرزقون فرحين بما اتيهمالله من فضله°.

#### المشهد الثالث

فى الاشارة الى اقسام الاغذية المعنوية، التى لبواطن الاقوام بحسب فرايزهم و طبايع عقولهم فى الاغتذاء بها، والتقوى عند الانهضام بالانضمام، ليعلم بها احوال الموازين

قال الله عز وجل مخاطبا لنبيه المنذر لكافة البشر صلى الله عليه و آله: ادع الى سبيل ربك بالحكمة و الموعظة البحسنة و جادلهم بالتي هي احسن ٢٦، اعلم ان هذه الدعوة دعوة الى القران ، لأنه بمنزلة مائدة نازلة من السماء الى الأرض، لأنها نازلة بالوان ما ، فيها من الأطعمة من سماء عالم العقول الى ارض النفوس، التي فيها غرس اشجار الأخرة، و فيها لكل صنف من اصناف الخلق رزق معلوم و نصيب مقسوم كما مرت الاشارة اليه. ففيها لاهــل الخصوص اغذية لطيفة و فو اكه غير مقطوعة و لا ممنوعة . فالحكمة و البرهان لقوم والموعظة و الخطابة لقوم و يوجد لغيرهما ايضا اغذية متوسطة في اللطافة و الكثافة على حسب مرامهم و مقامهم الى ان ينتهي الاغذية في الثقالة والسفالة الى حد القشور والنخالة ، و هي للعوام الذبن در جتهم درجة البهايم والانعام ، كما قال الله تعالى : متاعالكم و لانعامكم٧٧ ، فاغذبتهم كاغذية الدواب والأغنام. فإن الغذاء من حنس المتغذى بالفعل و من نوعه بالقوة . فتعليم القرآن والدعوة بالإيات لكل قوم ينبغي ان يكون بما يناسبهم ويلايم اذواقهم و يوافق امزجة قرايحهم و مشارب ارواحهم. فالمدعو الى الله بالحكمة قوم و بالموعظة قوم و بالمجادلة قوم. فالحكمة ان غذي بها اهل الموعظة اضربهم، كما يضر بالطفل الرضيع التغذية باللحم الطير، والمجادلة ان استعملت مع اهـل الحكمة ، اشمأز وا عنها كما بشمأز طبع الرجل القوى من الارتضاع بلبن الادمى ، والجدل ان استعمل مع اهل الجدال لا بطريق الاحسن كما يستفاد من هذه الاية لاينفعهم، و كان كمن

۲۵\_ آلعمران ۱۷۰

غذى البدوى بخبر البر و هو لم يألف الا التمر ، و البلدى غذى بالتمر و هو لم يألف الا بالبر.

فبالحرى ان يكون للمعلم الذي يوجد عنده اقسام الأغذية العلمية من الحكمة النضيجة النقية الخاصة عندالله و الموعظة الحسنة الممزوجية بالبرهانيات و المجادلة البحثية الكلامية ، فضلا عن الفلسفة التخمينية ، والحكمة النية الفجة ٢٨ التي كانت في قديم ما اشتغل بها السالفون مين الفلاسفة و غيرهم شايعة بين المتعلمين ، حتى جاء امر الله ٢٩ و ارسل رسوله بالهدي و دين الحق ليظهره على الدين كله ولوكره المشركون السوة حسنة بايينا المقدم و والدنا المقدس المكرم كما قال: قد كانت لكم اسوة حسنة في ابراهيم والذين معه٣٠ الآية . حيث حاج خصمه فقال : ربي الذي يحيى و يميت ٣٠ فلما ظهر أن ذلك لا يوافقه و ليس حسنا عنده ، حتى قال : انا احيى وإميت ٣٣ ، عدل في اطعامه إلى الأو فق لطبعه والأقرب إلى قريحته . فقال انالله ياتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب ، فبهت الذي كفر <sup>٣٤</sup> و لم ير تكب الخليل عليه السلام الالحاح واللجاج في تحقيق عجزه عن احياء الموتى ، اذ علم ان ذلك يعس على فهمه ، فانه كان يظن انالقتل اماتــة و ان التوليد احياء من جهته و تحقيق ذلك لايلايم قريحته ولا يناسب حد عقله و يصيرته ، و لم يكن من قصد الخليل عليه السلام افنائه بل احيائه والتغذيه بالغذاء الموافق احياء و ابقاء ، واللجاج بالأرهاق ٣٥ الي ما لا يو افق افناء . فهذه الدقيقة لا يدرك الابنو ر الهداية المقتبس من اشر اق عالم النبوة.

فاذا تقرر هذا و تبين ان الاغذية القرآنية مختلفة الالوان حسب اختلاف اصناف الانسان، فاحتيج الى معيار صادق و شاهد حق، به يعرف كل

٢٨ النيةاي لم ينضج ولم يطبخ \_ الفحة اي غير ناضج .

٢٩ حديد ١٤ توبه ٣٣

۳۱ ممتحنه ۶ بقره ۲۵۸

۳۳ـ بقره ۲۵۸

۳۵\_ رهق ای ظلم

احد نصيبه من الارتزاق بها والاستعمال من اقسامها لنفسه و لغيره كما قال تعالى: قد علم كل اناس مشربهم ٣٦ .

فاعلم ان الله تعالى قدوضع لنا ميزانا مستقيما انزل من السماء ، ليعرف بها موازين النقود العقلية و مكائيل الاغذية الروحانية والارزاق المعنوية ويفهم حقها من باطلها و رايجها في سوق الاخرة من زيفها ، و علمنا بتعليم رسول الله صلى الله عليه و آله كيفية الوزن بها و معرفة اقسامها الخمسة ، و مستقيمها عن مايلها ، فعرفناها اتباعاً لله و تعليما من كتابه المنزل على رسوله و نبيه الصادق المصدق ، حيث قال : وزنوا بالقسطاس المستقيم ٢٧.

#### المشهد الرابع فى ان معرفةكيفية الوزن بهذا الميزان، يستفاد من نفس القرآن، بتعليم الله و رسوله

فان قال قائل: فما القسطاس المستقيم ، قلنا: هي الموازين الخمسة التي انزلها الله تعالى في كتابه و علم انبيائه الوزن بها ، فمن تعلم من كتابه و رسوله الوزن بها فقد اهتدى ، و من عدل عنها الى الرأى و عمل بالقياس، فقد ضل و تردى و غوى فهوى .

فان قلت : اين الميزان في القرآن ، و هل هذا الا افك و بهتان ؟

قلنا: الم تسمع قوله تعالى في سورة الرحمن علم القرآن خلق الانسان علمه البيان، الى ان قال: والسماء رفعها ووضع الميزان الا تطغوا في الميزان، واقيموا الوزن بالقسط ولا تخسروا الميزان ألم تسمع قوله تعالى في الحديد: لقد ارسلنا رسلنا بالبينات و انزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط أن اتزعم ان الميزان المقرون بالكتاب هو ميزان البر والشعير والذهب والفضة، اتتوهم ان الميزان المقابل وضعه برفع السماء في قوله: والسماء رفعها و وضع الميزان، هو الطيار والقبان ما ابعد الحسبان و ابعد هذا البهتان، فاتقالله ولا تتعسف في التأويل، و اعلم يقيناً ان هذا الميزان

هو ميزان معرفة الله سبحانه ، و معرفة ملائكته و كتبه و رسله و ملكه و ملكوته ليعلم كيفية الوزن به من انبيائه عليهم السلام ، كما تعلموهم من ملائكته ، فالله هو المعلم الاول ، والثانى جبرئيل ، و ثالث المعلمين هو الرسول صلى الله عليه و آله فالخلق كلهم يتعلمون من الرسول ، ما لهم طريق فى المعرفة سواه. فان قلت : فهم يعرف ذلك الميزان صادق ام كاذب ؟

قلت: بيان صدق موازين القرآن معلوم من نفس القرآن بتعليم النبي والائمة عليهم السلام، فكما انك تعرف ميزان الذهب والفضة و صدقه ومعرفة فرض دينك اذا كان عليك دين ، حتى تقضيه تاما من غير نقصان ، او كان لك على غيرك دين حتى تأخذه عدلا من غير رجحان ، فدخلت سوقاً من اسواق المسلمين واخذت ميزاناً من الموازين ، فقضيت او استقضيت الدين حقاً و عدلا ، فان عرض لك شك في بعض الموازين اخذته و رفعته و نظرت الى كفتى الميزان و لسانه ، فاذا استوى انتصاب اللسان من غير ميل الى احد الجانبين ، و رأيت مع ذلك تقابل الكفتين عرفت انه ميزان صحيح صادق ، فلو قيل لك : هب ان اللسان قدانتصب على الاستواء و ان الكفتين تحاذتا بالسواء، فمن اين تعلم ان الميزان صادق ؟ تقول في جوابه : انى اعلم فالتجربية ان الثقيل يهوى الى اسفل وان الاثقل اشد هوياً ، والحسية ان فالتجربية ان الثقيل يهوى الى اسفل وان الاثقل اشد هوياً ، والحسية ان هذا الميزان لم يهو احدى كفتيه ، بل حاذت الاخرى محاذاة مساواة ، فبهاتين المقدمتين يلزم قلبي نتيجة ضرورية و هي استواء هذا الميزان ، و فبهاتين المقدمتين يلزم قلبي نتيجة ضرورية و هي استواء هذا الميزان ، و ان الكفتين لو كانت اثقل لكانت اهوى .

ثم ان قيل لك: فبم تعرف الصنجة كلا والمثقال ، فلعله اخف واثقل من المثقال .

فتقول: ان شككت فاخذ عياره من صنجة معلومة عند الاداء قابلتها بها فاذا ساوى علمت ان المساوى للمساوى للشيء مساو له.

فان قيل لك: هل تعلم واضع هذا الميزان؟ تقول لا، و ما الحاجة اليه، و قد عرفت صحته بالمشاهدة والعيان بل آكل البقلة، ولا اسأل من

٤٠ اى ما يوزن به كالرطل.

المبقلة أن فان واضح الميزان لايراد لعينه بل يراد بصحة الميزان وكيفية الوزن به ، فان ذلك يطول ولا يظفر به في كل حين مع انى لفي غنية عنه ، و كذلك الحال في معرفة ميزان المعارف الالهية و كيفية الوزن به .

وجميع ما ذكر في ميز إن الذهب وغيره حكايات و مثل يوجد حقايقها بهذا الميزان، و ازيد عليه بانا نعرف واضعه و معلمه و مستعمله، فكان واضعه هوالله ، و معلمه جبر ئيل ، و مستعمله ابراهيم الخليل و ابنه محمد ، و ساير الإنبياء و الأولياء عليهم السلام و قد شهدالله لهم بالصدق ، لكنه ميز ان روحاني يوزن بها في عالم الاخرة فلايساوي الميز أن الجسماني ، و من أين يلزم أن يساوي الموازين الدنيوية، و هي مختلفة متفاوتة في الصور، فأن القبان ميزان و الطيار ميزان ، بل الاصطرلاب ميزان لمقادير الحركات الفلكية ، و المسطرة ميزان لمقادير الابعاد والخطوط والشاقول ميزان لتحقيق الاستقامة ، والكل و إن اختلفت صورها مشتركة في إنها يعرف بها الزيادة من النقصان و كذا ميز إن الشعر ، اي العروض ، الا أنه أشد روحانية من ساير الموازين الجسمانية ، و لكنه مع ذلك غير متجرد عن علايق الإجسام لانه ميزان الاصوات و هي غير منفصلة عن الجسم، واشد الموازين روحانية منز أن يوم القيامة ، أذ به يوزن أعمال العباد و عقايدهم و معارفهم والمعرفة والإيمان لا تعلق لهما بعالم الأجسام، فلذلك ميزانه روحانياً صرفا، كذلك من إن القرآن للمعرفة روحاني صرف، لكن يريبك تعريفه في عالم الشهادة لغلاف ، ذلك الغلاف الالتصاق بالاجسام فان لم يكن هو جسما فان تعريف الغير في هذا العالم لا يمكن الا بمشافهة ذلك بالاصوات ، والصوت جسماني، و بالكتابة ، و هي ايضاً كذلك ، هذا حكم غلافه و انما هو في نفسه روحاني محض لا علاقة له معالاجسام، اذ يوزن بها معر فةالله و ملكوته الخارجة عن حد عالم الاحسام المقدس ذاته و صفاته و آياته عن الكمية والجهات و الاحياز، لكن مع ذلك ذو عمود و كفتين مر تبطتين بالعمود، والعمود مشترك بينهما رابط كلا منهما بما ارتبط به الاخرى، هذا في الميز ان الاكبر، و في غيره ما يجري هذا المجري، كما ستقف عليه انشاءالله تعالى.

۲۱۔ ای ذات بقل

#### المشهد الخامس في بيان اقسام الميزان

اذا علمت هذا فاعلم: ان موازين القرآن في الاصل ثلاثة ، ميزان التعادل و ميزان التلازم و ميزان التعاند ، لكن ميزان التعادل ينقسم الى ثلاثة اقسام الاكبر و الاوسط والاصغر ، فيصير الجميع خمسة .

الأول الميزان الأكبر، وهو ميزان الخليل عليه السلام الذي قد استعمله مع نمرود، فمنه تعلمنا اخذالميزان بواسطة القرآن، و ذلك ان نمرود ادعى الألوهية و كان الآله عندهم بالاتفاق عبارة عن القادر على كل شيء، فقال الخليل عليه السلام: الآله الهي، لأنه الذي يحيى و يميت و هو القادر عليه، و انت لاتقدر عليه، فقال: انا احيى و اميت، يعنى انه يحيى النطفة بالوقاع و يميت الانسان بالقتل، فعلم ابراهيم ان ذلك يعسر عليه فهمه، فعدل الى ماهواوضح عنده، فقال: ان الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب، فبهت الذي كفر أفي و قد اثنى الله تعالى عليه فقال: و تلك حجتنا اتيناها ابراهيم على قومه ألاية، فعرف من هذا ان الحجة و البرهان في قول ابراهيم و ميزانه، فنظرنا في كيفية وزنه كما نظرت في ميزان الذهب والقصة، وأبت في حجته اصلين قد ازدوجا فيتولد منهما نتيجة هي المعرفة، والقرآن فرأيت في حجته اصلين قد ازدوجا فيتولد منهما نتيجة هي المعرفة، والقرآن مناء على الحذف والايجاز، و كمال صورة هذا الميزان ان يقول: كل من يقدر على اطلاع الشمس فهو الآله، فهذا اصل والهي هو الآله دونك هذا اصل اخر، فيلزم من مجموعهما بالضرورة ان الهي هو الآله دونك يا نمرود.

فانظر الان هل يمكن ان يعترف بالاصلين معترف ، ثم يشك بالنتيجة او هل يتصور ان يشك في هذين الاصلين شاك ، فالاول وهو كون الاله قادراً على كل شيء، و اطلاع الشمس من جملتها معلوم بالوضع المتفق عليه والثاني و هو قوله: القادر على الاطلاع هوالله دونك معلوم بالمشاهدة .

فان قلت: هذه المعرفة بالضرورة هاهنا ، اذ لايمكن ان اشك في هذين الاصلين ولا في لزوم هذه النتيجة ، لكني لاتنفعني الا في هذا الموضع وعلى

الوجه الذي استعمله الخليل عليه السلام ، فكيف ازن بهما ساير المعارف التي يشكل على واحتاج الى تمييز الحق فيها من الباطل .

قلنا: من وزن الذهب بميزان صحيح يمكنه ان يزن به الفضة و ساير الجواهر، لان الميزان عرف صحته لا لانه ذهب، بل لانه ذو مقدار، و كذلك هذا الميزان كشف لنا عن هذه المعرفة لا لعينها بل لانه حقيقة من الحقايق فتأمل انه لزم النتيجة منه، و تأخذ روحه، وجرده عن هذا المثال الخاص حتى تنتفع به حيث اردت، و انما لزم لان هذا الحكم على الصفة حكم على الموصوف بالضرورة، فكذلك في كل مقام حصلت له معرفة بالصفة للشيء، و حصلت معرفة اخرى بثبوت حكم لذلك الصفة فيتولد منهما معرفة ثالثة بثبوت الحكم على الموصوف بالضرورة، فان شككت فيه فخذ عياره بالصنجة المعروفة عندك ، كما تفعل في ميزان الذهب والفضة.

فان قلت : فكيف اخذ عياره كما فعلت في ميز ان الذهب ، و اين الصنجة المعروفة في هذا الفن ؟

قلنا: هي العلوم الضرورية المستفادة اما من الحس او التجربة او غريزة العقل.

والثاني في الميزان الأوسط.

فان قلت: فهمت الميزان الاكبر، فبين لى حدالميزان الاوسط وواضعه وكيفية الوزن به.

قلنا: اما الميزان الاوسط وحده و واضعه و مستعمله ، فاعلم انه ايضا للخليل عليه السلام حيث قال: لا احب الافلين أقلى وكمال صورة هذا الميزان ان القمر آفل ، والاله ليس بآفل ، فالقمر ليس بآله ، ولكن القران مبناه على الايجاز والحذف والاضمار، اما حد هذا الميزان: فهو ان كل شيئين وصف احدهما بوصف يسلب عن الاخر، فهما متباينان اى احدهما مسلوب عن الاخر، وكما ان حكم الميزان الاكبر ، ان الحكم على الاعم حكم على الاخص ، فحد هذا: ان الذي ينفى عنه ما ثبت للاخر فهو مباين لذلك الاخر فالاله ينفى عنه الافول ، والقمر يثبت له الافول ، فهذا يوجب التباين بينهما

وقد علمنا نبينا صلى الله عليه وآله بهذا الميزان في مواضع كثيرة من القران، اقتداء بابيه الخليل صلوات الله عليه ، فاكتف بالتنبيه على موصعين :

احدهما قوله: فلم يعذبكم بذنوبكم بل انتم بشر ممن خلق أ، و ذلك لانهم ادعوا انهم ابناؤ الله تعالى ، فعلمه الله كيفية اظهار خطائهم بالقسطاس المستقيم ، و كمال صورة هذا الميزان ان البنين لا يعذبون ، و انتم تعذبون ، فاذن لستم ابناء ، فهما اصلان احدهما تجربي والاخر مشاهدي ، فيلزم منهما ضرورة نفى النبوة .

الثاني قوله تعالى: قل يا ايها الذين هادوا ان زعمتم انكم اولياء لله من دون الناس فتمنو الموت ألاية، وذلك انهم كانوا يدعون الولاية و كان من المعلوم ان الولى يتمنى لقاء الله و كان من المعلوم انهم ما يتمنون الموت الذى هو سبب للقاء الله ، فيلزم انهم ليسوا باولياء الله تعالى .

والثالث ميزان الاصغر، اما ميزان الاصغر و حده و عياره و مظنة استعماله فمبناه من الله، حيث علمه نبيه محمدا صلى الله عليه وآله في القرآن، و ذلك: و ما قدروا الله حق قدره اذ قالوا ما انزل الله على بشر من شيء لا الاية ، و وجه الوزن به ان يقول قولهم بنفي انزال الوحي على البشر قول باطل، للازدواج المنتج بين اصلين احدهما ان موسى عليه السلام بشر والثاني انه منزل عليه الكتاب ، فيلزم بالضرورة قضية خاصة و هي ان بعض البشر منزل عليه الكتاب و يبطل بها الدعوى العامة بانه: لاينزل الكتاب على بشر اصلا، اما الاصل الاول فمعلوم بالمشاهدة ، و اما الثاني فباعترافهم ، و كانوا يخفون بعضه و يظهرون بعضه ، كما قال تعالى: تبدونها و تخفون كثيرا ألم يخفون بعضه و يظهرون بعضه ، كما قال تعالى: تبدونها و تخفون كثيرا ألم و انما ذكر هذا في معرض المجادلة ، و من خاصية المجادلة انه يكفي كون الإصلين مسلمين .

والرابع في ميزان التلازم و هو مستفاد من قوله تعالى : قل لوكان فيهما الهة الاالله لفسدتا <sup>49</sup> و من قوله تعالى : قل لوكان هؤلاء آلهة ما

**۶۷ جمعه ۲** 

۸٤ انعام ۹۹

٥٤ \_ مائده ١٨

۷عــ انعام ۹۹

٤٩ انبياء ٢٢

وردوها ما عياره فمثل قولك: ان كانت الشمس طالعة فالنهار موجود ، وهذا يعلم بالتجربه ، ثم يقول: لكنها طالعة و هذا يعلم بالتحس ، فيلزم من الاصلين التجربي والحسى ان النهار موجود ، اما موضع استعماله في الغوامض فمثل ان كان صنعة العالم و تركيب الادمى مرئياً عجيبا محكما ، فصانعه عالم ، و هذا في العقل اولى و معلوم انه عجيب غريب ، و هذا يدرك بالعيان فيلزم منه ان صانعه عالم ، ثم تترقى منه و تقول: ان كان صانعه عالماً فهو حى و معلوم بالميزان الاول انه عالم ، فيلزم منه انه حى ثم تقول: ان كان عالما حيا فهو قادر فيلزم منه انه قادر، ثم تقول: ان كان قادرا فهو قائم بنفسه و ليس بعرض فكذلك تعرج من صفة الى صفة ، فتعرج من صنعة تركيب الادمى الى صفة صانعه ، وهوالعلم ، ثم تعرج من العلم الى الحيوة و منها الى القدرة ثم الى الذات ، و هذا هو معراج الروحانى ، و هذه الموازين سلاليم العروج الى السماء ، بل الى خالق السماء و هذه الاصول درجات السلاليم .

و اما المعراج الجسماني فلايفي به كل قوة بل بختص ذلك بقوة النبوة.

و اما حد هذا الميزان فان كل ما هو لازم للشيء تابعله في كل حال، فنفى اللازم بالضرورة يوجب نفى الملزوم و وجود الملزوم بالضرورة يوجب وجود اللازم فلا نتيجة لها وكذا وجود اللازم و وجود اللازم و وجود اللازم و وجود الملزوم فكذلك لانتيجة لها ، بل هو من موازين الشيطان .

والخامس في ميزان التعاند ، اما موضعه من القران فهو في قول ه تعالى : تعليماً لنبيه صلى الله عليه وآله ، قل من يرزقكم من السماء والارض، قل الله و انا او اياكم لعلى هدى او في ضلال مبين في معرض التسوية والتشكيك ، انا او اياكم لعلى هدى او في ضلال مبين في معرض التسوية والتشكيك ، بل فيه اضمار اصل آخر و هو انما لسنا على ضلال في قولنا : قل من يرزقكم من السماء بانزال الماء و من الارض بانبات البنات ، فاذا انتم ضالون بانكار

ذلك ، وكمال صورة هذا الميزان ، و انا او اياكم لعلى هدى او فى ضلال مبين ، هذا اصل .

ثم نقول : و معلوم انا لسنا فی ضلال ، و هذا اصل آخر فیعلم من ازدواجها نتیجة ضروریة ، و هی انکم فی ضلال مبین .

و اما عياره من الصنجات المعروفة، و هو ان زيداً دخل داراً ليس فيها اثنان ، ثم دخلها احد فلم يره فيعلم ضرورة انه في البيت الثاني ، و اما حد هذا الميزان فهو : ان كل ما انحصر في قسمين فيلزم من ثبوت احدهما نفي الاخر و بالعكس، ولكن بشرط ان يكون القسمة منحصرة لامنتشرة ، فالوزن بالقسمة المنتشرة وزن الشيطان ، فاما موضع استعمال هذا الميزان في الغوامض فلا ينحصر ولعل اكثر النظريات يدور عليه فهذه هي الموازين المستخرجة من القران والقابها ، ولا يبعد ان يكون لها اسامي غير ما ذكرت عند بعض الامم السالفة على بعثة نبينا محمد صلى الله عليه و آله ، كانوا قد تعلموها من صحف انبيائهم عليهم السلام ، و من صحف ابراهيم و موسى .

ولكن قد وقع ابدال كسوتها باسامى اخر ، لما عرف من ضعف قريحتك و طاعة نفسك للاوهام ، فانى رأيتك من الاغترار بالظواهر حيث لوسقيت عسلا احمر فى قارورة حجام ، لم تطق تناوله لنفور طبيعتك عن المحجمة ، وضعف عقلك عن ان يعرفك ان العسل طاهر فى اى زجاجة ، بل لوترى التركى يلبس المرقعة والدراعة ، فيحكم بانه صوفى او فقيه ، ولولبس الصوفى القباء والقلنسوة حكم عليك وهمك بانه تسركى فابدا يستخرجك وهمك الى غلاف الاشياء دون اللباب ، و كذلك لاتنظر القول من ذات القول بل من حسن صنعته او حسن ظنك بقائله ، فاذا كانت عبارته مستكرهة عندك او قايله قبيح الحال فى اعتقادك رددت القول و انكان فى نفسه حقا ، فان قيل لك : قل لااله الاالله ، عيسى روح الله ، نفر عن ذلك طبعك و قلت : هذا قول النصارى فكيف اقوله ، ولم يمكن لك من العقل ما تعرف ان هذا القول فى نفسه حق ، وان النصر انى ممقوت لالهذه الكلمة تعرف ان هذا القول فى نفسه حق ، وان النصر انى ممقوت لالهذه الكلمة ، ولا لساير الكلمات بل لكلمتين فقط ، احدهما قوله : ليس محمد رسول الله ،

والثانية: ان الله ثالث ثلاثة وساير اقواله وراء ذلك حق، فلما رأيتك وساير رفقائك ضعفاء العقول ، لا يخدعهم الا الظواهر نزلت الى حدك ، فسقيتك في كوز المآء وسعيتك به الى الشفاء و تلطفت بك تلطف الطبيب لمريضه ، ولو ذكرت لك انه دواء و عرضته في قدح الدواء لكان يشمئز عن قبول طبعك ، ولو قبلته لكان تتجرعه ولا تكاد تسيغه ، و هذا عذر في ابدال تلك الاسامي و ابداع هذه المعانى ، يعرفه من يعرفه و ينكره من يجهله .

#### المشهد السادس فى التطابق النسبى بين الميزان الروحاني العقلى و الميزان الجسماني الحسي

فان قلت: لقد فهمت هذا كله ، ولكن اينما كنت وعدته من ان هذا الميز انله كفتان و عمود واحد يتعلق به الكفتان جميعا ، ولست ارى فى هذه الموازين الكفة والعمود ، و اين ما ذكرته من الموازين الذي يشبه بالقبان .

قلنا: هذه المعارف قد استفدناها من اصلين، و كل اصل كفة والحد المشترك بين الاصلين الداخل فيهما عمود، و اما المشبه بالقبان فهو ميزان التلازم، اذ احد طرفيه اطول من الاخر كثيراً، فانك تقول: لوكان العالم قديما، لكان مستغنياً عن المؤثر، و هذا اصل مشتمل على جزئين لازم و ملاوم، والثاني ليس مستغنيا عنه، و هذا اصل اخر اقصر منه، وكان اشبه بالرمانة القصيرة المقابلة لكفة القبان، و اما ميزان التعادل فيتعادل فيه كفتاه، ليس احدهما اطول من الاخر، بلكل واحد منهما يشتمل على صفة و موصوف فقط، فافهم هذا، مع ما عرفتك من ان الميزان الروحاني لايكون كالميزان الجسماني بل يناسبه مناسبة ما، ولذلك على التشبيه يتولد النتيجة من ازدواج الاصلين، اذ يجب ان يدخل شيء من احد الاصلين في الاخر، و هو كالمسكر الموجود في قولك: هذا مسكر، و في قولك: كل مسكر حرام، حتى يتولد منهما النتيجة، فان لم يدخل جزء من احد الاصلين

فى الأخر، لم يتولد من قولك : كل مسكر حرام ، وكل معصوب مضمون ، نتيجة على انهما اصلان ايضا ، ولكن لم يجر بينهما نكاح و ازدواج ، اذليس يدخل جزء من احدهما فى الأخر، و اما النتيجة تتولد من الجزء المشترك الداخل من احدهما فى الأخر، و هو الذى سميناه عمود الميزان .

ولو فتح باب الموازنة بين المحسوس والمعقول ، لفتح لك باب عظيم في معرفة الموازنة بين عالم الملك و الشهادة ، وبين عالم الغيب والملكوت، و تحته اسر ار عظيمة ، من لم يطلع حرم عليه الاقتباس بين انوار القران و التعليم، ولم يحطه من علمه الإبالقشور، وكما أن في القرآن مو أزين كه ل العلوم، فكذلك فيه مفاتيح كل العلوم، كما وقعت الإشارة اليه في هذه الاجزاء التي سميناها بمفاتيح الغيب، وسر الموازنة بين العالمين باب عظيم في معرفة الحقايق الألهية والكونية ، و هو عند علماء الرسوم غير معتبر، و لا عند متفلسفة الحكماء ، الذين يز عمون انهم قد علموا الحكمة ، وقدغاب عنهم شموخ هذا العلم، وهو اول مقامات النبوة، لأن مبادي احوال الأنبياء عليهم السلام ، ان يتجلى لهم في المنام الحقايق المعنوية في كسوة الامثلة الخيالية ، لأن الرؤيا الصادقة جزء من النبوة ، و في عالم النبوة يتجلى تمام الملك والملكوت، ولايتجلى حقايق الاشياء و ارواحها الا في عالم القيامة و عالم الأرواح ، و يكون الروح و الروحانيات في اغطية من الصور الحسية في عالم التلبس و عالم الحس ، والآن : قد كشفنا عنك غطائك فبصرك اليوم حديد، فتأمل في هذا المقام فعساك تنفتح لك روزنة الى عالم الملكوت تسترق منه السمع ، والا فاني ما اراك يفتح لك بابها وانت مشغول بهذه العلوم التعصب للمذاهب والتقليد ، فما زلت متوجها الى ملابس عالم التقليد ، مصروف الوجه اليه من انوار عالم الملكوت، فمحال ان يتجلى لك اسر ارالقر آن ، و عجاب انوار الحكمة والإيمان .

#### المشهد السابع فىالاشارة الى ميزان الشيطان

و اعلم ان كل ما ذكرناه من الموازين ، فإن للشيطان ميزانا يلصقه بالميزان ليوزن به فيغلط ، لكن الشيطان انما يدخل من مواقع الثلم ، فمن سد الثلم واحكمها امن من مكر الشيطان و تلبيسه للباطل بصورة الحق و ترويجه اياه ، و مواقع ثلمته عشرة ، قد جمعها البارعون في علم الميزان ، ولنذكر الان انموزجا واحدا، و ذلك هوالذي القي الشيطان في خاطر الخليل عليه السلام اذ قال تعالى: و ما ارسلنا من قبلك من رسول ٥٣ الايــة و انما ذلك في مبادرته الي الشمس و قوله: هذا ربي هذا اكبر ٥٤ ، لاجل انه اراد ان يخدعه و كيفية الوزن به : ان الاله هو الاكبر بالاتفاق ، والشمس هي الأكبر من الكواكب، و هذا معلوم بالحس ، فيلزم منه ان الشمس اله و هي النتيجة ، و هذا ميز إن الصقه الشيطان بالميز إن الاصغر من موازين التعادل ، لأن الأكبر وصف وجدللاله و وجد للشمس ، فيتوهم أن أحدهما وصف بالأخر و هو عكس الميزان الاصغر، لأن حد ذلك الميزان ان شيئان لشيء واحد ، لا ان يوجد شيء واحد لشيئين ، فانه اذا وجد شيئان لشيء واحد، وصف احدهما بالآخر، اما اذا وجدشيء لشيئين، فلا يلزم ان يوصف احدهما بالأخر، فانظر كيف يلبس الشيطان بالعكس، و عيار هذا الميز ان من الصنجة ، الظاهرة البطلان اللون ، فانه يوجد للسواد والبياض جميعاً ، ثم لايلز مه ان يوصف البياض بالسواد .

و اعلم ان اكثر الناس من ارباب المذاهب و غيرهم قد وزنوا كلامهم بهذا الميزان الشيطاني كالرهابين وكالباطنية مثلا ، اذا ادعوا حقية طريقهم ، قالوا: ان الحق مع الوحدة ، والباطل مع الكثرة ، و مذهبنا يفضى الى الوحدة ، فيلزم ان يكون الحق مذهبنا ، و مذهب غيرنا يفضى الى الكثرة ، فيكون باطلا ، وقد علمت ان ميزانهم فاسد الصورة ، و ان سلم كون الاصلين كليهما صحيحا ، وكذا الجهلة من الزهاد والعباد اذا اغتروا بزهدهم و عبادتهم ، وادعوا الكمال والولاية لانفسهم ، فقالوا : اهل الكمال والولاية عبادتهم ، وادعوا الكمال والولاية لانفسهم ، فقالوا : اهل الكمال والولاية

كانوازهاداً وعباداً و نحن زاهدون عابدون، فنحن من الكمل والاولياء، فميزانهم ايضاً فاسدة الصورة مع فرض صحة الاصلين ، و على هذا المنوال كل من يدعى حقية طريقه و رأيه بموافقته في بعض الصفات بصفات اهلالحق ، فينتج من اصلين موجبين على صورة الميزان الاصغر و هو غير صحيح ، لانه من موازين الشيطان ، استعملت ابناؤه و اولياؤه في ابطال ميزان خليل الرحمن و ساير موازين اولياء الله ، ليلبس على الحق و يشوش اذهانهم ، و يقلب قلوبهم و انظارهم ، لينحر فوا و يميلواعن طريق الحق و سلوك الصدق ونيل المقصود ولقاء المعبود ، فهذا ما اوردناه في هذا المفتاح ، و آثر نا من ونيل المقصود ولقاء المعبود ، فهذا ما اوردناه في هذا المفتاح ، و آثر نا من البيان ما وقع به المحاذاة في اكثره ، لما وجدنا من كلام بعض علماء الاسلام، حذراً من اطالة الزمان في تبديل صور الالفاظ والمباني مع الاتفاق في المقاصد والمعاني .

#### تكميل فيه تتميم

واعلم ان لحزب الحق و جنود الرحمن طريقين آخرين في السلوك الى منازلهم، و درجاتهم في الأخرة على قدر مشيهم وسعيهم الى الله.

احدهما طريق التقليد للامام المعصوم ، والانقياد له انقياد الاعمى لمن يقوده ، او الزمن لمن يحمله .

والثانى طريق التصفية والرياضة ، اما التقليد المحض فهو و انكان نافعاً لعميان القلوب و اهل الزمانة ، و غايته الوصول التبعى الى المقصد الاسنى ، والتعيش بعيش السعداء تعيشا بالعرض لابالذات ، والاستحيآء بروحهم كذلك ، كحيوة الظفر والشعر بحيوة البدن الحيوانى .

و اما طريق التصفية فهو و ان كان مسلوكا ° شريفاً عزيزاً جداً ،لكنه عسر جداً ، بل متعذر الاللكمل من الافراد ، و فيه من الاخطار ما لا يحصى ، فالطريق القصد هو طريق العرفاء ، اذ فيه ضرب من التصفية والرياضة للقوة النظرية وضرب من تقليد النبى والامام عليهما السلام باستعمال القوة العملية ، اما بيان معرفة صدق النبى صلى الله عليه وآله والائمة بعده عليهم السلام ،

فانما ثبت عندهم يطريق اوضح من النظر في المعجزات و اوثق منه ، فان معرفة ذلك ليس بضروري ، فهو اما بطريق تقليد الرفقاء اوالوالدين ، او بطريق الموازين الموازين في نفسه ، و ان كان يكون حاصلا عند صاحبه لقيام شيء من هذه الموازين في نفسه ، و ان كان هو لايشعر به ، فانك قد عرفت صحة ميزان النقدين بانتظام الاصلين في نهنك التجربي والحسى ، و كذا سايرالناس وهم لايشعرون ، اذ من عرف ان هذا الحيوان غير حامل لانه بغل ، عرف بانتظام اصلين و ان كان لايشعر بمصدر علمه ، و كذلك كل علم في العالم يحصل للانسان فيكون كذلك ، فانت ان اخذت اعتقاد صدق النبي صلى الله عليه و آله او الامام عليه السلام فانت ان اخذت اعتقاد صدق النبي صلى الله عليه و آله او الامام عليه السلام فعلوا ، و ان اخذت من الوزن بشيء من هذه الموازين ، فلعلك غلطت في دقيقة من دقايقه ، فينبغي ان تثق به .

فان قلت: فباى شيء اعرف الطريق، فلقد سددت طريق التقليد و طريقالوزن جميعا.

قلنا: هیهات ، راجع القرآن ، فلقد علمك الطریق اذقال: ان الذین اتقوا اذا مسهم طائف من الشیطان تذكروا فاذا هم مبصرون فانت تعلم ان المعارف كثیرة فلو ابتدأت فی كل مشكلة الی ان تسافر الی من تقلده و منه لكونه غیر مبصر مثلك الی من یقلده هو ، و هكذا الی ان ینتهی الی مقتدی مرشد مهدی بصیر ، فطال عناك و قل عملك و غناك ، فلیكن طریقك ان تعلم كیفیة الوزن و تستوفی شروطه فان اشكل علیك شیء اعرضه علی المیزان ، فاذا انت مبصر ، و هذا كما انك حسبت مالا للشریك علیك اولك علیه او قسمة فی مسألة من الفرایض و شككت فی الاضافة و الخطاء ، فیطول علیك ان تسافر الی المحاسب و لكن یحکم علم الحساب و تتذكره ، و لاتز ال تعاوده مرة بعد اخری حتی تستیقن قطعا انك ما غلطت فی دقیقة من دقایقها ، و علی هذا یعرفه من یعرف الحران كما اعرفه و علی هذا یعرفه من یعرف الحساب ، و كذلك من یعرف الوزن كما اعرفه فینتهی به التذكر و التفكر و المعاودة مرة بعد اخری الی الیقین الضروری

بانه ما غلط، فان لم تسلك هذا الطريق لم تفلح ابدا و صرت تسلك بلعل و عسى، و لعلك قد غلطت فى تقليدك للذى امنت به نبيا كان اواماما اوغيرهما، فان معرفة صدق النبى ليس ضرورياً.

#### تبصرة٥٨٥

لعلك تضطرب و تصول و تتعجب و تقول لى : انك اذا اعترفت ان المعلم هوالنبى صلى الله عليه و آله او الامام عليه السلام ، لكن لايمكن ان فأخذ العلم من احدهما دون معرفة الميزان و انه لايمكن معرفة تمام الميزان الامنك ، فكأنك قد ادعيت الامامة لنفسك خاصة فما برهانك و ما معجزتك وفان امامى اما ان يقيم معجزة او يحتج بالنص المتعاقب ، فاين معجزتك واين نصك ؟

قلت: اصبر و لا تعجل بالقرآن من قبل ان يقضى اليك وحيه والعجلة من الشيطان ، اما قولك: فانك تدعى الامامة لنفسك خاصة ، فانى الجوز ان يشار كنى غيرى فى هذه المعرفة ، و اما قولك: انك تدعى الامامة لنفسك فماذا تريد من معنى الامام ، ان اردت به من يتعلم من الله بواسطة معاينة جبر ئيل ؟ ، فهذا لا ادعيه لنفسى و ان اريد به من له الرياسة العامة للخلق فى امور الدين والدنيا نيابة عن الرسول فهذا ايضاً لا ادعيه لنفسى ، و ان اريد به من يتعلم من الله و من جبر ئيل بواسطة متابعة الرسول و اهل بيته عليهم السلام فانا ادعى الامامة بهذا المعنى لنفسى ، لقوله تعالى : قل ان كنتم تحبون الله فاتبعونى يحببكم الله المامة منهما الالتباس ، لانهما من عالم تعتقده معجزة فانه ربما يتطرق فى شىء منهما الالتباس ، لانهما من عالم الشهادة والحس و مما مثار الغلط و الاشتباء ، فلايوثق به بل من يؤمن بقلب العما ثعبانا يكفر بخوار العجل كفر ٢٠ السامرى ، فان التعارض فى هذا العالم كثير جداً لكنى تعلمت الموازين ثم وزنت بها جميع المعارف الالهية العالم كثير جداً لكنى تعلمت الموازين ثم وزنت بها جميع المعارف الالهية

۰۹ ای تحمل و تقهر ۲۱ آلعمران ۳۱

٥٨ فصل ن م ل

٦١٤ طه ١١٤

٦٢ ـ وكفرالسامري ن م

بل احوال المعاد و عذاب القبر و بعث الاجساد و عود الارواح ، موافقة لما في القرآن و لما في الاخبار و تيقنت ان نبينا محمد صلى الله عليه وآله صادق، وان القرآن حق ، و كذا ساير اركان الدين ، و عرفت الخلق بالحق كما قال المامنا و مولانا على عليه السلام اذ قال: لا تعرف الحق بالخلق اعرف الحق تعرف اهله ، فكانت معرفتي بصدق النبي ضرورية كمعرفتك اذا رأيت رجلا غريباً يناظر في مسألة فقهية و يحسن فيه و يأتي بالفقه الصحيح الصريح ، فانك لاتتماري في انه فقيه و يقينك الحاصل به اوضح من اليقين الحاصل بفقهه لو قلب الف عصا ثعبانا ، لان ذلك يتطرق فيه احتمال الطلسم والتلبيس بغيره و يحصل به ايمان ضعيف هو ايمان العامي او المتكلم ، فاما ايمان ارباب بغيره و يحصل به ايمان ضعيف هو ايمان العامي او المتكلم ، فاما ايمان ارباب المشاهدة من مشكوة عالم النبوة والولاية فلا يتطرق فيه ريب ولاشك بهاصلا، و كذلك اعرف صدق الرسول صلى الله عليه وآله و حقية القرآن و جميع المعارف الاصولية .

## المفتاح السابح

# فى الكشف عن معرفة ذات الحق و اسمائه و صفاته و اياته و اثاره على اسلوب اخر و فيه مشاهد:

#### المشهد الأول في الاشارة الى حقيقة الوجود، وانها عين ذات المعبود

اعلم ان الوجود احق الاشياء بان يكون ذا حقيقة ، و ذلك لان كل ما هو غير حقيقة الوجود فهو بها يكون ذا حقيقة و بها يصير موجوداً و كائنا في الاعيان او في الاذهان ، فالوجود الذي به ينال كل ذي حق حقه اولى بأن يكون حقاً و حقيقة و ذا حقيقة ، فكيف يكون امراً اعتبارياً او انتزاعياً كما ذهب اليه المحجوبون ؟ و هذه الحقيقة مما لايمكن ان يكون له سبب من الاسباب ، لا في التصور ولا في التحقق فلاحد له اذ لا سبب له ولا رسم له ، اذ لا شيء اعرف من الوجود ، و اذ لاحد له فلا جنس له و لا فصل و لا فاعل له ولا غاية له ولا مظهر له بوجه من الوجوه

بيان ذلك: انه لو افتقر في التصور الي حد لكان ذا ماهية كلية و هو خلاف الفرض، ولو افتقر الي رسم لكان غير الوجود اظهر من الوجود، و هو اظهر من كل شيء ولو افتقر الي فاعل لكان لوجود قبل نفسه، اذ كلامنا في حقيقة الوجود ولو كان له غاية لكان غايته خيراً منه و اشرف منه، و الوجود خير محض سيما الوجود الشديد الذي لا يشوبه العدم والنهاية، اذ الحد والنهاية والقصور و ما يجرى مجراها انما يلحق الوجود من خارج

لالذاته ، اذ صرف الشيء لا يقتضي عدمه و لا ضده ، بل بو اسطة اشعته اللازمة و انواره النازلة و ظلاله الممتدة ، كما في قوله تعالى : الم تر الي ربك كيف مدالظل و لوشاء لجعله ساكنا فالسبب انما يكون للوجودات الخاصة الضعيفة النازلة لأجل لحوق الأعدام، وحقيقة الوجود من حيث هي عين الوجود الذي لا اتم منه و هو واجب لذاته غير ممكن لما ذكرنا ، والوجود بما هو هو لا كلى و لا جزئي و لا عام و لا خاص لانها من صفات الماهبات ، و لا ايضاً واحد بوحدة زايدة على ذاته و لا كثير، و هو اشمل الإشياء باعتبار سعة رحمته و فيضه، و ليس شموله و انبساطه على الأشياء بإعتبار الكلية كما في الوجود الانتزاعي الذي هو عرض عام للاشباء كلها و هو ظل لحقيقة الوجود، كما أن الوجود الإنبساطي ظل للوجود الحقيقي الإحدى و البه الإشارة في قوله تعالى: الم تر الى ربك كيف مدالظل ولوشاء لحعله ساكنا، فالوجود الأحدى واجب بذاته ثابت لنفسه مثبت لغيره ، موصوف بالاسماء الالهية ، منعوت بالنعوت الربانية ، و هو بهويته مع كل شيء ، و محقيقته مع كل حي ، كما نبه الله تعالى بقوله : و هو معكم اينما كنتم و بقوله : و نحن اقرب اليه منكم و بقوله: و في انفسكم افلا تبصرون و بقوله: هو الاول والاخر والظاهر والباطن و هو بكل شيء عليم°.

و قال امام الموحدين و امير المؤمنين عليه السلام: هو مع كل شيء لا بمقارنة، و غير كل شيء لا بمزايلة، و كونه عين الاشياء بظهوره في ملابس اسمائه و صفاته في عالمي العلم والعين، و كونه غيرها بارتفاعه و علو ذاته عن كل شيء و استعلائه بصفاته عن كل نقص وشين، و تقدسه عن الحصر والتعيين و تنزهه عن سمات الحدوث والتكوين وايجاده للاشياء هو اختفاؤه بها مع اظهاره اياها، و اعدامه لها في القيامة الكبرى، ظهوره بوحدته التامة و قهره اياها بازالة تعيناتها و امكاناتها و جعلها متلاشية كما قال: لمن

۱ ـ فرقان ۶۵

ع۔ ذاریات ۲۱

۲ - حدید ع

٣ــ واقعه ٨٥

الملك اليوم الله الواحد القهار" و كل شيء هالك الا وجهه له الملك و في الصغرى تحوله من عالم الشهادة الى عالم الغيب او من صورة الى صورة في عالم واحد.

#### اشارة

Lal adam lis ralls and reage lleger lliss, is never mlar llanger by discounting it is kilts added by and leger and listed with the same is listed in the same is listed in the same in listed in the same is listed in listed in the same is listed in listed in

علم المستدل ينفيه وكشف المكاشف يثبته ويبقيه، والعلمان صحيحان فلكل قهوة سكارى و لكل بحر مغرقون ، فهو لكل قوة بحسبها لتعرفها أنها مازالت عن منصبها ، و انها لم يحصل من العلم بالله الا ما هي عليه و نفسها، فذاتها عرفت اذاعرفت ونفسها وصفت اذا وصفت، كما قال عالم من اهل بيت النبوة والولاية سلام الله عليه وعليهم: كل ما ميز تموه باوهامكم في ادق معانيه

٦ خافر ١٦ ٢ - قصص ٨٨

۱۰ ـ آل عمران ٦ انعام ١٠٣

فهو مخلوق مثلكم مردود اليكم ، فخرج عن التقييد والتحديد بظهوره في القيود والحدود، ليكون هو المعبود، فقضى ربك ان لا تعبدوا الا اياه فكانت الاصنام والاوثان مظاهر له في زعم الكفار ، فاطلقوا عليهااسم الاله، فما عبدوا الا الاله، و هو الذي عليه ذلك المظهر فقضى حوائجهم و عاقبهم اذلم يحترموا ذلك الجناب الالهى في هذه الصورة الجمادية ، فهم الاشقياء وان اصابوا ، اذلم يعبدوا الا الله ، والمحجوبون سعدوا وان اخطأوا ، اذما عبدوا الا صنما صورته اوهامهم و منحته افهامهم ، فما ادرى ايها اشقى ؟ فالشقى من قيده و شبهه ، و السعيد من اطلقه و نزهه عن التشبيه بشرط أن في هذه المظاهر ، كيف سعد به قوم وشقى به اخرون .

و قال بعضهم :كلما تخيلته في نفسك او صوره وهمك، فالله بخلاف ذلك ، فصدق بوجه دون وجه .

وقال الآخر: الحق لايكون مدلولا للدليل ولا معقولا للعقول، فكذب بوجه دون وجه ، نعم لا تحصله العقول بافكارها ولا تستنزله المدارك باذكارها ، لكنه اذا ذكر فيه يذكرون ، و به يفكرون و يعقلون ، فهو عقل العقلاء و ذكر الذاكرين و فكر الدالين و دليل المتحيرين ، لو خرج عن شيء لم يكن ، ولو كان في شيء لم يكن .

فالعرفاء الربانيون هم المقربون الذين ادر كوا هذا المشهد الاحمى، و عرفوا هذه المعرفة العظمى، واعطوا هذه العطيه الكبرى، و اما من سواهم فقد نصبت له علامة يعبدها و حقيقة يشهدها، و هى ما انطوى عليه اعتقاده و دليل قوى عليه اعتماده، اوقلد صاحب دليل و هو عند نفسه انه قد ظفر بمطلوبه و اعتكف على معبوده و سكن اليه واستراح من الحيرة، و كفر بما ناقض ما عنده، و كفر ما اعتقد غير معتقده، فلهذا يكفر بعضهم ببعض و يلعن بعضهم بعضاً، دنيا و اخرة، كما قال تعالى: كلما دخلت امة لعنت اختها والعالم المحقق لما هو الامر عليه في عينه، يتفرح في ذاته في دايرة العالم ظاهره و باطنه فهو العين المصيبة والمرآة المستويه التي يترا اي فيها ظاهره و باطنه فهو العين المصيبة والمرآة المستويه التي يترا اي فيها

حقايق الأشياء كماهي ، و هو بعينه الصراط المستقيم وفيه النبأ العظيم الذي هم فيه مختلفون ١٤

## المشهد الثاني في الاشارة الى حقيقة صفاته الكمالية و نعوته الجلالية

اعلم ان كل صفة كمالية بتصف بها الموجود بما هو موجود ، و لأيوجب تغيراً ولاتكثراً و تحسماً ، فاذا وحدت في المعلول فوجودها في مبدأ الفياض عليه اولى واقدم واشد ، اذالوجود وكمالاته فايضة من العلة المفيضة على معلولها ، و معطى الكمال لا يقصر عنه ، و كل ما يمكن بالإمكان العامي على واجب الوجود فيجب له ، والا لكان في ذاته جهة قوة او امكان خاصي او استعدادي و هو ينافي وجوب الوجود، ثم ان جميع صفاته الحقيقية يجب ان يكون عين ذاته ، لأن من كان كماله بنفس ذاته فهو افضل واشر ف ممن كان كماله بصفة زايدة او بامر زايد، والعقل يحكم بهذا ضرورة، لعدم افتقاره الى مايزيد عليه و لو كان من اللوازم لأن الذات سابقة عليها ، فيكون ما بهاؤه وكماله بما يتأخر عن ذاته ، مفتقرة في حد ذاته الى مايزيد على ذاته، و كل مفتقر في ذاته الى غير ه فهوممكن، فلايكون واجب الوجو دبذاته، هذا خلف، هذا مذهب رؤساء الفلاسفة وهممصيبون فيماذ كروا انارادوا نفي الوجودالزائد للصفات الالهية، وانارادوا نفى المعانى فقد اخطاؤا فيذلك، لأن كل صفة له معنى خاص و مفهوم معين و ليس المفهوم من العلم عين المفهوم من القدرة ، والا لكانا لفظين متر ادفين فيكون كل قادرمن اي حيثية عالماً ، وكل عالم من حيث هو عالم قادراً و كذا في ساير الصفات ، و يلزم انه اذا اعتقد في حقه تعالى صفة واحدة منها لا يحتاج الى اثبات صفة اخرى، والتالي باطل فالمقدم مثله، فقد ظهر ان معنى كون صفاته تعالى عين ذاته.

ان وجوده الأحدى هو بعينه مع بساطته وجود ساير الصفات الحقيقية، كما ان اضافته القيومية الى الأشياء هـى بعينها مصحح جميع الصفات

الاضافية كالرزاقية و المنعمية والمبدئية و غيرها، و كلام اميرالمؤمنين وامام الموحدين عليه السلام في بعض خطبه الشريف حيث قال: كمال التوحيد نفى الصفات عنه ، لشهادة كل صفة على انها غير الموصوف ، و شهادة كل موصوف انه غير الصفة ، فمن وصفه فقد قرنه و من قرنه فقد ثناه و من ثناه فقد جزاه الى اخر كلامه عليه السلام ليس المراد به نفى معانى الصفات و اثبات ما ينوب عنها ، كما توهمه بعضهم بل المراد نفى وجود زايد لها غير وجود الذات ، هكذا يجب عليك ان تعلم لئلا تقع فى التعطيل .

#### اشارة

الماهيات صور كمالاته و مظاهر اسمائه و صفاته ظهرت اولا في العلم ثم في العين يحسب حبه و ارادته، و اظهار إياته و اعلام اسمائه و صفاته و رفع اعلامه وراياته ، فتكثر حسب تكثرها ، وهوباق على وحدته الحقيقية ، ثابت على كمالاته السرمدية ، و هو يدرك ١٥ حقايق الاشياء بما يدرك به حقيقة ذاته لا بامر اخر كالعقل الاول و غيره، وذلك لأنكل كمال يلحق للاشياء بواسطة الوجود، و هو الموجود الحق بذاته و اذا علمت هذا علمت معنى ماقيل: ان صفاته عين ذاته ولاح لك حقيته ، و علمت بطلان ما قاله بعض الحكماء من المتأخرين: ان علمه بذاته عين ذاته ، و علمه بالاشياء الممكنة عبارة عن وجود العقل الأول مع الصور القائمه به ، هرباً من المفاسد بلز مهم و كذا ما قاله المشاؤن: من أن علمه بذاته ذاته و علمه بماسوى ذاته صورها الحاصلة في ذاته على ترتيب تجمع الكثرة في وحدة، معتذرين بإن هذه الكثرة لكونها بعدالذات لايوجب انثلام الوحدة الذاتيه ، ولا ايضاً يلزم منه أن ينفعل ذاته منها ، فيكون قابلا و فاعلا و ذلك لما اشرنا اليه من ان ذاته تعالى بحيث لا يوجد فيها جهة امكانية او عدمية ، فذاته بذاته من فرط التحصل والفعلية بحیث لاینفك عنه كمال وجودى ، ثم ما ذكروه و ان كان له ایضا وجه عندالربانيين من الموحدين ، لكن لا يصح مطلقاً ولاعلى قواعدهم لان ماسواه حادث ذاتي و حقيقة علمه قديمة بالذات، لأنها عينه، فكيف يمكن ان يكون هوهو ؟ فالحق يعلم الاشياء بعين ما يعلم به ذاته لا بامر اخر .

#### المشهد الثالث في لمعة يسيرة من علم الاسماء الالهية التي تعلم بها ابونا آدم عليه السلام من الله سبحانه

اعلم: ان للحق تعالى شئوناً و تجليات ذاتية ازلا و ابداً ، و له بحسبها اسماء حقيقية ، و له ايضا بحسب كل يوم هو في شأن ١١ شئون و تجليات متجددة متعاقبة وله بحسبها اسماء و صفات اضافية اوسلبية ، و لكل من الاقسام الثلاثة نوع من الوجود ، اذ الوجود لسعة دايرته يشمل الاشياء كلها حتى الاعدام و القوى والامكانات والاستعدادات ، اذ لكل منها ماهية و معنى والفرق بين الذات والصفة والاسم . ان الذات عبارة عن هوية شيء و نحو وجوده الخاص به و هو حقيقته المخصوصة ، ثم لكل هوية وجودية نعوتاً كلية ذاتية و عرضية ، تصدق مفهوماتها على تلك الهوية اشتقاقاً ، فالمشتقات كلية ذاتية و عرضية ، تصدق مفهوماتها على تلك الهوية اشتقاقاً ، فالمشتقات كالفرق بين الاسماء و مباديها هي الصفات، والفرق بين الاسم و الصفة في اعتبار العقل الاسم و ليس بداخل في الصفة ، لانها مجر دالامر العارض او كالفرق بين اللا بشرط شيء و بشرط لاشيء ، أذ قد يراد من الصفة معنى لا يحمل على الذات ، و يقال له العرض ، و يراد من الاسم معنى يصح ان يحمل على الذات ، و يقال له العرض ، فيكونان متحدين بالذات متغايرين بالاعتبار كما في العرض و العرض على ماذهب اليه بعض محققي اهل النظ .

وبالجملة فالذات الاحدية مع صفة معينة من صفاته اوباعتبار تجل خاص من تجلياته الذاتية او الافعالية تسمى باسم من الاسماء، و هذه الاسماء الملفوظة هي اسماء الاسماء، و من هاهنا يعلم ان المراد بكون الاسم هو عين المسمى ماهو ، و ليس كما توهم بعضهم ان النزاع في قولهم: ان الاسم عين المسمى اوغيره راجع الى اللفظ ضرورة: ان المراد من زيد ان كان حروف الملفوظة فظاهر انها غير زيد، و ان كان ذاته الشخصية فهي عينه، ولاحاجة

الى التوجيه الذى ذكره صاحب التفسير الكبير فى تصحيح قول من ذهب الى ان الاسم عين المسمى ، حيث قال متحججاً به: اعلم انا استخرجنا لقول من يقول: ان الاسم نفس المسمى تأويلا لطيفاً دقيقاً و بيانه: ان الاسم يطلق على كل لفظ دال على معنى من غير دلالة على زمانه المعين ، و لفظ الاسم كذلك ، فوجب ان يكون لفظ الاسم اسماً لنفسه فيكون مسمى لنفسه ، ففى هذه الصورة لفظ الاسم نفس المسمى  $^{1}$  هذا ما ذكره فى تصحيح كون الاسم نفس المسمى ، ثم اورد على نفسه فيه اشكالا ، و هو ان كون الاسم اسماً من باب المضاف  $^{1}$  واحد المضافين لابد و ان يكون مغايراً للآخر ، و هاهنا ليس كذلك .

اقول: و في كل من التوجيه والاشكال نظر اما التوجيه ، فالاسم ليس موضوعاً لنفسه ، اذ كل لفظ وضع فانما وضع لمفهوم كلى عقلى لا للفظ آخر ، فبالحقيقة مسماه ذلك المعنى الكلى ، نعم ربما يصدق ذلك المعنى الكلى على الفاظ مسموعة كلفظ الاسم والفعل وبالجملة والخبر وما يجرى مجراها، ففي ما نحن فيه لفظ الاسم موضوع لما ذكره هذا الموجه ، و احد جزئيات ذلك المعنى هولفظه واطلاق العام وارادة الخاص ليس الاعلى سبيل التجوز، و اما الاشكال فمندفع بأن الاضافة بين الشيء و نفسه بحسب المغايرة العقلية مما لامحذور فيه ، كعلم الجوهرالمفارق بذاته ، فان كون الشيء عالماً بنفسه في باب المغايرة ليس اقل من كونه دالا على نفسه .

و اعلم ان معنى الاسم فى عرف العرفاء هو بعينه ما يرام من معنى المشتق ،كالناطق والضاحك فى اصطلاح الفلاسفة ، فعلى هذا فالحق ان مفهوم المشتق اذا كان ذاتياً للموضوع ، كالناطق والحساس فى الانسان، فهو عينه بالذات لانه محمول عليه حملا بالذات، وان كان عرضياً كالضاحك والماشى فيه ، فهو عينه بالعرض غيره بالذات ، اذالحمل بالهو هو مطلقاً

۱۷ بيانه: ان الاسم اسم لكل لفظ دل على معنى من غير ان يدل على زمان معين ، و لفظ الاسم الله كذلك ، فوجب ان يكون لفظ الاسم اسماً لنفسه ، فيكون لفظ الاسم مسمى بلفظ الاسم، ففى هذه الاسم لفظ المسمى . تفسير الكبير

١٨ــ و هو ان كون الاسم اسماً للمسمى من باب الاسم المضاف. تفسير الكبير

عبارة عن الاتحاد في الوجود، وهو منقسم الى الحمل بالذات و الحمل بالعرض، فقد صح قول من قال: ان الاسم عين المسمى ، اذا اريد مفهوم المشتق الذاتى او العرضى لكن اراد بالعينيه الاتحاد بالعرض ، وصح ايضاً قول من قال انه غير المسمى ، اذا اريد مفهوم العرضى او المغايرة بحسب المفهوم دون الوجود، وقد حققنا في العلوم النظرية: أن المعانى كلها سواء كانت ذاتيات اوعرضيات هي غير الوجود بالحقيقة جعلا و وجوداً ، لانها معقولات يتعقل بتبعية الوجود ، و ليست هي موجودات عينية ولاداخلة في الوجود ، ولا مجعولة ولا معلولة ولا معلومة بالذات ، و لا متقدمة ولا متأخرة و ليس الوجود صفة لها ، لا حقيقية ولا انتزاعية كما يقوله الظالمون ، بل العكس اولى كما حققه العارفون لانها معدومة العين معلومة الحكم والاثر، كالاظلال والامثلة ، و هذا شيء غفل عنه العلماء النظار فضلا عن غيرهم من اولى وساوس افكار .

#### كشف غطاء

اعلم ان اسم الله تعالى يجمع الاسماء كلها لانه عبارة عن مقام الالوهية المنعوتة بلسان الشرع بالعماء، و مسمى الله يشمل مسمى الاسماء كلها، كما ان الوجود الاحدى منبع الوجودات كلها، وليس للذات الاحدية اسم ولاوصف بازائه ولالاحد قدم عنده، اذالاسامى بازاء المعانى العقلية لا بازاء الهويات العينية، فهذه المعانى هى اول كثرة وقعت فى الوجود، وبرزخ بين الحضرة الالهية الاحدية الذاتية و بين المظاهر الكونية، لان ذاته تعالى اقتضت بحسب المراتب الالوهية والربوبية صفات متعددة متقابلة، كالرحمة والعضب واللطف والقهر والرضا والسخط و غيرها، و يجمعها النعوت الجمالية والجلالية، و فى كل من المتقابلين شوب من الاخر، فلكل جمال جلال، كالدهشة و الهيمان الحاصل من الجمال الالهى، فانها عبارة عن انقهار العقل منه و تحيره فيه، و لكل جلال ايضا جمال، و هو اللطف المستور في القهر الالهى، كما اشير اليه فى قوله تعالى: و لكم فى القصاص حيوة فى القهر الالهى، كما اشير اليه فى قوله تعالى: و لكم فى القصاص حيوة

يا اولى الالباب "و فى قوله: من قتلته فانا ديته ، و ذلك لان مسمى الله يشملها كلها ، ولاشتراك الذات بين الاسماء و الصفات التى هى من وجه عين الذات قال امير المومنين عليه السلام: سبحان من اتسعت رحمته لاوليائه فى شدة نقمته واشتدت نقمته لاعدائه فى سعة رحمته ، و من هاهنا يعلم سرقوله صلى الله عليه وآله: حفت الجنة بالمكاره، و حفت النار بالشهوات.

و اعلم ان عالم الاسماء الالهية عالم عظيم الفسحة لايعوزه شيء من الاشياء ، بل كل ما في عالم من العوالم العقلية والمثالية والحسية ، ففي عالم الاسماء اصله ومبدأه وسنخه، وفيه من الاسماء التي لم يظهر اثرها في الكون مالا يعدو لا يحصى، فكما ان في هذا العالم يوجد اجناس الجواهر والاعراض عاليها و سافلها و متوسطها و انواعها و اصنافها و اشخاصها ، فكذلك في العالم الالهي معاني اسماء متخالفة و متوافقة ، ولها اجناس عالية و سافلة ، و انواع و اصناف و اشخاص ، ولها عوارض عامة و عوارض خاصة ولها انواع بسيطة و انواع مركبة ، و مركباتها مندرجة تحت احدى المقولات العش ، فمن الصفات ماله الحيطة التامة الكلية و منها مالا يكون كذلك في الحيطة و ان كانت هي ايضا محيطة ، فالاولى هي الامهات المسماة بالائمة السبعة ، و هي الحيوة والعلم والارادة والقدرة والسمع والبصر والكلام .

## كشف غطاء و رفع غشاوة

قال الله تعالى: قل كل يعمل على شاكلته ٢٠ ، اى لا يعمل الامايشابهه ، بمعنى ان الذى يظهر منه يدل على ما هو فى نفسه عليه ، ولاشك فى ان العالم عمل الله و صنعته ، فعمله على شاكلته فما فى العالم شىء الاوله فى الله اصله ، وكل ماله حد نوعى مما فى العالم فهو منحصر فى عشر مقولات ، اذكان موجوداً على صورة موجده ، فجوهر العالم صورة و مثال لذات الموجد ، واعراضه لصفاته ، و متاه لازله ، واينه لاستوائه على العرش و كمه لاحصائه ، اذ هو المحصى ، وكيفه لرضاه و غضبه و وضعه لقيامه بذاته ، ولانه يداه

مبسوطتان ۲۱ وجدته لكونه مالك الملك واضافته لربوبيته ، و أن يفعل لايجاده و أن ينفعل المياء و قبول التوبة .

وعلى هذا القياس اجناس المقولات و انواعها و افرادها الشخصية ، كخالقية زيد و رازقيته ، فما من موجود ظهر في تفاصيل العالم الا وفي الحضرة الالهبة صورة تشاكله، ولولاهي ما ظهر لأن وجود المعلول شأن من وجودالعلة ، و كل ما في الكون ظل لما في العالم العقلي ، و كل صورة معقولة هي على مثال ما في الحضرة الالهية ولكن يجب ان يتصور ان ماهناك على وجه اعلى و اشرف و اتم ، والافذاته في غاية الاحدية والجلالية ، لايشابه شيئًا ولا يشابهه شيء بوجه من الوجوه ، فليس بجوهر والا لكان له ماهية ، ولكان مشتركا مع غيره في مقولة الجوهر، فيمتاز بفصل، فيتركب ذاته و هـ و محال ، ولا يـ و صف ذاته بصفة زايدة كما حقق فـ مقامه ، فتعالى عن ان يكونك كيف اوكم او وضع او اين اومتى او جدة او فعل او انفعال ، و فعله ليس اضافته القيومية المصححة لحميع الاضافات له تعالى ، مثل العالمية والقادرية والمريدية والكلام والسمع والبصر وغيرها ، فيله اضافة واحدة عقلية يصحح جميع اضافاته كما انله ذاتا احدية يصحح جميع الكمالات الوجوديه ، فمبدأ هذه الإضافات كلها حقيقة واحدة لها نعوت كثيرة بالمفهوم والمعنى ، لابالحقيقة والذات ، فافهم فانه مدرك عزيز المنال.

### فتح

ان الله تعالى اسماء هى مفاتيح الغيب ، ولها لوازم تسمى بالاعيان الثابتة وكلها فى غيب الحق تعالى و حضرته العلمية ليست الاشئونه واسمائه الداخلة فى الاسم الباطن ، فلما ارادالحق تعالى ايجادهم ليتصفوا بالوجود فى الظاهر كما اتصفوا بالثبوت فى الباطن اوجدهم باسمائه الحسنى ، و اول مراتب ايجادهم اجمالا فى الحضرة العلمية التى هى الروح الاول ، ليدخلوا تحت حكم الاسم الظاهر و يتجلى عليهم انواره ، فهو مظهر العلم الالهى

كما انه مظهر القدرة الالهية، وهذه الاعيان هي التي تعلق بها علم الله، فادر كها على ما هي عليها و لوازمها و احكامها ، و قد ظهر ان العلم في المرتبة الاحدية عين الذات مطلقاً ، و في الواحدية التي هي حضرة الاسماء والصفات صور مغايرة للذات ، نظير ما ذهب اليه الحكماء المشاؤن: ان علمه تعالى بالاشياء صور موجودة بعد وجوده و علمه بذاته ، و هي قائمة بذاته تعالى قيام الاعراض بموضوعاتها ، و عندناليست كذلك ، بل هي معان متكثرة انسحب عليها حكم الوجود الواجبي بالعرض والتغاير بينهما ليس بحسب الموجود ، بل بحسب المعنى والمفهوم ، كتغاير المعانى الذاتية لامر بسيط الذات ، فعلم الله و صفاته و هي : اى الاسماء والصفات ليست متأخرة في وجودها لاسمائه و صفاته و هي : اى الاسماء والصفات الزايدة على الشيء عن وجوده ، بل هي موجودة بوجود الذات ، فيكون صفات البارى عين ذاته وجوداً و غيرها معنى كما مر ، وكذا الاعيان والمظاهر بالقياس الى الاسماء والصفات. فتبين و تحقق ان هذه الاعيان قبل وجودها في الخارج موجودة في فتبين و تحقق ان هذه الاعيان قبل وجودها في الخارج موجودة في علم الله بالمعنى الذي ذكرناه ، لاكما يفهم من ظاهر كلمات العرفاء : ان

قبين و سحق ال هذه الإعيال قبل وجودها في الحارج موجوده في علمالله بالمعنى الذى ذكرناه ، لاكما يفهم من ظاهر كلمات العرفاء: ان ثبوتها منفكة عن الوجود، كما زعمه المعتزلة من ثبوت المعدوم قبل وجوده، ثم لما ثبت ان هذه الاعيان قبل وجودها في الخارج موجودة بوجود الاسماء والصفات بل بوجود الحق ، فهي هناك غير مجعولة الوجود كما انها غير مجعولة العين ، و هي في الخارج مجعولة الوجود ، و جعلها هاهنا تابع لجعل الوجودات الامكانية كما ان لا مجعوليتها هناك تابعة للامجعولية الوجود الواجيي .

فحق لاحد ان يقول: ان العلم تابع للمعلوم و حقله ايضاً ان يقول: ان المعلوم تابع للعلم لاختلاف الجهتين، فان تلك الاعيان ثبوتها في انفسها من حيث هي هي غير وجودها في علم الله بوجود الذات، غيرية الماهية من حيث هي لوجودها، والأول معلوم والثاني علم، فيكون العلم تابعاً للمعلوم ثم وجودها في العلم الاحدى مقدم على وجودها في الخارج فيكون المعلوم تابعاً للعلم.

### فتح

اعلم ان معرفة اسماء الله و صفاته في غاية العظمة والجلالة ، لايمكن تحصيلها بافكار فلسفية وانظار بحثية ، ولا الكشف عنها بنقل اقوال متكثرة، فان شيئا منها لايفيد للعقل بصيرة الاغشاوة على غشاوة ، ولا للقلب تنويراً الإظلمة بعد ظلمة.

فقل لمن يدعى في العلم فلسفة حفظت شيئاً و غابت عنك اشياء

و ليسكل من علم اصطلاحات الحكماء حكيماً ، ولاكل من حفظ الروايات والاحاديث مؤمناً حقاً ، قد علم كل اناس مشربهم ٢٠ ، بلالروح الانسانية ما لم يتخلص عن قيود هذه العلوم المتعارفة عندالاكياس ، ولم يتجرد عن علاقة هذه الفنون المتداولة بين الناس ، لن يرتقى الى معرفة الاسماء والصفات .

قال سهل بن عبدالله التسترى: خرج العلماء والزهاد والعباد من الدنيا و قلوبهم مقفلة ، ولم يفتح لاحد منهم الا للشهداء والصديقين ، ثم تلا: و عنده مفاتح الغيب لايعلمها الاهو ٢٠ و مما ٢٠ يظهر صدق هذا الكلام و يوكد هذا الدعوى و يقرره: ان قوماً من العقلاء وهم اكثر الحكماء وطائفة من المتكلمين كالمعتزلة و غيرهم ، رأوانفى الصفات بالكلية ، و مازادهم هذا التنزيه الا تعطيلا ، و قوماً منهم اثبتوا صفات متعددة الوجود زايدة على ذاته تعالى ، ولم يفهموا معنى قول امير المؤمنين عليه السلام: كمال التوحيد نفى الصفات ، و هذا شرك محض ، و قوماً منهم زادوا على هذه الجسارة فى الله تعالى و قالوا: ان ذاته محل الحوادث ، تعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً .

فانظر الى هذه العقلاء كيف صارت عقولهم صرعى ، و بصايرهم حولى، و عيونهم عمشاء ، و اما سادات هذه الطريقة ، و خزنة اسرار الوحدة ، وعلماء علم الربويية ، الدين يقتبسون انوار المعرفة من مشكوة النبوة واعلام الله و تعريفه و تنبيهه ، فهم يعلمون بالحق و به يهتدون ، و ليس لغيرهم نصيب

۲۲ــ بقره ۲۰ ۲۶ــ وما ن م ل

مما رزقهمالله خاصة ، ولالهم رخصة من الشارع ، ولا اذن من قبل الله في كشف ذلك لغير هم كما قيل :

تجدانی لسر سعدی شحیحا

جئتمانی لتسئلا سر سعدی و قوله شعراً:

فظن خيراً ولا تسئل عن الخبر

فكان ما كان مما لست اذكره

اشارة

ولنكتف في هذه الإشارة الى ذكر حديث مو ثوق النقلة ، معتمدالر واة، صحيح السند مروى عن ابي عبدالله جعفر الصادق، قال عليه السلام: ان الله تعالى خلق اسماء ٢٥ بالحروف غير متصوت٢٦ ، و باللفظ غير منطق ، و بالشخص غير متجسد ٢٧ ، و بالتشبيه غير مـوصوف ، و باللون غير مصبوغ ، منفي عنه الاقطار ، مبعد عنه الحدود ، محجوب عنه حس كل متوهم ، مستتر غير مستتر ٢٨ ، فجعله كلمة تامة على اربعة اجزاء معاً ، ليس منها واحد قبل الآخر ، فاظهر منها ثلاثة اسماء لفاقة الخلق اليها ، وحجب منها واحداً ، وهو الاسم المكنون المخزون، فهذه الاسماء التي ظهرت٢٩، فالظاهر هو الله تبارك و تعالى، و سخر سبحانه لكل اسم من هذه الإسماء اربعة اركان، فذلك اثني عشر ركناً ، ثم خلق لكل ركن منها ثـ لاثين اسما فعلا منسوباً اليها ، فهوالرحمن الرحيم الملك القدوس الخالق الباري المصور الحي القيوم، لا تأخذه سنة و لانوم ، العليم الخبير السميع البصير ، الحكيم العزيز الجبار المتكبر العلى العظيم، المقتدر القادر السلام المؤمن المهيمن ، الباريء المنشيء البديع الرفيع الجليل الكريم، الرازق المحيى المميت الباعث الوارث، فهذه الاسماء الحسني حتى تتم ثلاث مأة وستين اسما، فهي نسبة لهذه الاسماء الثلاثة و هذه الاسماء اركان و حجب للاسم الواحد المكنون المخزون بهذه الاسماء الثلاثة ، و ذلك قوله تعالى قل: ادعوا الله أو ادعوا الرحمن إياً ما تدعوا فله الاسماء الحسني ".

٢٥ـــ اسماً توحيد صدوق

۲۲ منعوت توحید صدوق۲۸ مستور توحید صدوق

۲۷ مجسد توحید صدوق

# المفتاح الثامن

# في معرفة افعاله تعالى و اقسامها ، و فيه فصول:

## الفصلالاول

اعلم ان فعله تعالى عبارة عن تجلى صفاته في مجاليها، وظهور اسمائه في مظاهرها، و هذه المجالى والمظاهرهي المسماة بالاعيان الثابتة عند قوم، و بالماهيات عند قوم اخر، و ليست هي مجعولة كما علمت، وقد قيل: الاعيان الثابتة ما شمت رايحة الوجود، و ذلك لان الحقله الوجود كله، وله الكمال الاتم والجلال الارفع، ما من كمال وجودي الا و يوجد فيه اصله و مبدأه و غايته، و ليس نعت من النعوت الكمالية خارجاً عنه، والالكان في الواجب الوجود جهة امكانية، و هو ينافي احديته و بساطته، فكل بسيط الحقيقة لابدوان يكون كل الموجودات على ترتيب و نظام سببي و مسببي، آت من الاشرف فالاشرف الى الاخس فالاخس، حتى لاينتلم وحدته، فالايجاد افاضة الحق وجوده على الاعيان، و وجوده ليس سوى فرحود الحق، و ما يظهر في المراة الا عين وجود المرتبي و صورته، فالموجودات المسمى بالمحدثات صور تفاصيل الحق، و لها اعتباران:

اعتبار انها مرايا لوجود الحق و اسمائه و صفاته ، و اعتبار ان وجود الحق مراة لها ، لانها قد ظهرت فيه ، لكونها لوازم اسمائه و صفاته فبالاعتبار الاول لايظهر في الخارج الا الوجود المتعين بحسب تلك المرايا المتعددة

بتعددها ،كما اذا قابلت وجهك بشىء فيه مرايا متعددة ، يظهر صورتك في كل منها فيتعدد ، فعلى هذا ليس فى الخارج الا الوجود ، والاعيان على حالها فى العلم معدومة العين ما شمت رايحة الوجود الخارجي ، هذا لسان الموحد الذى غلبه شهود الحق .

و بالاعتبار الثانى ليس فى الوجود الا الاعيان ، و وجود الحق الذى هو مراة لها فى الغيب ما يتجلى الا من وراء تتق العزة و سرادقات الجمال والجلال ، و هذا لسان من غلبه الحق ، و اما من يشاهد النشأتين ، فلا يزال يلاحظ المراتين ، مراة الاعيان و مراة الحق ، والصور التى فيها معاً من غير انفكاك و امتياز .

## الفصل الثاني في بيان اقسام الافعال بحسب القسمة الاولية، و الاشارة الى ترتيبها

واعلم: ان كل ما عدى البارى جل مجده ، فيحب ان يكون له ماهية غير وجوب الوجود ، فهو ممكن الوجود بذاته ، واجب الوجود بالبارى، والممكن اما جوهر او عرض ، والجوهر مقوم للعرض ، فيكون متقدماً عليه، ثم الجوهر اما جوهر مفارق عن المادة ، او جوهر غير مفارق كالجسم و ما يتركب منه ، و غير المفارق مفتقر الى المفارق ، لان الجسم المطلق ان كان مركبا من الهيولى والصورة كما هو رأى اكثر فلاسفة، فالهيولى مفتقرة في وجودها و بقائها الى الصورة ، والصورة مفتقرة الى الهيولى في تشخصها و تعينها ، فلكل منهما ضرب تقدم على الاخر لا بالاستقلال من غير دور ، فكل منهما يحتاج في تسببها للاخر الى معين يقيمها ، ثم يقيم بها الاخرى، و شرح ذلك طويل ، فالجسم محتاج الى كل من الهيولى والصورة ، لكونهما جزئية فيكونان متقدمتين عليه وقد مرت الاشارة الى ان كلا منهما يتقوم بالاخر ، و يقيم الاخر لاعلى الوجه الدورى المستحيل ، و ان كلا منهما لايقوم ولايقيم الاخر الا بمقوم يقيمه اولا ، ثم يقيم معه صاحبه ، و ذلك المقيم ان كان جوهراً فلابدان يكون خارجاً عن الجسم و ما يقومانه من الهيولى والصورة ، فيكون جوهراً مفارقاً ، و ان كان الجسم المطلق بسيطاً ، فيحتاج والصورة ، فيكون جوهراً مفارقاً ، و ان كان الجسم المطلق بسيطاً ، فيحتاج والصورة ، فيكون جوهراً مفارقاً ، و ان كان الجسم المطلق بسيطاً ، فيحتاج والصورة ، فيكون جوهراً مفارقاً ، و ان كان الجسم المطلق بسيطاً ، فيحتاج والصورة ، فيكون جوهراً مفارقاً ، و ان كان الجسم المطلق بسيطاً ، فيحتاج

ايضاً في تعينه إلى محصلات و معينات، إذالمطلق باطلاقه لاو جو دله، والطبيعة الجنسية مفتقرة الى فصول تحصلها و تقومها موجوداً متميزاً في العقل، وكذا النوعية مفتقرة الى مشخصات تحصلها و تقومها موجوداً متميزاً في الإشارة ، و ما يحصل الشيء نوعا أو شخصاً لايمكن أن يكون متأخر الوجود عنه مطلقاً ، والالزم تقدم الشيء على نفسه فلابد هناك من امر آخر يقيمه اولا ، ثم يقيم به صاحبه ، و ليس ذلك بجسم آخر ، لأن الكلام في مطلق الجسم ، ولان الكلام عائداليه ، فيلزم التسلسل ولا بعرض لتأخره مطلقاً عن الجسم ، فما يقوم به الجسم مطلقاً ، لا يكون امراً جسمانياً ، فيكون مفارق الوجود عن الجسم و عوارضه ، فثبت ان الجوهر المفارق اقدم وجوداً بالذات من الجوهر الجسماني ولهذا المطلب براهين اخرى ذكرها يؤدي السي التطويل.

ثم المفارق اما مفارق الذات والفعل جمعياً عن الجواهر الجسمانية'، و اما مفارق الذات متعلق التدبير بها، والأول يسمى باصطلاح الحكماء عقلا، والثاني يسمى نفساً ، والقسم الثاني لها ضرب من الافتقار الى الجسم ، لتأثر ها و انفعالها عن آثار شواغل الجسم ، اذلولم يتأثر عن الجسم و احواله لم يكن لها تعلق تدبیری ، بل لها تأثیر فقط ان کان کها تعلق ، فیکون عقلا محضا لانفساً ، و الافلاالتفات و لا تأثير إيضاً .

فثبت ا ناول الممكنات الصادرة عن الباري جل مجده هو الجوهر المفارق العقلي ، كما و رد في الحديث : اول ما خلق الله العقل .

## تقسيم اخر

ان الجواهر الموجودة باعتبار التأثير والتأثر تنقسم الى ثلاثة اقسام، فقسم مؤثر لايتأثر ، و يعبر عنه بالعقول المفارقة ، وقسم متأثر لايؤثر ، وهي الاجسام المتحيزة المنقسمة ، و قسم مؤثر ومتأثر يتأثر منالعقول ، و يؤثر في الأجسام ، و يسمى بالنفوس ، و هذه الاقسام يقضي العقل بامكانها ، و اما وجودها فيحتاج الى برهان ، نعم الأجسام معلومة الوجود بالحس ، و اما ٢ كذا في جميع النسخ ، والظاهر : وما كان

النفوس فيدل عليها حركات الأجسام ، و اما العقول فيدل عليها انفعالات النفوس كما سيأتي .

### تقسيم اخر

الموجودات باعتبار النقصان والكمال ينقسم الى تام ، وهو بحيث لا يحتاج الى ان يمده غيره ليكتسب منه وصفا ، بل كل ممكن له بالامكان العام فهو موجود حاضر له ، و الى ناقص فهو بخلافه ، ثم التام ان كان قدحصل له ما ينبغى ، و كان بحيث يحصل لغيره منه فضل ايضاً فيسمى فوق التمام ، والناقص ينقسم ايضاً الى مستكف ، و هو مالا يحتاج الى امر خارج من اته حتى يحصل له ما ينبغى ان يحصل، والى غيره وهو ما يحتاج الى غيره فى ان يحصل له ما ينبغى له .

### تقسيم اخر

قال الله تعالى: فلا اقسم بما تبصرون و ما لاتبصرون "، اشارة الى ان افعاله تنقسم بحسب القسمة الاولية الى ما يقع عليه الاحساس، و الى مالايقع عليه الاحساس، بل يدرك بمشعر آخر غير الحس، واليهما جميعاً اشار بقوله: الالمالخلق والامرئ، فعالم الخلق عالم المحسوسات و يقال له: عالم الشهادة و عالم الاجسام والعالم السفلى، فهذه الالفاظ دلالتها على معنى واحد على الترادف، و عالم الامر هو ماوراء المحسوسات، و يقال له: عالم الغيب و عالم الملكوت و عالم الارواح و عالم العلوى، و هذه ايضاً الفاظ مترادفة، ثم انه سبحانه قد ذكر في كتابه الكريم عالم الاجسام على سبيل الشرح والتفصيل و ذكر عالم الارواح على الإجمال، والوجه ظاهر، فان الشرح والتفصيل و ذكر عالم الارواح على الإجمال، والوجه ظاهر، فان الملكوت لايمكن لاحد معرفتها على وجهه مالم يتجرد عن عالم الملكون بيطلق عن اسر الطبيعة و قيدالهوى، واكثر الناس مقيدون بقيود اجرام، مأسورون بسلاسل التعلقات، مسجونون بسجون الشهوات، وانما يطلع على احوال الملكوت من خرج روحه عن بطن هذا العالم السفلى يطلع على احوال الملكوت من خرج روحه عن بطن هذا العالم السفلى

بالولادة الروحانية ، كما قال المسيح عليه السلام : لايلج ملكوت السماء من لم يولد مرتين ، و نفوس اكثر الخلايق محصورة في هذه الإجساد الحيوانية كالاجنة في بطون الامهات، كما في قوله تعالى : و اذ انتم اجنة في بطون المهاتكم فلاتز كوا انفسكم فلاتز كوا انفسكم فاذاحان لاحد من اهل السعادة الاخروية اوان الفتح المصطفوى، المشار اليها بقوله تعالى: اذاجاء نصر الله والفتح ، واطاعله الجنود الحسية والقوى النفسانية المانعة اياه من دخول كعبة الملكوت ، واطاعله واخذ بيده مفتاح من مفاتيح وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها الاهو في تفع به قفل البشرية المشار اليه بقوله : ام على قلوب اقفالها بعنى القلوب الانسانية التى هي على باب الملكوت السماوى ، فينكشف له في هذا الفتح ما لاعين رأت و لا اذن سمعت و لا خطر على قلب بشر ، و حينئذ يستغنى بالعيان عن رأت و لا اذن سمعت و لا خطر على قلب بشر ، و حينئذ يستغنى بالعيان عن البيان ، و يظهر له ان الخبر ليس كالمعاينة ، فاحوال عالم الملكوت وان لم يمكن بيانها لسكان عالم الملك و الناسوت ، لكن بحكم املاء الوقت اقتداء بسنة الكمل و العارفين نبين على سبيل الايجاز و الإجمال نبذأ من احوال المهيمة و اهل الملكوت الاعلى و الملكوت الاسفل و بالله التوفيق .

# الفصل الثالث فىبيان اقسام الموجودات الملكوتية واحوالها

اعلم ياوليي اوصلك الله تعالى الى اعلى معارج العارفين: ان الموجودات الملكوتية على قسمين: احدهما مالاتعلق له بعالم الاجسام اصلا ، لاتعلق الحلول ولا تعلق التدبير الاستكمالي ، و ثانيهما ماله تعلق باحدالوجهين.

اما القسمالاول و يقال لهم الكروبيون ، فهو قسمان : قسم يقال له الملائكة المهيمون ، وهم المستغرقون في بحارالاحدية ، المتحيرون في عظمة ربالعالمين ، المتواجدون في جلال اول الاولين ، المستهترون ، بذكر الائه ، المتواضعون لجبروته وكبريائه ، لاالتفات لهم الى ذواتهم

**۱ ن**صر

٨\_ محمد ٢٤

١٠ اي المولعون

٥ نجم ٣٢

٧۔ انعام ٥٥

۹ نبدأ ن م ل

المنورة لهم بنورالحق فضلاعن غيرهم ، وقد وقع الاخبار عنهم فى الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وآله ، وهو قوله: ان لله ارضاً بيضاء مسيرة الشمس فيها ثلاثون يوماً هى مثل ايام الدنيا ثلاثين مرة، مشحونة خلقا لا يعلمون ان الله خلق آدم و ابليس .

والقسم الاخر وهم الذين ابدعهم الله وسايط جوده و رحمته، وحجب جلاله وعظمته، فهى مبادى سلسلة الموجودات وغاياتها، ومنتهى اشواق النفوس و نهاياتها، و هذه الطائفة قد يسمى باهل الجبروت، و معظمهم و رئيسهم هوالروح الاعظم المشاراليه فى قوله تعالى: يوم يقوم الروح والملائكة صفاً ، و يقالله باعتبار القلم الاعلى لقوله صلى الله عليه وآله: اول ما خلق الله القلم ، و باعتبار آخر العقل الاول لقوله صلى الله عليه وآله: اول ما ما خلق الله العقل ، فقال له: ادبر ، فقال فبعزتى و جلالى ما خلق الله: اقبل ، فاقبل ، ثم قالله: ادبر ، فادبر ، فقال فبعزتى و جلالى ما خلقت خلقاً اكرم على منك ، فبك آخذوبك اثيب وبك عليه السلام: الروح ملك من الملائكة ، له سبعون الف وجه ، ولكل وجه عليه السلام: الروح ملك من الملائكة ، له سبعون الف وجه ، ولكل وجه سبعون الف لسان ، ولكل لسان سبعون الف لغة ، يسبح الله بتلك اللغات كلها، و يخلق الله من كل تسبيحة ملكاً يطير مع الملائكة الى يوم القيامة ، و هذا الروح اول طبقة الكروبيين ، واخرهم روح القدس المسمى جبرئيل عليه السلام لانها مترتبة ترتباً سببياً و مسببياً ، كل له مقام معلوم .

واما القسم الثانى من اهل الملكوت ، و هى الارواح المتعلقة بعالم الاجسام ، و يقال له الروحانيات ، فهو ايضاً ضربان : ضرب متعلق بالاجسام السماوية متصرفة فيها تصرف التدبير والتحريك ، و يقال لها الملكوت الاعلى ، وضرب متعلق بالاجسام العنصرية و يقال لها الملكوت الاسفل ، و في كل من القسمين اجناس كثيرة و طبقات متفاوتة و طوائف متخالفة ، حسب تفاوت طبقات اجسام الفلكية والعنصرية ، و تخالف اجناسها و انواعها و اشخاصها ، فما من جسم علوى او سفلى الا وله جوهر ملكوتى كما دل عليه قوله سبحانه : فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء والمه ترجعون ١٢٠ .

و ورد في كلمات الانبياء الماضين عليهم السلام: ان لكل شيء ملكا، و روى عن صاحب شريعتنا عليه و آله السلام انه قال في كثرة ملائكة السماء: اطت السماء و حق لها ان تئط ، ما فيها موضع قدم الا وفيه ملك ساجد او راكع ، و قال في كثرة ملائكة الارض: انه ينزل مع كل قطرة ملك ، وقد تبين لاهل المكاشفة: ان الله لم يخلق ورقة واحدة من شجرة الا و معها سبعة الملاك او اكثر ، هكذا جرت سنة الله ، و لن تجد لسنة الله تبديلاً ".

e lada lis lum vac كلام الله و كلام رسوله ، اعلى و احكم من كلام وصيه و خليفته امير المؤمنين عليه افضل الصلوات ، فقال في بعض خطبه في نهج البلاغة: ثم فتق ما بين السموات العلى ، فملأهن اطواراً من الملائكة أمنهم سجود لاير كعون ، و ركوع لاينتصبون ، و صافون لايتز ايلون ، و مسبحون لا يسأمون ، لا يغشاهم نوم العيون ، و لا سهوالعقول ، و لا فترة الابدان ، ولا غفلة النسيان ، و منهم امناء على وحيه ، والسنته الى رسله ، و مختلفون بقضائه و امره ، و منهم الحفظة لعباده ، والسدنة لابواب جنانه ، و منهم الثابتة في الارض السفلى اقدامهم ، والمارقة من السماء العليا اعناقهم ، والخارجة من الاقطار اركانهم ، والمماسة القوايم العرش اكتافهم ، ناكسة دونه ابصارهم ، متلفعون تحته باجنحتهم ، مضروبة بينهم و بين من دونهم حجب العزة و استار القدرة ، لا يتوهمون ربهم بالتصور ۱۷ ، ولا يجرون عليه صفات المخلوقين ۱۸ ، و لا يجدونه الله بالنظاير .

# الفصل الر ابع في اختلاف مذاهب الناس في ماهية الملالكة

ان الناس قد اختلفوا في ماهية الملائكة و حقيقتها ، و طريق الضبط ان يقال : الملائكة لابد و ان يكون لها ذوات قائمة بانفسها في الجملة ، ثم

| ٤ \ _ ملائكته نهج   | ۱۳ احزاب ۲۲        |
|---------------------|--------------------|
| ١٦_ والمناسبة (نهج) | ١٥_ الارضين (نهج)  |
| ۱۸_ المصنوعين (نهج) | ١٧_ بالتصوير (نهج) |
|                     | ١٩_ يحدونه (نهج)   |

ان تلك الذوات اما ان يكون متحيزة اولايكون ، اما الاول ففيه اقوال :

احدها انها اجسام لطيفة هوائية تقدر على التشكل باشكال مختلفة ، مسكنها السموات ، و هذا قول اكثر الظاهريين و هو من سخيف القول ، و ثانيها قول طوائف من عبدة الاصنام : ان الملائكة في الحقيقة هي هذه الكواكب الموصوفة بالانحاس والاسعاد ، فانها عندهم احياء ناطقة ، و ان المسعدات منها ملائكة العذاب ، و ثالثها قول معظم المجوس والثنوية ، و هو ان هذا العالم مركب من اصلين ازليين، قول معظم المجوس والثنوية ، و هو ان هذا العالم مركب من اصلين ازليين، و هما النور والظلمة ، و هما في الحقيقة جوهر ان شفافان مختاران قادران، متضادالنفس والصورة ، مختلفا الفعل والتدبير ، فجوهر النور فاضل خير نقي طيب الريح كريم النفس ، يسر ولايض ، وينفع ولايمنع ، ويحيى ولايبلي ، و جوهر الظلمة على ضد ذلك في جميع هذه الصفات ، ثم ان جوهر النور لميزل يولد الاولياء وهم الملائكة لاعلى سبيل التناكح ، بل على سبيل تولد الحكمة من الحكيم ، والضوء من المضيئي ، وجوهر الظلمة لم يزل يولد الاعداء وهم الشياطين على سبيل تولد السفه من السفيه ، لاعلى سبيل التناكح ، فهذه الشياطين على سبيل تولد السفه من السفيه ، لاعلى سبيل التناكح ، فهذه اقوال من جعل الملائكة اشياء متحيزة جسمانية .

القول الثانى: ان الملائكة ذوات قائمة بانفسها وليست بمتحيزة ولا باجسام، فهاهنا قولان، احدهما قول طائفة من النصارى، و هو انالملائكة فى الحقيقة هى الانفس الناطقة بذاتها المفارقة لابدانها على نعت الصفاء والخيرية، و ذلك لان هذه النفوس المفارقة ان كانت صافية خالصة فهى الملائكة، و ان كانت خبيثة كدرة فهى الشياطين، و ثانيها قول الفلاسفة، و هو انها جواهر قائمة بانفسها ليست بمتحيزة البتة، و انها بالماهية مخالفة لانواع النفوس الناطقة البشرية، و انها اكمل قوة منها، و اكثر علماً، وانها للنفوس البشرية جارية مجرى الشمس بالنسبة الى الاضواء، ثم ان هذه الجواهر على قسمين، منها ما هى بالنسبة الى اجرام الافلاك و الكواكب، كنفوسنا الناطقة بالنسبة الى ابداننا، و منها ماهى اعلى شأنا من تدبير اجرام الافلاك، بل هى مستغرقة فى معرفة الله و محبته، مشتغلة بطاعته، و اجرام الافلاك، بل هى مستغرقة فى معرفة الله و محبته، مشتغلة بطاعته، و

۲۰ لاعلى شيئى (تفسير الكبير)

هذا القسم هم الملائكة المقربون ، و نسبتهم الى الملائكة الذين يدبرون السموات ، كنسبة اولئك المدبرين الى نفوسنا الناطقة ، فهذان القسمان قد اتفقت الفلاسفة على اثباتها ، و منهم من اثبت نوعا اخرمن الملائكة ، و هى الملائكة الارضية المدبرة لاحوال هذا العالم السفلى ، ثم ان المدبرات لهذا العالم ان كانت خيرة ، فهم الملائكة ، و ان كانت شريرة فهم الشياطين .

فهذا تفصيل مذاهب الناس في الملائكة ، و اختلف اهل العلم في انه هل يمكن الحكم بوجودها من حيث العقل ، او لا سبيل الى اثباتها الا بالسمع ، اما الفلاسفة فقد اتفقوا على ان في العقل دلايل تدل على وجود الملائكة، و تلك الوجوه مذكورة في كتبهم ، و عليها مناقشات و ابحاث عميقة ذكرها يؤدى الى الاطناب ، و من الناس من ذكر في ذلك وجودها عقلية اقناعية نشير اليها .

الاول المراد من الملك الحى الناطق الذى لا يكون ميتاً، فنقول: القسمة العقلية يقتضى وجود اقسام ثلاثة ، فان الحى اما ان يكون ناطقاً و ميتامعاً ، و هو الانسان ، او يكون ميتا ولايكون ناطقا ، و هو البهايم، او يكون ناطقاً و لا يكون ميتاً ، و هو الملك ، ولاشك ان اخس المراتب هو الميت غير الناطق ، و اوسطها الناطق الميت ، و اشرفها الناطق الذى لم يمت " ، فاذا اقتضت الحكمة الالهية ايجاد اخس المراتب و اوسطها ، فلان تقتضى ايجاد اشرف المراتب واعلاها ، كان اولى .

والثانى ان الفطرة تشهد بان عالم السموات اشرف من هذا العالم السفلى، و تشهد ان الحيوة والعقل والنطق اشرف من اضدادها و مقابلاتها ، فيبعد فى العقل ان تحصل الحيوة والعقل والنطق فى هذا العالم الكدر الظلمانى، ولا تحصل فى ذلك العالم الذى هو عالم الاضواء والانوار .

والثالث اناصحاب المشاهدات والمجاهدات اثبتوها منجهة المشاهدة والمكاشفة، واصحاب الحاجات والضرورات اثبتوها من جهة اخرى، وهو ما يشهد من عجيب آثارها في الهداية الى المعالجات النادرة الغريبة، وتركيب المعجونات، واستخراج صنعة الترياقات، وممايدل على ذلك حال

٢١ ليس بميت (تفسير الكبير)

الرؤيا الصادقة ، فهذه وجوه اقناعية بالنسبة الى من سمعها ولم يمارسها ، و قطعية بالنسبة الى من جربها و شاهدها واطلع على اسرارها ، و اما الدلايل النقليه فلانزاع البتة بين الانبياء عليهم السلام في اثبات الملائكة، بل ذلك كالامر المجمع عليه بينهم .



# المفتاح التاسع

فى احوال الملائكة على نمط اخر ، و شرح كثرتهم و تباين انواعهم و اصنافهم و بيان اوصافهم ، و فيه فصول:

# الفصل الأول في شرحكثرة الملائكة على اسلوب اخر

روى فى الخبران بنى آدم عشر الجن ، والجن و بنوادم عشر حيوانات البحر ، و البر ، و هؤلاء كلهم عشر حيوانات البحر ، و كلهم عشر ملائكة الارض الموكلين بها ، و كل هؤلاء عشر ملائكة السماء الثانية ، و على هذا الترتيب الى ملائكة السماء الثانية ، و على هذا الترتيب الى ملائكة السماء السابعة ، ثم الكل فى مقابلة ملائكة الكرسى نزر قليل ، ثم كل هؤلاء عشر ملائكة السرادق الواحد من سرادقات العرش التى ستمأة الف طول كل سرادق ، و عرضه وسمكه اذا قوبلت بها السموات والارضون و مافيهما و ما بينهما فانها كلها تكون شيئاً يسيراً و قدراً صغيراً ، و ما من مقدار موضع قدم الا و فيها ملك ساجد اوراكع اوقائم ، لهم زجل بالتسبيح والتقديس ، ثم كل هؤلاء فى مقابلة الملائكة الذين يحومون حول العرش كالقطرة فى البحر لا يعرف عددهم الاالله ، ثم هؤلاء مع ملائكة اللوح الذين هم اشياع اسرافيل ، و الملائكة الذين هم جنود جبرئيل ، كلهم سامعون مطيعون الشياع اسرافيل ، و الملائكة الذين هم جنود جبرئيل ، كلهم سامعون مطيعون الأمر الله لا يفترون ، مشتغلون بعبادة الله مطاب الالسنة بذكره و تعظيمه ،

١- يعلم (تفسير الكبير)

٧ ـ رطاب الالسن (تفسير الكبير)

يتسابقون بذلك مذخلقهم ، لا يستكبرون عن عبادته اناء الليل والنهار ولا يسأمون ، لا يحصى اجناسهم ولا مدة اعمارهم ولا كيفية عباداتهم الاالله ، و هذا تحقيق حقيقة ملكوته جل جلاله ، و قد ورد في بعض كتب التذكير ان رسول الله صلى الله عليه و آله حين عرج به ، رأى ملائكة في موضع بمنزلة سوق ، بعضهم يمشى تجاه بعض ، فسأل رسول الله صلى الله عليه وآله الى اين يذهبون ؟ قال جبر ئيل لا ادرى ، الا انى اراهم مذخلقت ، ولا ارى واحدا منهم قدر أيته قبل ذلك ، ثم سألوا واحداً منهم ، و قيل : مذكم خلقت ؟ قال لا ادرى غير ان الله تعالى يخلق كو كبا في كل اربعة مأة الف سنة ، فخلق مثل ذلك الكوكب منذ خلقنى اربع مأة الف كوكب .

## الفصل الثاني في ذكر اصناف الملالكة

الأول حملة العرش و هو قوله: و يحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية م

الثاني الحافون حول العرش، كما قال: و ترى الملائكة حافين من حول العرش يسبحون بحمد ربهم .

الثالث اكابر الملائكة ، فمنهم جبرئيل وميكائيل لقوله : من كان عدواً لله و ملائكته و رسله و جبريل و ميكال فانالله عدو للكافرين ، ثم ان الله وصف جبرئيل بصفات كمالية ، الاول انه صاحب الوحى ، قال : نزل به الروح الامين على قلبك .

الثانی ذکره قبل سایر الملائکة فی القرآن ، من کان عدواً لله و ملائکته و رسله و جبریل و میکال ، و ذلك لان جبرئیل صاحب الوحی و العلم ، و میکائیل صاحب الارزاق و الاغذیة ، و العلم الذی هو الغذاء الروحانی ،

٣ في ذلك (تفسير الكبير)

٤ ـ هذه ليست بآيه ، بل إستطرد وكانت مضمونا لآيتا ٢٠٦ اعراف و ٣٨ فصلت .

٥\_ حاقه ۱۷ ٧\_ بقره ۹۸

اشر ف من الغذاء الجسماني ، فوجب ان يكون جبر ئيل اشر ف من ميكائيل، الثالث انه تعالى جعله ثاني نفسه في قوله: فإنالله هو مولاه و جبريل و صالح المؤمنين ٩ ، الرابع سماه روحالقدس ، قال في حق عيسي عليه السلام : اذ ايدتك بروح القدس \*، الخامس انه ينصر اوليائه و يقهر اعدائه مع الف من الملائكة مر دفين `` السادس انه تعالى مدحه بصفات ستة في قو له : انه لقو ل رسول کریم ذی قوة عند ذی العرش مکین مطاع ثم امین ۱۱ فرسالته انبه رسولالله الى جميع انبيائه ، فجميع الانبياء والرسل امته و كرمه على ربه انه جعله واسطة بينه و بين اشرف عباده ، وهم الانبياء عليهم السلام ، و قوته انه رفع مداین قوم لوط الی السماء و قلبها ، و مکانته عندالله ان جعله ثانی نفسه في قوله: ان الله هو مولاه و جبريل ٢٠ و كونه مطاعا انه إمام الملائكة و مقتداهم ، و اما كونه امينا فهو قوله : نزل به الروح الأمين على قلبك لتكون من المنذرين ١٣ و من جملة اكابر الملائكة اسر افيل و عزرائيل، وقد ثبت وجودهما بالأخبار، و ثبت بالخبر إن عزرائيل هو ملك الموت على ما قال تعالى : قل يتوفيكم ملك الموت الذي وكل بكم ١٤ و اما قوله : إذا جاء احدكم الموت توفته رسلنا<sup>١٥</sup> فذلك يدل على وجود ملائكة موكلين بقبض الارواح ، و قال تعالى : ولو ترى اذيتوفي الذين كفروا الملائكة يضربون وجوههم وادبارهم ١٦ واما اسرافيل فقد دلت الاخبار على انه صاحب الصور على ما قال تعالى : و نفخ في الصور فصعق من في السموات و من في الأرض الأمن شاء الله<sup>14</sup> الأبة.

الرابع ملائكة الجنة ، قالالله تعالى : والملائكة يدخلون عليهم من كل باب ، سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبي الدار ١٨ .

الخامس ملائكة النار قال تعالى: عليها تسعة عشر ١٩ و قوله: و ما جعلنا

| ۰ ۱ ـ انفال ۹                 | ٩۔ تحریم ٤               |
|-------------------------------|--------------------------|
| ١٢ - تحريم ٤                  | ۱۱ ــ تکویر ۱۹ ، ۲۰ ، ۲۱ |
| ١١ سجده ١١                    | ۱۳۰ شعراء ۱۹۶            |
| <ul><li>١٦ انظال ٥٠</li></ul> | ٥١ ــ انعام ٦٦           |
| ١٨ – رعد ٢٤                   | ۱۷ـــ زمر ۹۸             |
| * _ مائده ۱۱۰                 | ۱۹ ــ مدثر ۳۰            |

اصحاب النار الا ملائكة ٢٠ و رئيسهم مالك ، و هو قوله: و نادوا يا مالك ليقض علينا ربك ٢٠ و اسماء جملتهم الزبانية ، قال تعالى: فليدع ناديه سندع الزبانية ٢٠ .

السادس الموكلون ببنى ادم لقوله تعالى: عن اليمين و عن الشمال قعيد، ما يلفظ من قول الألديه رقيب عتيد ٢٣ و قوله: له معقبات من بين يديه و من خلفه يحفظونه من امرالله ٢٤ و قوله: و هو القاهر فوق عباده، ويرسل عليكم حفظة ٢٠٠.

السابع كتبة الاعمال ، وهو قوله : وان عليكم لحافظين، كراما كاتبين، يعلمون ما تفعلون٢٦ .

الثامن الملائكة الموكلون باحوال هذا العالم ، و هم المرادون بقوله: و الصافات صفاً فالزاجرات زجرا فالتاليات ذكر ٢٠١ و بقوله: والنازعات غرقا الى قوله: فالمدبرات امر ٢٠٠١ .

و عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: ان لله ملائكة سوى الحفظة ، يكتبون ما يسقط من ورق الشجرة والله الله الحدكم جنة البرض فلاة فليناد: اعينوا عبادالله رحمكم الله ،اشارة ان فى ادعية الصحيفة الملكوتية لمولانا على ابن الحسين زين العابدين وامام الساجدين عليه وعلى ابائه العظام التحية والسلام، ذكر بعد تحميدالله عز وجل والثناء عليه بماهواهله ومستحقه، والصلوة على سيدالمرسلين واله، الصلوة على حملة العرش وكثيرة من اصناف والملائكة و هو قوله عليه السلام: اللهم و حملة عرشك الذين لايفترون من الملائكة و هو قوله عليه السلام: اللهم و حملة عرشك الذين لايفترون من تسبيحك ، ولا يستحسرون من عبادتك ، ولا يشتحسرون من عبادتك ، ولا يؤثرون التقصير على الجد في امرك ، ولا يغفلون عن الوله اليك ، و اسرافيل عاحب الصور ، الشاخص الذي ينتظر منك الاذن ، و حلول الامر ، فينه

۲۱ ــ زخرف ۷۷ ۲۳ ــ ق ۱۸ ۲۰ ــ انعام ۲۱ ۲۷ ــ صافات ۱ الی ۳ ۲۹ ــ الاشجار (تفسیرالکبیر) ۲۰\_ مدثر ۳۱ ۲۲\_ علق ۱۸

۲۲\_ رعد ۱۱

۲۲\_ انفطار ۱۰ ، ۱۱ ، ۲۲

۳۰ حية ن م ل - حرجة (تفسير الكبير)

۲۸ نازعات ۱ الی **٥** 

بالنفخة صرعى رهائن القبور، و ميكائيل ذوالجاه عندك والمكان الرفيع من طاعتك ، و جبريل الأمين على وحيك المطاع في اهل سماو اتك، المكين لديك ، المقرب عندك ، والروح الذي هو على ملائكة الحجب ، والروح الذي هو من امرك ، فصل عليهم و على الملائكة الذين من دونهم ، من سكان سمواتك و اهل الامانة على رسالاتك ، والذين لاتدخلهم سئمة من دؤب، ولا اعياء من لغوب ولا فتور، ولاتشغلهم عن تسبيحك الشهوات، ولا يقطعهم عن تعظيمك سهو الغفلات ، الخشع الابصار فلا يرومون النظر اليك ، النو اكس الأذقان ، الذين قد طالت رغبتهم فيما لديك ، المستهتر ون بذكر الائك، والمتواضعون دون عظمتك و جلال كبريائك، والذين يقولون اذا نظر و ا الى جهنم تز فر على اهل معصيتك: سبحانك ما عبدناك حق عبادتك، فصل عليهم و على الروحانيين من ملائكتك، و اهل الزلفة عندك و حمال الغيب الى رسلك ، والمؤتمنين على وحيك ، و قبائل الملائكة الذيبين اختصصتهم لنفسك، واغنيتهم عن الطعام والشر اببتقديسك، واسكنتهم بطون اطباق سمواتك، والذين على ارجائها اذا نزل الامر بتمام وعدك، و خزان المطر وزواجر السحاب، والذي بصوت زجره يسمع زجل الرعود، و اذا سبحت به خفيفة السحاب التمعت صواعق البروق ، و مشيعي الثلج والبرد، و الهابطين من قطر المطر إذا نزل، والقوام على خزاين ٣١ الرياح ، والموكلين بالجبال فلا تزول، والذين عرفتهم مثاقيل المياه، وكيل ما تحويه لواعج الامطار و عوالجها ، ورسلك من الملائكة الى اهل الارض بمكروه ما ينزل من البلاء و محبوب الرخاء ، والسفرة الكرام البررة ، والحفظة الكرام الكاتبين، و ملكالموت واعوانه و منكر و نكير و رومان فتان القبور، والطائفين بالبيت المعمور، و مالك والخزنة و رضوان و سدنة الجنان، والذين لايعصون الله ما امرهم و يفعلون ما يؤمرون ٣٦ والذين يقولون سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبي الدارج والزبانية الذين اذا قيل لهم خذوه فغلوه ثم الجحيم صلوه ٣٠ ابتدروه سراعا ولم ينظروه ، و من اوهمنا ذكره ولم

۳۱ خزان (صحیفه) ۳۲ تحریم ۳ ۳۳ رعد ۲۶ حاقه ۳۰ ، ۳۱

نعلم مكانه منك ، و باى امر وكلته ، و سكان الهواء والارض والماء ، ومن منهم على الخلق ، فصل عليهم يوم يأتى : كل نفس معها سائق وشهيد ". انتهى كلامه عليه السلام .

اعلم أن قوله عليه السلام: اللهم وحملة عرشك الى قوله والمطاع في اهل سمواتك ، اشارة الى الملائكة المقربين و الجواهر المقدسين الواقعين في سلسلة العقول المفارقة، لكن قوله والروح الذي هوعلى ملائكة الحجب، والروح الذي هو من امرك ، اشارة الى الارواح المهيمة الذين يستغرقون في شهود جمال الازلية ، و ليس لهم رسالة من الله الى خلقه ، و لهذا سماهم بالروح، ولم يطلق عليهم اسم الملك، لانه مشتق من الالوكة بمعنى الرسالة، فكل روح مفارق لإرسالة له فهو ليس بملك ، و انما هو روح فقط ، و قوله : على الملائكة الذين من دونهم الى قوله حق عبادتك ، اشارة الى الملائكة الموكلين بالأجرام السماوية والنفوس المدبر ةللجواهر الفلكية والكوكبية، و ذواتهم لكونها متعلقة الوجود بالأجرام والمواد المستصحبة للقوى والانفعالات الجرمية ، و درجتهم دون درجة اولئك المقربين ، فهي غير خالية من شوب بعد عن الجناب الالهي و نقصان و تجدد و تغير حال و عدم كمال ولو في بعض الصفات ، فلذلك اعتر فوا بالقصور في حق العبودية المطلقة لله تعالى ، و انما العبودية التامة هي ما يكون للمفريين الغائبين عن ذواتهم ، الواقفين عند بارئهم ، وهم الضرب الأعلى من اهل الملكوت ، و قوله عليهالسلام: و على الروحانيين الى قوله بتمام وعدك ، اشارة الىي الملائكة العقلية، الواسطة في سلسلة اسباب الوجود بينه وبين ملائكة السماء، و لهذا قال: واسكنتهم بطون اطباق سمواتك ، فان بطون اطباق السموات هي نفوسها المحركة لها ، اذ لكل نفس فلكي جوهر عقلي مفارق ، مسكنه قلب ذلك الفلك و نفسه الناطقة ، كما ان قلب المؤمن بيت الله ، اي نفسه الناطقة مكان معرفةالله، و قوله: و خزان المطر الى آخره، اشارة الى مـلائكة الارضين، و هم مبادي الصور النوعية للانواع الطبيعية العنصرية، فكل ملكمن جنس مايدبره ويحركه باذنالله وامره، فملك الرياح من باب الرياح، وملك الامطار من باب الامطار، وملك الجبال من باب الجبال، وكذا ملك النار و ملك الهواء و ملك الماء و ملك الارض، كل هؤلاء من نوع صنمه و مسمى باسمه، فملك الارض ارض عالم الغيب والملكوت، و ملك الماء ماؤه، و ملك الهواء هواؤه، و ملك النار ناره، بل ما من موجود في هذا العالم الاوله صورة طبيعية تحركه، و نفس تدركه، و عقل يسخره، و اسم الهي يبدعه، و اذا ترقيت بذهنك الى عالم الملكوت الاعلى، شاهدت الماء هناك وهو حيوة كل شيء، والهواء عشق كل ذي روح وشوقه، والنار قدرة كل حي و قهره، والارض قوة ممسكة لكل جوهر و مديمه، و لنمسك اللسان عن هذا البيان، فقد انحل زمام الكلام عن الضبط، وخرج عن طور عقول الانام، و عهدة ادر اك الافهام، و الى الله المرجع في البدو والتمام.

# الفصل الثالث في اوصاف الملائكة ُو هي من وجوه

الاولكونهم رسلالله ، قال تعالى : جاعل الملائكة رسلا ، و اسا قول الله : يصطفى من الملائكة رسلا ، فهذا يدل على ان بعضهم هم الرسل لاكلهم ، جوابه : ان من للتبيين لاللتبعيض .

الثانى قربهم من الله تعالى ، و ذلك يمتنع ان يكون بالمكان والجهة ، فهو بالشرف والمنزلة ، و هو المراد من قوله : و من عنده لايستكبرون ٣٨، و قوله : بل عباد مكرمون ٣٩.

الثالث وصف طاعاتهم و ذلك من وجوه: احدها قوله: نحن نسبح بحمدك و نقدس لك على موضع اخر: و انا لنحن الصافون و انا لنحن المسبحون ، والله تعالى ما كذبهم في ذلك فثبت بهذا مواظبتهم على العبادة ، و ثانيها مبادرتهم الى امتثال امر الله تعظيماله ، وهو قوله: فسجد

۳۷\_ حج ۷۵

٣٩ انبياء ٢٦

۱۶۲ ، ۱۶۹ مافات ۱۶۹ ، ۱۶۹

۳٦\_ فاطر ١

۳۸ انبیاء ۱۹

٤٠ ـ نقره ٣٠

الملائكة كلهم اجمعون ٢٠ . و ثالثها انهم لايفعلون شيئا الا بوحيه و امره ، و هو قوله : لايسبقونه بالقول وهم بامره يعملون ٢٠ .

و رابعها قدرتهم ، و ذلك من وجوه : اولها ان حملة العرش وهم ثمانية ، يحملون العرش والكرسى ، ثم الكرسى الذى هو اصغر من العرش، اعظم من جملة السموات السبع لقوله : وسع كرسيه السموات والارض أن فانظر الى نهاية قوتهم و قدرتهم ، و ثانيها ان علوالعرش لا يحيط به الفهم ويدل عليه قوله : تعرج الملائكة والروح اليه فى يوم كان مقداره خمسين الف سنة أن ثم انهم لشدة قدرتهم ينزلون منه فى لحظة واحدة ، و ثالثها قوله تعالى : و نفخ فى الصور فصعق من فى السموات و من فى الارض الا من شاء الله ، ثم نفخ فيه اخرى فاذاهم قيام ينظرون أفصاحب الصور بلغ فى القوة الى حيث ان بنفخة واحدة منه يصعق من فى السموات و من فى الأرض ، و بالنفخة الثانية منه يعودون احياء ، فاعرف عظمة هذه القوة ، ورابعها ان جبرئيل بلغ من قوته انه قلع جبال آل لوط و بلادهم دفعة واحدة .

والخامس وصف خوفهم ويدل عليه وجوه: اولها انهم مع كثرة عباداتهم و عدم اقدامهم على المعاصى والزلات البتة يكونون خائفين وجلين، كأن عباداتهم معاصى قال الله تعالى: يخافون ربهم من فوقهم وقال: وهم من خشيته مشفقون و ثانيها قوله تعالى: حتى اذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم ، قالوا الحق و هوالعلى الكبير مثل موت الصلصة على الله تعالى اذا تكلم بالوحى سمعه اهل السموات مثل صوت الصلصة على الصفوان ففزعوا ، فاذا انقضى الوحى قال بعضهم لبعض : ماذا قال ربكم ، قالوا الحق و هوالعلى الكبير، و ثالثها انه روى البيهقى في شعب الإيمان

| ۲۳ انبیاء ۲۲            | <b>۳۰ حجر ۳۰</b>      |
|-------------------------|-----------------------|
| ٥٤ الوهم (تفسير الكبير) | ٤٤ ـ بقره ٢٥٥         |
| ۶۷ زمر ۱۸               | ۶۹_ معارج ۶           |
| ۲۸ انبیاء ۲۸            | ٤٨ يبلغ (تفسيرالكبير) |
| » ــ نحل •o             | ٥٠ سبا ٢٣             |

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: بينما رسول الله صلى الله عليه و آله بناحية و معه جبر ئيل ، اذانشق افق السماء فاقبل جبر ئيل يتضائل و يدخل بعضه في بعض ، ويدنو من الارض ، فاذا الملك مثل بين يدى رسول الله صلى الله عليه وآله فقال: يا محمد ان ربك يقرئك السلام و يخيرك بين ان تكون نبيا ملكاً، و بين ان تكون نبيا عبدا ، قال النبي صلى الله عليه و آله فاشار حمر ئبل سده ان تواضع، فعرفت انه لي ناصح، فقلت عبدانبيا، فعرج ذلك الملك اليي السماء ، فقلت : يا جبر ئيل قد كنت اردت ان اسألك عن هذا ، فر أبت من حالك ما شغلني عن المسألة ، فمن هذا يا جبر ئيل ؟ فقال : هذا اسر افيل ، خلقهالله يوم خلقه بين يديه صافاً قدميه لاير فع طرفه ، و بين الرب وبينه سبعون نوراً ، ما منها نور يدنو منه الا احترق بين يديه اللوح المحفوظ ، فاذا اذنالله له في شيء من السماء و الأرض ارتفع ما في ذلك الى جبينه<sup>٥٠</sup> ، فینظر فیه ، فان کان من عملی امر نی به ، و ان کان من عمل میکائیل امره به، و ان كان من عمل عزر ائيل امره به، قلت: يا جبر ئيل على اي شيء انت، قال: على الرياح و الحيوة ، قلت: و على اى شيء ميكائيل ، قال: على النبات قلت: على اى شيء ملك الموت، قال: على قبض الانفس، و ما ظننت انه هبط الا لقيام الساعة ، و ما ذلك الذي رأيت منى الا خوفاً من قيام الساعة .

### الفصل الرابع

واعلم ان اشرف الكلام بعدكلامالله وكلام رسوله عليه واله السلام قول اميرالمؤمنين و سيدالموحدين في صفة الملائكة في بعض خطب نهجالبلاغة ، ثم خلق سبحانه لاسكان سمواته و عمارة الصفيح الاعلى من ملكوته خلقا بديعا من ملائكته ، ملا بهم فروج فجاجها وحشابهم فتوق اجوائها ، و بين فجوات تلك الفروج رجل المسبحين منهم في حظاير القدس وسترات الحجب و سرادقات المجد ، و وراء ذلك الرجيج الذي تستك منه لاسماع سبحات نور تردع الابصار عن بلوغها ، فتقف خاسئة على حدودها ، انشاهم على صور مختلفات ، و اقدار متفاوتات ، اولى اجنحة

٥١ ذلك اللوح بقرب جيبنه (تفسير الكبير)

تسبح جلال عزته ، لاينتحلون ما ظهر في الخلق من صنعه ، ولايدعون انهم يخلقون شيئًا معه مما انفرد به ، بل عباد مكر مون لايسبقونه بالقول وهم بامره يعملون ٥٢ جعلهم الله فيما هنالك اهل الإمانة على وحيه، وحملهم الى المر سلين ودايع امره و نهيه ، وعصمهم من ريب الشبهات ، فما منهم زايع عن سبيل مرضاته، و امدهم بفوايد المعونة، واشعر قلوبهم تواضع اخبات السكينة، و فتح لهم ابوابا ذللا الى تماجيده ، و نصب لهم مناراً واضحة على اعلام توحيده ، لم تثقلهم موصرات الأثام ، ولم تر تحلهم عقب الليالي والإيام ، ولم ترم الشكوك بنوازعها عزيمة ايمانهم ، ولم تعترك الظنون على معاقد يقينهم ، والاقدحت قادحة الأحن فيما بينهم ، ولا سلبتهم الحيرة مالاق من معرفته بضمایرهم ، و ما سكن من عظمته و هيبة جلاله في اثناء صدورهم ، ولم تطمع فيهم الوساوس فتقترع برينها على فكرهم ، و منهم من هو في خلق الغمام الدلح و في عظم الجبال الشمخ، و في فترة الظلام الإيهم، و منهم من قد خرقت اقدامهم تخوم الأرض السفلي، فهي كرايات بيض قد نفذت في مخارق الهواء، و تحتها ريح هفافة تحبسها على حيث انتهت من الحدود المتناهية ، قد استفرغتهم اشغال عبادته ، و وصلت حقايق الإيمان بينهم وبين معرفته ، وقطعهم الأيقان به الى الوله اليه ، ولم تجاوز رغباتهم ما عنده الى ما عند غيره ، قد ذاقوا حلاوة معرفته ، وشربوا بالكأس الروية من محبته ، و تمكنت من سويداء قلوبهم وشيجة خيفته ، فحنوا بطول الطاعة اعتدال ظهورهم ، ولم ينفد طول الرغبة اليه مادة تضرعهم ، ولا اطلق عنهم عظيم الزلفة ربق خشوعهم ، ولم يتولهم الاعجاب فيستكثروا ما سلف منهم ، ولا تركت لهم استكانة الاجلال نصيبا في تعظيم حسناتهم ، فـي كلام طويل ثم قال عليه السلام في اخر هذه الخطبة: و ليس في اطباق السماء موضع اهاب الا و عليه ملك ساجد او ساع حافد ، يز دادون على طول الطاعة بربهم علما ، و تزداد عزة ربهم في قلوبهم عظما.

### الفصل الخامس في عصمة الملائكة

اعلم ان الجمهور الأعظم من علماء الدين ، اتفقوا على عصمة كل الملائكة عن جميع الذنوب ، و من الحشوية من خالف في ذلك لنا وجوء عقلية و نقلية .

اما العقل: فلان المعصية معناها فى الحقيقة عبارة عن مخالفة القوة السافلة للقوة العالية فيما لها ان يفعل للغرض الاعلى ، عند تخالف الاغراض والدواعى ، و ذلك انما يتصور فيما يتقوم ذاته و وجوده من تركيب قوى و طبايع متضادة . والملائكة سيما العليون منزهون عن ذلك .

و اما النقل فمنها قوله تعالى: لا يعصون الله ما امرهم و يفعلون ما يؤمرون و هذه الآية و ان وردت في حق ملائكة النار ، لكن ما فوقهم اولى بنفى العصيان ، فاذا اردنا الدلالة العامة ، تمسكنا بقوله: يخافون ربهم من فوقهم و يفعلون ما يؤمرون و ، فقوله: و يفعلون ما يؤمرون يتناول جميع فعل المأمورات و ترك المنهيات ، لان المنهى عن الشيء مأمور بتركه، و دلالة هذا القول على العموم لاجل صحة استثناء كل واحد من المأمورات عنه ، و معنى الاستثناء اخراج امر عن الكلام لولاه لدخل فيه ، كما بين في الاصول الفقهية .

فان قلت : قد ذكرت من قبل انه لايمكن فيهم العصيان ، فما منشأ خِوفهم عنالله .

قلت: خوف المعصومين من الله هو خوف القرب و خشية العظمة والنعمة، لا خوف العذاب و النقمة، وذلك معنى قوله: يخافون ربهم من فوقهم، وقوله: هم من خشية ربهم مشفقون و منها قوله تعالى: بل عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بامره يعملون أو منها انه حكى الله عنهم انهم يسبحون الليل والنهار لا يسأمون 00، و من كان كذلك امتنع صدور المعصية منه ، و منها انهم

٤٥\_ نحل ٥٠

٥٦ انبياء ٢٦

٥٣ تحريم ٦

٥٥ ـ مؤمنون ٥٧

طعنوا في البشر بالمعصية ، ولو كانوا من العصاة لما حسن منهم ذلك الطعن . واحتج المخالف بوجوه من الشبه ، الأولى انه تعالى حكى عنهم انهم: قالو ا اتجعل فيها من يفسد فيها و يسفكالدماء ٥٨ الآيه، وهذا يقتضي صدور الذنب عنهم من وجوه: احدها الاعتراض على الله، و ذلك من اعظم الذنوب، و ثانيها انهم طعنوا في بني ادم بالفساد والقتل ، و ذلك غيبة ، والغيبة من الكبائر، و ثالثها مدحهم انفسهم بقوله: و نحن نسبح بحمدك و نقدس لك ٥٩، و انهم قالوا: و انا لنحن الصافون و انا لنحن المسبحون ٢٠، و هذا للحصر، و ذلك يشبه العجب والغيبة ، و هو من الذنوب المهلكة ، قال تعالى : فلا تزكو انفسكم ٦٠، و قال النبي صلى الله عليه و آله: ثلاث مهلكات، و ذكر فيها اعجاب المرء بنفسه ، و رابعها ان قولهم : لاعلم لنا الا ما علمتنا٢٦، يشبه الاعتذار عما قالوه، فلولا تقدم الذنب لما اشتغلوا بالعذر، و خامسها ان قوله تعالى: الم اقل لكم اني اعلم غيب السموات والأرض و اعلم ماتبدون و ما كنتم تكتمون ٦٣ يدل على ان الملائكة ما كانوا عالمين ذلك ٢٤ قبل هذه الواقعة، و إنهم كانوا شاكين في كونه تعالى عالما بكل المعلومات، و سادسها ان علم الملائكة بانهم يفسدون و يسفكون الدماء ، اما ان يكون قدحصل بالوحى ، فلا فايدة في اعادته ، و إن كان بالاستنباط فالقدح في الغير على سبيل الظن و التخمين غير جائز ، لقوله تعالى : ولاتقف ما ليس لك به علم<sup>70</sup> و قال: إن الظن لا يغني من المحق شيئًا ٢٦ و سابعها روى عن ابن عباس رضي الله عنهما: انه قال تعالى لملائكة كانوا جند ابليس في محاربة الجان، اني جاعل في الأرض خليفة<sup>٢٧</sup> فقالت الملائكة مجيبين له : اتجعل فيها من يفسد فيها<sup>٨٨</sup> ثم علموا غضب الله فقالوا: سبحانك لأعلم لنا ١٩ و روى عن الحسن و قتاده: ان الله اخذ في خلق آدم ، همست الملائكة فيما بينهم ، و قالوا ليخلق ربنا

| ٥٨ــ بقره ٣٠           | ٥٩ بقره ٣٠         |
|------------------------|--------------------|
| ٠٦٠ صافات ١٦٤          | ۲۱ ــ نجم ۳۲       |
| ٦٢ بقره ٣٢             | ۲۳ بقره ۳۳         |
| ٦٤ بذلك (تفسير الكبير) | <b>70</b> اسراء ٣٦ |
| 77_نجم ۲۸              | ۲۷_ بقره ۳۰        |
| ۸۷ ــ نقر ه ۳۰         | ٦٩ يقره ٣٢         |

ما يشاء ان يخلق ، فلن يخلق خلقا الاكنا اعظم منه واكرم عليه ، فلما خلق آدم و فضله عليهم ، و علم آدم الاسماء كلها و قال انبئوني باسماء هؤلاء ان كنتم صادقين في دعويكم انه لايخلق الا وانتم افضل منه ، ففزع القوم عند ذلك الى التوبة وقالوا: سبحانك لاعلم لنا الا ما علمتنا و في بعض الروايات انهم لما قالوا اتجعل فيها من يفسد فيها ، ارسل عليهم ناراً فاحرقهم.

الشبهة الثانية تمسكهم بقصة هاروت و ماروت ، وزعموا انهما كانا ملكين من الملائكة ، والقصة مشهورة .

الشبهة الثالثة ان ابليس كان من الملائكة المقربين ، ثم انه عصىالله وكفر، و ذلك يدل على تجويز صدور المعصية من جنس الملائكة .

الشبهة الرابعة قوله تعالى: و ما جعلنا اصحاب النار الاملائكة فدل هذا على ان بعض الملائكة يعذبون ، لان اصحاب النار لايكون الا من يعذب فيها مخلداً ، كما قال: اولئك اصحاب النار هم فيها خالدون ٧٤.

والجواب أما عن الوجه الاول فبان قولهم اتجعل فيها من يفسد فيها ليس اعتراضا على الله ، بل كأنه تعجب من كمال حكمته و علمه بما خفى وجه حكمته على كل العقلاء ، ولا يهتدون الى السبب الداعى له ، و بان ايراد الاشكال طلبا للجواب غير محذور ، فكأنهم قالوا : الهنا انت الحكيم الذى لا يفعل السفه البتة ، وانت مع علمك بان حالهم كذلك ، خلقتهم و مكنتهم فى الارض ، فما وجهالحكمة فى ذلك ؟ و بان الشرور وان كانت حاصلة فى تركيب هذا العالم السفلى ، الا انها من لوازم الخيرات الحاصلة فيه ، و تركيب هذا العالم السفلى ، الا انها من لوازم الخيرات الحاصلة فيه ، و ترك الخير الكثير لاجل الشر القليل شركتير، فالملائكة ذكروا تلك الشرور، فاجابهم الله بقوله : انى اعلم ما لا تعلمون "لا اشارة الى خيرية فيه خفية عن علمهم ، و بما ذكره القفال فى تفسيره ، انه يحتمل ان الله لما اخبرهم بذلك علمهم ، و بما ذكره القفال فى تفسيره ، انه يحتمل ان الله لما اخبرهم بذلك قالوا اتجعل فيها ؟ اى ستفعل ذلك ، و هو ايجاب خرج مخرج الاستفهام ، قال جرير : الستم خير من ركب المطايا ، اى انتم كذلك ، و لو كان استفهام قال جرير : الستم خير من ركب المطايا ، اى انتم كذلك ، و لو كان استفهام قال جرير : الستم خير من ركب المطايا ، اى انتم كذلك ، و لو كان استفهام الله علي الستم خير من ركب المطايا ، اى انتم كذلك ، و لو كان استفهام الله المورد السبة علي السبة خير من ركب المطايا ، اى انتم كذلك ، و لو كان استفهام الله المورد السبة علي المورد ال

٧١ اني لااخلق (تفسيرالكبير)

۷۰ بقره ۳۱

لم يكن مدحا ، ثم قالت الملائكة : انك تفعل ذلك ، و نحن مع ذلك نسبح بحمدك ونقدس لك  $^{77}$  لما انا نعلم فى الجملة انك لاتفعل الاالحكمة والصواب، فلما قالوا ذلك قال : انى اعلم مالا تعلمون  $^{77}$  كأنه قال : انتم علمتم مجملا فى وجه الحكمة ، وانا اعلم تفصيله و كنهه ، او انتم علمتم ظاهرهم من الفساد والقتل ، وانا اعلم ظاهرهم و باطنهم من اسرار خفية و حكمة بالغة اقتضت خلقهم و ايجادهم .

و اما الوجه الثاني من وجوء الشبه الاولى ، و هو صدور الغيبة عنهم، فالجواب ان غرضهم ذكر موضع الاشكال في خلق بني آدم ، و لم يكن ذلك الاهاتين الصفتين ، لاعبادتهم و توحيدهم .

و اما الجوأب عن الوجه الثالث فبان مدح النفس غير ممنوع مطلقا ، بل ممدوح في مقام الشكر لقوله تعالى : و اما بنعمة ربك فحدث أن و بانهم ارادوا به بيان ان هذا السؤال ما اور دناه لنقدح به في حكمتك يارب ، فانا نسبح بحمدك و نقدس لك ، و نعترف لك بالالهية والحكمة ، بل لطلب وجه الحكمة على سبيل التفصيل .

و اما جواب الوجه الرابع: فهو ان هذا اعتذار عن ترك الأولى ، و نحن نسلم ان الأولى لهم ترك هذا السؤال ، فان قيل: اليس انه تعالى قال: لا يسبقونه بالقول ٢٩ فهذا السؤال ان كان باذنه تعالى ، فكيف اعتذرواعنه ؟ قلنا: ذلك عام ، والعام يتطرق اليه التخصيص ، و به يخرج الجواب عن الوجه الخامس.

و اما الجواب عن السادس: فهو انهم قالوا ذلك على يقين كماهو رأى الأكثرين، و كان الداعى لهم فى ذكره طلب وجهالحكمة فى خلق من هذا حاله و ذكروا فيه وجوها، احدها انه لما كتب فى اللوح المحفوظ ما هو كائن الى يوم القيامة، فلعلهم طالعوا اللوح فعر فوا ذلك، و ثانيها ما قال ابن زيد: لما خلق الله النار خافت الملائكة خوفاً شديداً، فقالوا ربنا لمن خلقت هذه النار؟ قال لمن عصانى من خلقى، و لم يكن يومئذ لله خلق الا

۷۷ بقره ۳۰

الملائكة، و لم يكن في الارض خلق، فلما قال: اني جاعل في الارض خليفة مم عرفوا ان المعصية تظهر فيهم، و ثالثها انه تعالى قد اعلم الملائكة انه اذا كان في الارض خلق عظيم افسدوا فيها و سفكوا الدماء، و اما الجواب عن الشبهة الثانية فبان قصة هاروت و ماروت مصنوعة، لانها ركيكة يشهد كل ذي عقل سليم بنهاية ركاكته، و اما عن الشبهة الثالثة فبان الشيطان كان من الجن ولم يكن من حزب الملائكة، و اما عن الرابعة فبانا لانسلم ان من كان من اصحاب النار يجب ان يكون معذباً بها او فيها، و قوله: او لئك اصحاب النارهم فيها خالدون ( لم يدل بمجرده على كونهم معذبين ، بل بدلايل اخرى ، و قوله تعالى : و ما جعلنا اصحاب النار الا ملائكة ( يريد خزنة النار والمتصرفين فيها والمدبرين لامرها .

۸۰ بقره ۳۰

# المفتاح العاشر

# في الاشارة الى اقسام الاجسام و احوالها ، و فيه فصول:

## الفصل الأول في الاشارة الى تقسيمها

قد سبق ان الاجسام اخس اقسام الجواهر وادناها، و هي منقسمة الى بسيط و مركب، اعنى انقساماً في العقل، و ان كان في الوجود كذلك و نعنى بالبسيط الذي له طبيعة واحدة كالهواء والماء، و بالمركب الذي يجمع طبيعتين او اكثر، والبسيط ينقسم بالقسمة العقلية ايضاً الى ما يتأتى بنه التركيب، والى ما لايتأتى منه التركيب، واعنى بما لايتأتى منه التركيب، انه الذي وجد كماله في بساطته، ولا يتصور زيادة عليه بتركيب، واعنى بما يتأتى منه التركيب، الذي لم يوجد كماله في بساطته وانفراده عن التركيب لنقص جوهره، وقد مرت الاشارة الى ان العناية الالهية اقتضت لكل شيء تماماً و غاية يجبر به نقصه، فما من ناقص الا و قد خلق فيه ما بعده لكمال، و يسوقه الى الغاية المطلوبة للكل، وهي القرب من البارى والدنو منه، فلابد في كل جوهر ناقص ان يكون له قوة انفعالية و مادة انقلابية ينفعل بها من شيء، و ينقلب منها الى شيء، لئلا يكون وجوده عبثاً وهباء.

فاذا تمهد هذا فنقول: الجسم الذّى يتأتى منه التركيب هوالمسمى بالعنصرى، والذى لايتأتى منه التركيب يسمى بالفلك والفلكى، والنعصر والعنصرى وجودهما ظاهر لما يشاهد من انه يتركب من الماء

والارض شيء كالطين و نحوه من الاجسام السفلية ، و نحن بصدد اثبات الجرم الاعلى الفلكي .

### الفصل الثاني في اثبات وجود السماء من وجوء عديدة

فنقول: هذا التركيب المشاهد في الأجسام التي عندنا يدل على وجود الحركة المستقيمة، ويدل الحركة من جهة مسافتها على جهتين محدودتين مختلفتين بالطبع، ويدل اختلاف الجهتين على وجود جسم محيط بها وهو السماء، ويدل ايضا الحركة من جهة حدوثها على ان لها سبباً الى غير نهاية، ولا يمكن الأبحركة دورية من السماء، ويدل ايضاً الحركة في الجسم على وجود ميل فيه طبيعي، وعلى طبع محرك، وعلى زمان فيه الحركة، فلنذكر وجوه هذه الدلالات واللوازم.

فاللازم الاول من التركيب، الحركة المستقيمة، و وجهه ان الماء له حيز، و الترابله حيز، وكل واحد طبيعي ، اذلابد لكل جسم من مكان طبيعي كما ذكر في العلم الطبيعي، ولا يحصل التركيب الا بحركة احدهما الى حيز الاخر، ولولازم كل منهما حيزه ، التقيا متجاورين غير مركبين ، و هذا ظاهر، فالعقل يقضي قبل النظر في الوجود بانه ان كان في الوجود تركيب فلا يمكن الا بالحركة ، والحركة لا يمكن الا عن جهة الى جهة ، فيحتاج الى جهتين ، و هذا ظاهر، ولابد ان يكونا محدود تين مختلفتين بالطبع، اما اختلافهما بالطبع والنوع، فانما يلزم من حيث ان الحركة اما طبيعية او قسرية ، والطبيعية يقتضي ان يكون الحيز الذي تتركه مخالفاً للحيز الذي تطلبه ، اذ لو تساويا استحال ان تهرب من احدهما و يطلب الاخر، وان كانت قسرية ، فمعنى القسر ان يكون على خلاف مقتضى الطبع، الأخر، وان كانت قسرية ، فمعنى القسر ان يكون على خلاف مقتضى الطبع، فينبغي ان يكون ميل طبيعي الى جهة دون جهة حتى يتصور القسر، فكل فينبغي ان يكون ميل طبيعي الى جهة دون جهة حتى يتصور القسر، فكل قسر فهو مرتب على الطبع ، و اماكونهما محدود تين فلادلة :

احدها: ان الجهة انما تكون في بعد لامحالة ، يشار اليه باليدو نحوها اشارة حسية ، اذ الامر العقلي لااشارة اليه ، و لايتصور ان يكون فيه حركة

الجسم ، و قد علم ان بعداً بلانهاية ممتنع ، سواء فرض في خلاء او ملاء .

الثانى: ان المفهوم من الجهة يقتضى ان يكون له حد معين ، فاذا قلت: جهة الشجر او الشرق او الغرب ، فينبغى ان يكون الشجر مشار اليه ، وكل مالاينتهى اليه مسافة و سلوك فلا اشارة اليه ، و ما لا اشارة اليه فلا جهة له فاذا فرض البعد بينك و بين الشجر غير متناه ، لم يتصور الاشارة اليه ، وكذلك، اذا قلت : جهة السفل اقتضى ان يكون للسفل حد معين ينتهى اليه ، وهو اسفل السافلين ، و ان يكون العلوكذلك ، والا لربما تمادى الى غير نهاية لم يكن الاشارة اليه .

الدليل الثالث: هوانك تعقل ان يكون الاشياء الواقعة في جهةالسفل بعضها اسفل من بعض، فلو لم يكن للسفل فرد حقيقي وحد معين موجود يشاراليه، حتى يكون الاقرب اليه اسفل، والابعد منه اعلى، فلا معنى لكون البعض اسفل من بعض، بل ينبغي ان يكون تلك الجهة متشابهة الافراد، فلايكون اسفل واعلى بالاضافة، وكذلك جهة العلو، فان لم يكن علو حقيقي، فلا اعلى في الوجود بالاضافة، والمقدار خلافه، فاذاً لابد من جهتين حقيقيتين محدودتين لكل حركة مستقيمة، والجهة طرف بعد، ولابعد الا في جسم، فلابد اذن من جسم محدد للجهات، حتى يتصور الحركة.

الدعوى الثانية: ان الجسم المحدد للجهات لابد و ان يكون محيطاً بالجسم المستقيمة الحركة ، احاطة السماء بما فيها ، فانه لا يتصور اختلاف الجهتين بالنوع والطبع الا بجسم كرى محيط ، ليكون المركز غاية البعد، والمحيط غاية القرب ، و يكون بينهما غاية الاختلاف نوعاً و طبعاً ، و لهذا براهين لانطول بها الكلام ، و نخرج من المقصود .

الدعوى الثالثة: ان المركبات لايتحرك بالطبع الاحركة مستقيمة، لما مر من ان كل جسم له مكان طبيعى، لان حيزه هو الذى ان خلى فيه وطبعه استقر فيه، فيكون ميله اليه طبيعيا، فان نحى منه الى موضع اخر، فيقتضى عندالمفارقة الحركة اليه، و عندالحصول فيه السكون والقرار، و اذا

۱۔ حقیقیین ن ل

تحرك اليه مال اليه في اقرب الطرق ، فانه ان انحرف عن اقراب الطرق كان مايلا عنه ، لااليه من تلك الحيثية ولا وجه له في الميلان عنه مطلقا ، واقرب الطرق بين النقطتين هو الخط المستقيم ، فيكون الحركة عليه ، و اذا ثبت ان لاجهة الا المركز والمحيط ، فالحركة الطبيعية لهذه الاجسام منحصرة في قسمين ، اما الى المركز او منه .

## الفصل الثالث فى ان الحركة من حيث حدوثها تدل على حركة دالمة لانهاية لها

و اثبات هذا المطلب مما يحرك سلسلة المجانين ، لدلالته بحسب الظاهر على قدم العالم و تسرمد الافلاك ، الا انا في عهدة اثبات الحدوث الزماني و تجدد الوجود بعد العدم فيماسوى البارى جل اسمه بالبرهان المشرقي ، و انت ان كنت من اولياء العقل تنزعج ولا تستفز الان من هذا الكلام ، حتى تفوت منك السكينة والقرار ، واصبرو لاتعجل بالقران من قبل ان يقضى اليك وحيه فان العجلة من فعل الشيطان ، فاستمع هاهنا ما يتعلق بهذا المقام ، ثم ان علينا البيان اذاحان حينه و جاء الاوان .

فنقول: ان الحادث بغير سبب محال، و سببه لو كان موجوداً قبله، فانه انما لم يحدث لافتقار سببه الى مزيد حالة و شريطة يتهيأ بها للايجاد، فلا يحدث السبب بتمامه ما لم يحدث تلك الحالة، والسؤال فى تلك الحالة عايد، فيفتقر الى سبب او شرط سبب، فالحدوث يفتقر الى اسباب لانهاية لها ولايخلو تلك الاسباب اما ان يكون موجودة على التساوى معاً، و اما على التعاقب، و وجود العلل المترتبة بالذات بلانهاية محال النهوض البراهين عليه، فلا يبقى الا التلاحق، و ذلك لايكون الا بحركة دائمة كل جزء منها، كأنه حادث لذاته و سبب لما بعده، فان الحركة لها جهتان: جهة تجدد و تعاقب، و بها يرتبط حدوث ماسوى الحركة كالجواهر والاعراض الحادثة، و جهة ثبات و بقاء، و ان كان ثباتها ثبات التجدد، و بقاؤها بقاء الحادثة، و جهة ثبات و بقاء، و ان كان ثباتها ثبات التجدد، و بقاؤها بقاء

الانقضاء والحدوث ، و بها يرتبط بالدايم الذى هو قبل الحركة والزمان . فالبارى جل مجده ربط الحادث بالحادث ، والدائم بالدائم ، و مهما فرضت حركة دائمة انقطعت السؤال في لمية تجدد المتجددات مثاله .

اذا قيل: لم يكون النبات من هذه الحبة المدفونة في الأرض، ولم يتكون قبله وكانت مدفونة فيها.

فيقال: لفرط البرودة في الشتاء و عدم الاعتدال من قبل. فيقال: ولم حدث الاعتدال الان ، فيقال لارتفاع الشمس و قربها من وسطالسماء بدخولها برج الحمل، فيقال: ولم دخل الان في برج الحمل، فيقال: ان طبيعة الحركة تقتضى ذلك، فانما انفصل من آخر الحوت الان، ولم يمكن دخول الحمل الابمفارقة الحوت بعدالوصول اليه، فيكون مفارقة الحوت سبب الوصول الى الحمل، و يكون سبب الوصول الى الحوت الانفصال مما قبله، و هكذا يتمادى الى غير نهاية، فيرجع الحوادث بعد تسلسل اسبابها الارضية بالاخرة لامحالة الى الحركة، ولا يمكن ان يكون كذلك الاحركة السماء، فحركتها سبب لحدوث الاشياء من وجهين:

احدهما ان يكون السبب معه كالضوء الذي يكون مع الشمس يدور معها، ثم يحدث في كل جزء من الارض شيئاً فشيئاً ، فيحدث النهار في كل قطر شيئا فشيئاً ، و يحدث بسبب الابصار و زوال الظلام ، و يحدث بسبب الابصار انتشار الناس في اغراضهم باصناف الحركات الدنيوية والاخروية ، ويحدث من تلك الحركات حوادث في العالم ، كما في قوله : و جعلنا آية النهار مبصرة لتبتغوا فضلا من ربكم و قوله : و جعلنا النهار معاشا و بنينا فوقكم سبعاً شداداً و جعلنا سراجاً وهاجاء .

والوجه الثانى ان يكون الحركة الدورية سبباً لوجود الاستعداد و القابلية من الاسباب القابلة ، و لكن يتأخر تأثير الاسباب الفاعلة من حيث انعدام الشروط ، كما ان الشمس تفيض حرارة فى الارض يستعد بسببها التأثير فى البذر ان بذر فيها ، ولكن يتأخر لعدم البذر ، والبذر لم يتحرك لعدم ارادة المحرك للبذر ، و ارادته ينتهى الى سبب اخر لم يتيسر وجوده من

قبل ، فالحرارة قبل هذا لم تسخن البذر لفقد المحل ، وكان تأخر الحادث بمثل ذلك .

فهكذا يتصور حدوث الاشياء و يقال: الامور مرهونة باوقاتها ، وسيتضح لك من ذى قبل اذاحان موضع البيان لاثبات الحدوث التجدد الانقضائي ، لما سوى الحق الاول و علمه الازلى بالاشياء ، ان الذى يتجدد بنفسه و يستصح منه حدوث الحادثات وانقضاء المقتضيات ، هو جوهرسيال يتقوم به الجسم النوعى اولا و بالذات ، وينشأ منه الاثار واللوازم والاعراض، و هو المسمى بالطبيعة عند الحكماء ، والصورة النوعية التي يتم بها الاجسام انواعا ، وفي كل نوع من الاجسام نوع من هذه الجوهر و مطلقه ايضا ، كالجسم المطلق وحدته جنسية ، الا انه كجنس البسايط لا يوجد محصلا في الخارج الا متحداً بالانواع ، بخلاف الجسم بالمعنى الذى هو مادة باعتبار و جنس باعتبار آخر ، وهكذا حكم اجناس المركبات .

و تحقيق هذا الأمر موكول الى علمالميزان الذى يعرف بها الوزن فى المعانى العقلية ، و قد انزلالله هذا الميزان من السماء مع الكتاب الى رسله ، لتعلموا الناس كيفية الوزن به لمعانى الكتب ، كما اشار اليه بقوله : ولقد ارسلنا رسلنا و انزلنا معهم الكتاب والميزان ليقوم الناس بالقسط و سيأتيك شرح ماهية هذا الميزان فى مباحث علم المعاد ان شاء الله .

فقد ظهر من هذه المسائل ان التركيب من الماء والطين مثلا دل على الحركة ، والحركة دلت على اختلاف الجهتين ، ولم يمكن اختلافهما الا بجسم محيط و هو السماء ، و انه لابد و ان تكون متحركة على الدوام ، حتى يتصور حدوث الحوادث ، و سيأتى ايضاً ان هذه الحركة ليست طبيعية ولا حيوانية جسمانية ، بل حيوانية عقلية تقربا الى الله ، و توسلا الى ملكوت الاقدس ، و هذا هو معنى التدبر والنظر في امر السماء والارض الذي امر الله تعالى عباده في كتابه ، وحث عليه تاكيداً و مبالغة في كثير من الايات ، مثل قوله : اولم ينظروا الى السماء فوقهم كيف بنيناها و قوله : اولم

ينظروا في ملكوت السموات والارض و ماخلقالله من شيء و اكثر الخلق غافلون عن امر السماء و لم يعلموا منها الاكما يعلم احدمن سقف البيت الذي فيه، وقد قال الله تعالى: وجعلنا السماء سقفا محفوظا وهم عن اياتها معرضون و قد و بخهم الله تعالى كثيراً على غفلتهم عن الايات ، و اعراضهم عن التدبر في حكمة الله في السماء والارض، مثل قوله تعالى: و كأين من اية في السموات والارض يمرون عليها وهم عنها معرضون فلاجرم ينتقم الله منهم في العاقبة، و يسئى عيشهم في الاخرة ، و يحشرهم عميانا ، كل ذلك بسبب اعراضهم عن الذكر و تركهم النظر، و ظلمهم على انفسم في عدم صرف قواها و مشاعرها، كالسمع والبصر في غير ما خلق الله لاجله اكما اخبر بقوله: و من اعرض عن ذكرى فان له معيشة ضنكا و نحشره يوم القيامة اعمى، قال رب لم حشر تنى اعمى و قد كنت بصيرا ، قال كذلك اتتك اياتنا فنسيتها و كذلك اليوم تنسى ".

على ان هذه الادلة وافقت المحسوس، و صارت بحيث اذا تأمل الاعمى الذى لم يشاهد السماء و حركتها و احاطتها، و نظر بعقله فى ادنى حركة، لتفطن بانه لابد فى وجود الحركة من سماء يدور على الدوام حركة عقلية فى شوق مبدعها و طاعة باريها، حتى يتصور وقوع حركة، والا فخلق حركة دون ذلك محال، والمحال لا يكون المقدور عليه، فبهذا القدر يمكن للاعمى ان يعالج و يداوى نفسه، بحيث ينظر الى ملكوت السماء، لان عماه عمى الظاهر، لاعمى القلب، كما قال: لا تعمى الابصار و لكن تعمى القلوب التى فى الصدور ٢٠ و عمى القلب مما لادواء له، و كذا كل مرض من الامراض فى الباطنية اذا تأكدت لا يمكن لاطباء القلوب كالانبياء عليهم السلام مداواته و معالجته، كما روى عن المسيح النوراني عليه السلام انه قال: ابرىء الاكمه

۸۔ انبیاء ۳۲

٧ اعراف ١٨٥

۹۔ یوسف ۱۰۵

١٠ كذا في جميع النسخ ، والظاهر لابد ان تكون لفظة (عدم) او (غير) اى احد من اللفظين اضافة، كما واضح عندالبصير المحدق ، و مكشوف عندالعالم المحقق .

والابرص واحيى الموتى ، و لا اعجز عن ذلك ، و لكن اعجز عن معالجة الاحمق ، اذ الحمق عبارة عن عمى القلب ، و مرض القلب مما يمتنع دواؤه، فلنرجع الى ما كنافيه ، و لنذكر علة حركة السماء على النهج البرهاني .

#### الفصل الرابع

فى أن السماء انسان كبيرله جسم و نفس ، و ان حكم نفسه بجميع اجزائه المتشابهة والمختلفة يجرى مجرى انسان واحدبجميع اعضائه المختلفة الصور ، المتفننة الاشكال ، و ان حكم نفسه بجميع قواها السارية فى جميع اجزاء جسمه المحركة ، المدبرة اجناس الموجودات و انواعها و اشخاصها، حكم نفس انسان واحد ، السارية فى جميع اجزاء بدنه و مفاصل جسده المحركة لعضو عضو و حاسة حاسة ، و ذلك قول الله عزوجل : ما خلقكم و لا بعثكم الاكنفس واحدة و انها تتحرك عن نفس بالارادة ، و ان لها تصور الجزئيات ، و ان لها فى الحركة غرضا ، و ان ليس غرضها الاهتمام بالكاينات الفاسدة ، و ان غرضها الشوق الى تشبه بجوهر شريف اشرف منها، بالكاينات الفاسدة ، و ان غرضها الشوق الى تشبه بجوهر شريف اشرف منها، و بلسان الشرع ملكا مقربا ، و ان العقول يعنى الملائكة المقربين كثيرة، وان اجسام السموات مختلفة الطبايع ، و ان ليس بعضها سبباً لوجود بعض، فهذه اجسام السموات مختلفة الطبايع ، و ان ليس بعضها سبباً لوجود بعض، فهذه ستة مسائل:

الاولى انها متحركة بالارادة ، اما انها متحركة فبالمشاهدة والدليل، و هو انها لوفرض ساكنا ، كان لاجزائها اوضاع مخصوصة ، مثلا بعضها فوق الافق وبعضها تحته ، مع ان العكس ايضاً ممكناً ، فيلزم ترجيح احدالمتساويين بلامرجع ، اذلو لم يكن ممكنا لكان لزيادة صفة و حال لبعض الاجزاء دون بعض ، فلم يكن بسيطا ، و هكذا في اختصاصات ساير الاجزاء ، فاذاً هي قابلة للحركة ، و كل قابل الحركة ففي طباعه ميل ، و ميل السماء يجب ان يكون للاستدارة ، لاستحالة الحركة المستقيمة عليها ، اذ الجهة قائمه بها كمامر ، فلو تحركت مستقيمة لتحركت الى لاجهة ولاصوب و هو محال ، و يستحيل فلو تحركت مستقيمة لتحركت الى لاجهة ولاصوب و هو محال ، و يستحيل

ان يكون هذه الحركة بالطبع المحض الخالى عن الارادة ، لأن الحركة الطبيعية لاتكون طلباً لوضع واحد و رجوعاً عنه ، والسماء ذات الرجع ً فلا يكون حركتها طبيعية ، بل بالارادة ، فاذن حركة السماء نفسانية .

المسألة الثانية انه لايجوز ان يكون محرك السماء عقليا محضا لايقبل التغيير ، كما لم يجزان يكون طبعاً محضا ، لان الثابت على حالة واحدة لايصدر عنه الا ثابت على حالة واحدة ، فمصدر الحركة لابد فيه من تجدد حال بعد حال ، فان كانت الحركة طبيعية فلابد من لحوق تغيرات للطبيعة، كمراتب قرب و بعد من الجهة المطلوبة كما هو المشهور .

و اما عندنا: فالطبيعة في ذاتها امر متجدد لا يحتاج في تجددها الي لحوق شيء، و أن كانت أرادية فلابد من تجدد أرادات جزئية ، لأن الأرادة الكلية لا توجب حركة جزئية من الف الى با ، و من با الىج ، فارادتك للحج مثلا لاتوجب حركة رجلك بالتخطى من باب منزلك الى جهة معينة، ما لم يتجدد لك ارادة جزئية لتلك الخطوة، ثم اذا تخطيت تحدث لك بتلك الخطوة تصور لما بعد تلك الخطوة ، و ينبعث منه ارادة جزئية للخطوة الثانية ، و انما ينبعث من الارادة الكلية ، المنبعثة من التصور الكلي، التي يقتضي دوام الحركة الى الوصول الى الكعبة ، فيكون الحادث حركة و تصورا و ارادة، والحركة حدثت بالأرادة الجزئية، و الأرادة الجزئية حدثت بالتصور الجزئي مع الارادة الكلية ، والتصور الجزئي حدثت بالحركة ، و هكذا الحال في تجدد بعضها من بعض على الوجه الدور الغير المستحيل، مثاله كمن يمشي بسراج في ظلمة لا يظهر له بالسراج الا مقدار خطوة بين يديه ، فيتصوره بضوء السراج ، فينبعث منه مع الأرادة الكلية ارادة جزئية لسلوكه فيسلكه ، و اذا سلكه وقع ضوء السراج على مقدار اخر ، و يحصل منه تصور آخر و ارادةاخرى جزئيتين ١٥ لسلوكه ، مع التصور و الارادة الكليتين ١٩ للحركة ، فيقع سلوك آخر موجب لحصول الضوء على مقدار اخر، و هكذا الكلام في اجزاء الخطوة الواحدة والتصورات والارادات

١٥ جزئيين ن م ل

و الحركات المتعلقة بها بعينه هذا الكلام ، و كذا في اجزاء اجزائها حسب قبول المقدار الاقسام بلانهاية ، فهكذا يمكن ان يكون حركة السماء و كل ما هو متغير الارادة والتصور يسمى نفسا لا عقلا محضا .

المسألة الثالثة: إن السماء لاتتحرك اهتماماً بالعالم السفلي، بل غرضها امر اجل منه و اشرف، و برهانه: ان كل حركة ارادية فاما ان يكون حسية او عقلية ، فالحسية هي الحركة بالشهورة أو الغضب ، و يستحيل أن تكون حركة السماء بالشهوة ، لانها عبارة عن جلب ما هو سبب لدوام البقاء ، و مالا يخاف على نفسه النقصان والهلاك ، يستحيل ان يكون له شهوة ، و يستحيل ان تكون حركتها بالغضب، لانه لدفع المنافي المضاد، المؤدى الى الهلاك والنقصان ، فلا يمكن لها ذلك ، فلا تكون حركتها الا عقلية لا حيوانية، و يستحيل ان يكون غرضها الاهتمام بما تحتها ، لأن المقصود دائماً يجب ان يكون اشرف من القاصد، ولا يكون لقاصد غرض صحيح فيما دونه، و ماهو اخس منه الاعلى وجه الغلط والخطاء، كما يقع في افراد الإنسان من طلب ما هو اخس منه ، والسموات مصونة عن الخطاء والغلط ، لكونها باقبة على فطرتها الاصلية ، لصفاء قوابلها عمايشوشها ، و برائة فاعلها عن ايجاد الشر و القبيح مطلقا، و جملة الأرض بما فيها جزء يسير من جرم الشمس، و لانسبة لجرمها الى فلكها ، فكيف الى الفلك الاقصى ، و كل ما هو على الارض مادام على الأرض فهو خسيس ناقص ، او لاترى ان الإنسان الذي هو اشرف ما في الأرض اكثره ناقص النفس فضلاعن البدن، و كامل النفس لإبنال قط تمام الكمال ، ولونال فانما يناله من حيث اتصال نفسه بالعالم الاعلى ، والموضع الشامخ العقلي ، والجواهر الفلكية كاملة كما لا يليق بالجواهر ١٧ الجسماني و هي بالفعل مافيها شيء من القوة الا ما رجع الى اخس اعراضها و هوالوضع كما سيأتي ، فلا يقصد الاشرف الاخس ، لاجل الاخس في نفسه .

المسألة الرابعة: ان السماوات طبايعها مختلفة ، اعلم: انه قد دلت المشاهدة بالارصاد على كثرتها ، فلابدان يكون طبايعها مختلفة ، و ان يكون اثنان منها من نوع واحد ، و ذلك لان كل ماله حد نوعى ، و لم يكن فيه قوة

١٧ــ بالجوهر ن م

قبول الفك والفصل والالتيام والوصل، فحق نوعه ان يكون منحصراً في فرد، اذلوجازت الاثنينية الخارجية فيها ففي طبع الاثنين ان يتصلا، كما في البحزئين المفر وضين في احدهما، و في طبع ذينك الجزئين المفر وضين ان ينفصلا، كما في الفردين المنفصلين، لما تحقق ان طبيعة الاجزاء المقدارية للامر الواحد المتصل كلها واحدة، فحكم الابعاض كحكم الافراد في الحقيقة الاتصالية، و بهذا ابطلوا مذهب ذي مقراطيس القائل: بان مبادىء الاجسام المحسوسة اجسام صغار صلبة متشابهة الطبع، لايقبل كل منها الانقسام الفكي والقطعي، و يقبل الوهمي والفرضي لاتصاله في نفسه، فلو تعدد نوع السماء والقطعي، و يقبل الوهمي والفرضي لاتصاله في نفسه، فلو تعدد نوع السماء اشخاصاً، لكانت قابلة للفك والقطع، و قد مرانه ليس كذلك، واليه الاشارة عقوله: و ما لها من فروج " و قوله: فارجع البصر هل ترى من فطور " وعلى غيرما فرضناه يلزم الفطور."

و اما قوله: اذا السماء انفطرت و قوله: اذا السماء انشقت و ذلك عند قيام الساعة و حصول النشأة الاخرة ، والكلام في نحو وجود السماء في هذه النشأة الاولى ، و احكام هذه النشأة مخالفة لاحكام النشأة الثانية في اكثر الاحوال ، والقران لكونه من عندالله لاتناقض آياته بعضها بعضا ، ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثير الاو كذا لا تناقض بين قوله: و جعلنا السماء سقفا محفوظ و قوله: و بنينا فوقكم سبعاً شدادا و قوله: و فتحت السماء فكانت ابوابا و قوله: فهي يومئذ واهية و قوله: يوم تمور السماء موراً لا فكانت ابوابا و قوله: وجعل الشمس ضياءوالقم نور السماء موراً الله وكذا لا اختلاف بين قوله: و جعل الشمس ضياءوالقم نور المنه و قوله: اذا الشمس كورت و اذا النجوم انكدرت و سيجيء زيادة الاستبصار عند اقتباس الانوار من تلك الايات.

| ۱۸ ــ ق ۲            | ۱۹_ ماك ۳       |
|----------------------|-----------------|
| ۲۰_ انفطار ۱         | ۲۱_ انشقاق ۱    |
| ۲۲_ نساء ۸۲          | ۲۳_ انبیاء ۳۲   |
| ۲۲ نبأ ۱۲            | ۲٥ نبأ ١٩       |
| ٢٦ حاقه ١٦           | ۲۷_ طور ۹       |
| ۲۸ <u> . يو</u> نس ٥ | ۲۹_ تکویر ۱ و ۲ |
|                      |                 |

والغرض هاهنا ان نوع كل سماء منحصر في نوعه ، و هاهنا دقيقة : و هو ان سبب الانفصال في كل منفصل لا يكون الا تخالف النوع ، والا فحقيقة كل شيء لا تقتضى الاالوحدة ، فلولاتباين الطبع بين الدهن والماء، لم يقع بينهما الانفصال ، ولو لا التباين النوعي في لواحق افراد طبيعة واحدة كالانسان مثلا ، لكان افرادها كلها متواصلة ، كاتصال الماء بالماء ، و اتحاد الدهن بالدهن و كل متخالف الاجزاء بالطبايع فهو منفصل الاجزاء ، كالممزوج من الماء والدهن و بعكس النقيض ، لهذا كل متصل واحد فهو متحدالطبيعة لاجزائه .

#### وهم و تنبيه

و هاهنا شبهة مشهورة: و هى ان اجزاء الفلك بعضها اقرب الى جهة المركز، و بعضها ابعد، و بعضها يكون الحركة فيه شديدة، كموضع المنطقة، وبعضها يكون الحركة فيه سكون كموضع القطب و مايليه، والحركة ايضاً تخصصت فيها بجهة معينة دون غيرها ، مع تساوى الجهات كلها بالنسبة الى السماء لبساطتها ، و هذه الشبهة قد حللنا عقدتها باذن الله ، و عملت فى بيانها رسالة مفردة ، من اراد ذلك فليراجع اليها انشاءالله .

المسألة الخامسة: ان هذه الاجسام السماوية لايجوز ان يكون بعضها علة لبعض، بل لا يجوز ان يكون جسم سببا في وجود جسم اخر ، اذ الاجسام بما هي اجسام متماثلة متشابهة النوع ، و افراد ماهية واحدة لا يكون بعضها علة لبعض من حيث الماهية ، اذ لا اولوية لواحد منها من حيث الماهية ، ولا يجوز ايضاً ان يكون علية بعضها لاجل مادته اولاجل طبيعته الخاصة ، اما المادة فلا تأثير لها ، اذ شأنها القبول لعدم كونها شيئا متحصلا بالفعل ، و اما الطبيعة فهي ان كانت جرمية قائمة بالجسم ، فلا تأثير لها الا بمشاركة المادة والوضع ، اذا الايجاد بعد الوجود ، فالمفتقر في الوجود الى المادة مفتقر

<sup>•</sup>٣ـ وهى رسالة حل الاشكالات الفلكية فى الارادة الجزافية، ذكرها فى الاسفار، (١٦٦-١٧) الطبع الحجرى والحكيم السبزوارى قال عنها فى التعليقة : لم نر تلك الرسالة .

اليها في الايجاد ، اذ لو استغنى فيه عنها لاستغنى في الوجود ايضاً ، فلم يكن مادياً بل مجرداً، والمفروض خلافه، وتوسط المادة انما يحصل بوصفها اللازم لها ، و لهذا لا يضيىء الشمس الاما يقابلها ، ولا يسخن النار الاما يجاورها.

و اما اذا كانت طبيعته نفسه ، فالنفس لها وجهان : وجه الى الجسم و وجه الى العقل ، فهى بحسب وجهها الجسمانى حكمها حكم الطبيعة فى ان تأثيرها ليست الا بمشاركة الوضع ، فشأنها ليس الا الاعداد والتحريث والتدبير دون الايجاد والتأثير ، و اما بحسب وجهها العقلى فذلك لايكون الاباتصالها بالعقل المفارق و اتحادها معه، فالمؤثر حيننذ بالحقيقة هوالعقل المفارق لأغير، فالمؤثر فى ايجادكل سماء ليس الاعقلا مفارقاً و ملكا مقرباً، واسطة فى وصول فيض الوجود اليها .

المسألة السادسة: ان العقول المفارقة و هي كلمات الله التامات التي لاتبيد ولا تنقص ، ينبغي ان تكون متكثرة حسب تكثر السموات ، كما قال: و اوحى في كل سماء امرها "بل لايجوز ان يكون عددها اقل من عدد الاجرام السماوية ، و ذلك لانها ثبت انها مختلفة الطبايع ، و انها ممكنة الوجود ، فيحتاج في وجودها الى علل مختلفة كثيرة حتى يصدر عن كل واحد واحد ، و قد علمت ان الكثرة في ما فوق الماديات القابلة للقسمة الخارجية لاتكون الانوعية ، ولا يتصور تكثر الافراد العددية الا في المادة و ما يتعلق بها، فهذه العقول متخالفة الحقايق، كل منها امر واحد من حضرته تعالى ، و كلمة من كلماته، وشأن من شؤون الحق، واسم من اسماء الله الحسني، فان اسمه لا يكون الفاظاً و حروفا ، بل اجل من ذلك ، و من ان يقع في عالم الاكوان الجسمانية ، و اليه الاشارة بقوله : سبح اسم ربك الاعلى ، الذي خلق فسوي " وقد بينا ذلك في تفسير سورة الاعلى .

والاسم عندالصوفية عبارة عن الذات مع اعتبار المفهوم من صفة من الصفات ، و عند التعمق مآل ما ذكروه الى ما ذكرنا ، و هذه العقول ينبغى ان يكون هى المعشوقات لنفوس السموات ، فيكون التفات كل واحدة منها الى علتها و الى طلب التشبه بها ، اذ يستحيل ان يكون معشوق الكل واحداً

بجهة واحدة منها في حركاتها ، والالما اختلفت الحركات ، بل تشابهت جهة ، و قدبان في علم الهيئة ان حركاتها مختلفة ، ولوكان المطلب واحدا لكان الطلب واحداً ، نعم : لكل منها معشوق مشترك لاشتراكها في دورية الحركات ، و معشوق مختص لاختصاص كل منها بحركة خاصة ، كما ان لكل منها نفس تخصه ، تحركه بطريق المباشرة ، و عقل مجرد يخصه ، يحركه بطريق العشق ، كما يحرك المعشوق العاشق ، والاستاد المتعلم ، فيكون هذه النفوس هي الملائكة السماوية لاختصاصها باجسامها ، و تلك العقول هي الملائكة المقربون لبرائتها عن علايق الموادو استغراقها في شهود رب العالمين، و فنائها في عظمة اول الاولين .



# المنتاح الحادى عشر

فى اثبات الجو اهر العقلية ، و هى خز ائن علم الله و قدرته ، و كيفية وجودها، كما قال سبحانه : ولله خز ائن السموات و الارض ا

قد مر ان الحركة تدل على اثبات جوهر شريف غير متغير ليس بجسم ولا منطبع في جسم، و مثل هذا يسمى عقلا مجردا، و انما دلت الحركة عليه بواسطة عدم التناهى لها، و سلب الانقطاع عنها كمابين، فلابد لمحركها القريب من استمداد له من قوة غير متناهية فى التأثير، لاستحالة ان يكون لمتعلق بالجسم قوة على مالانهايةله، لان كل جسم منقسم ولو وهما و بتوهم انقسامه ينقسم القوة التى فيه، فبعض القوة ان كان تحريكه غير متناه، فيكون الجزء مثل الكل، و هذا محال، و ان كان تحريكه متناهيا، و تحريك الباقى الباقى ايضاً كذلك يكون تحريك المجموع ايضاً متناهياً، لان فنهت ان القوة الجسمانية لايقوى على حركة غير متناهية، الا ان فتبت ان القوة الجسمانية لايقوى على حركة غير متناهية، الا ان يستمد من قوة فوقها، و ذلك لايتصور عندنا الا بان يتبدل في مادة لحصول استعداد بعد استعداد سابق، و حركة بعد حركة بواسطتها، و هذا مما لحصول استعداد بعد استعداد سابق، و حركة بعد حركة بواسطتها، و هذا مما يدل على حدوث العالم و تبدل السماء والارض في كل وقت كما سيجىء، يدل على حدوث العالم و تبدل السماء والارض في كل وقت كما سيجىء، يدل على حدوث العالم و تبدل السماء والارض في كل وقت كما سيجىء، وادن لابد لهذه الحركة الدائمة من قوة الهية مجردة عن موادالعالم.

۱ ــ منافقون ۷

والمحرك قسمان: احدهما كما يحرك المعشوق العاشق، والمراد المريد، و الثانى كما يحرك الروح البدن، الاول مالاجله الحركة، والثانى ما منه الحركة والحركة الدورية الارادية تفتقر الى مباشر فاعل منه الحركة و ذلك لايكون الانفسا متغيرة، لان العقل المحض لا يصدر منه الحركة على سبيل المزاولة لعدم تغيره كماسبق، فيكون النفس الفاعلة للحركة متناهية القوة لكونها جسمانية، و لكن يمدها موجود برىء عن المادة ليس بجسماني، بقوته التى لاتناهى، حتى يخرج منه قوة غير متناهية، ولايكون فاعلا للحركة، فيكون لاجل الحركة، من حيث كونه معشوقا مقصوداً، و ستعلم ان هذا المعشوق مما ينال ذاته لمن يحرك لاجله في كل حين، و يتصل به اتصالا معنوياً، و موعد بيانه من ذى قبل انشاء الله.

ولا يتصور محرك لا يتحرك الا بطريق العشق والشوق كتحريك المعشوق للعشاق ، ولا يمكن ان يكون ذلك بطريق الامر والايتمار، فالامر ينبغى ان يكون له غرض فى امره ، و ذلك يدل على نقصان فيه و قبول تغير و انفعال ، والمؤتمر ايضاً ينبغى له غرض فى الايتمار ، و ذلك الغرض هو المقصود دون ذات الامر، فاما امتثال الامر لانه امر فقط بلافايدة فلايمكن، و قد مران جميع الاغراض الجسمانية الممكنة الحصول للفلك بالامكان العام في حاصلة، الا الاوضاع الغير الممكنة الاجتماع، وبالحركة يخرج الاوضاع من القوة الى الفعل ، و تبدل هذه الاوضاع هو نفس الحركة ، و من ظن ان الغرض الاصلى من هذه الحركة نفس تحصيل الاوضاع فقد اخطأ خطاء فاحشا ، بل غرض النفوس الفلكية فى تحريكاتها ينبغى ان يكون امراً اجل من نفس الحركة و ما يصحبها ، و اذا ثبت انه لايمكن الا بطريق التشبه من نفس الحركة و ما يصحبها ، و اذا ثبت انه لايمكن الا بطريق التشبه بالكامل المقصود ، كما هو المشهور بين جمهور الحكماء ، فيجب ان يكون فيه ثلاثة شروط .

الأول ان يكون للنفس الطالبة للتشبه تصور لذلك الوصف المطلوب ولذات المعشوق، والاماكان بارادته طالبا .

والثانى ان يكون الوصف عنده جليلا عظيماً ، والا لم يتصور الرغبة فيه.

والثالث ان يكون ممكنا حصوله في حقه ، فانه ان كان محالا لم يتصور طلبه بارادة عقلية صادقة الا بطريق الظن والتخيل ، الذي هو عارض قريب الزوال ولايدوم ابدالدهر ، فاذاً لابد و ان يكون ذلك المعشوق مما يمكن ان ينال شيء منه في كل حين نيلا تدريجياً حتى يدوم الحركة الموصلة الى المطلوب التدريجي ، فيكون تصور الجمال سبب العشق ، والعشق سبب الطلب ، اى الارادة ، والطلب سبب الحركة ، والحركة سبب حصول المطلوب و يجب ان يكون ذلك المعشوق الحقيقي هوالحق الاول ، او ما يقرب منه من كلماته و اوامره .

## تنبيه و تذكرة

لعلك تشتهى زيادة الاستبصار فى تفصيل هذا العشق والمعشوق، والوصف المطلوب تحصيله بالحركة.

فاعلم ان كنه هذا التشبه لا يعرف الا بمعرفة كيفية اتحاد العقل بالمعقول ، و اتصال الجوهر النفساني المسمى بالعقل الهيولاني بالعقل الفعال ، ولا يعرف هذا الاتصال الا بامعان النظر في كتاب العقل والمعقول الذي علمناه و احيينا فيه رسم المتقدمين ، بل بينا فيه تحقيق كثير من ايات الكتاب المبين مثل قوله تعالى مخاطبا لنبيه صلى الله عليه وآله : و تقلبك في الساجدين و قوله : و اعبد ربك حتى يأتيك اليقين و ما يناسب ذكره هاهنا من جملته : هو ان كل طالب فانه متوجه الى ما هو خاصيته واجب الوجود ، و هو انه قائم بالفعل ليس فيه شيء بالقوة ، فان كون شيء بالقوة من وجه نقصان ، اذ معناه فقد كمال ممكن الحصول ، و كل موجود بالقوة من وجه فهو ناقص من ذلك الوجه ، بل هو معدوم من ذلك الوجه ، و طلبه ان يزول عنه ما بالقوة ، و هذا الطلب مجبول فيه كل ناقص ، اذ الاشياء كلها هاربة بالطبع عن العدم، و عن عدم الكمال ، طالبة بالطبع للوجود و لكمال الوجود، فمطلوب الكل هو الواجب الوجود ، لان مطلوبها الكمال و نيله ، وكل ما كثر فيه ما بالقوة فهو اخس لامحالة ، و كل ما هو بالفعل من كل وجه ،

فهو كامل من جميع الوجوه ، و ذلك هوالبارى جل مجده ، و الانسان فى جوهره يكون تارة بالقوة و تارة بالفعل ، و اذا صارفى جوهره البشرى النفسانى بالفعل ، فهو لايزال فى ساير كمالاته العقلية بالقوة ، ولاينال غاية الكمال مادام فى البدن و فى هذه النشأة الاولى ، فلايفارقه القوة الافى الدار الاخرة بعد صيرورته من سكان حظيرة القدس .

و اما الجرم السماوي فلايكون في جوهره الجسماني بالقوة ، ولا في اعراضه الذاتيه ولا في شكله ، بل هو بالفعل في جميع الصفات ، اي كل ماهو ممكن له ، فهو حاصل له بالفعل ، فله من الأشكال افضلها و هي الكر وية ، و من الهيئات افضلها وهي الأضائة و التشفيف، و هكذا ساير الصفات، و انها لايبقي لها الا امر واحد لايمكن ان يكون فيه بالفعل ، و هو الاوضاع ، اذ لايمكن ان يكون على وضعين في حالة واحدة ، ولو لم يكن هذا القدر مما بالقوة فيه لم يكن جسما، و بعض الأوضاع ليس باولي به من بعض، حتى يلازم ذلك ويترك البقية ، فاذا لم يمكن جمع الأوضاع بالفعل دفعة ، ويمكن جمعها بالنوع على سبيل التعاقب، قصدان يكون كل وضعله بالفعل في ان، و ان يستديم جميعا بطريق التعاقب، ليكون نوع الأوضاع دائماً له بالفعل، كما ان الإنسان الحسى لما لم يمكن بقاء شخصه بالفعل ، دير قيمه العقلي لبقاء نوعه بطريق التعاقب في الأشخاص الجسمانية ، ليكون له صنفان من البقاء الشخصى والنوعي، اما الشخصي فلمثاله المجرد الموجود في العالم العقلي، و اما النوعي فلصورته المحسوسة الواقعة في هذا العالم، و بالحقيقة ينحفظ هذه الوحدة النوعية ، المستبقاة في ضمن الأفراد الحسية ، بوحدة محصلة لصورة عقلية جامعة لجميع الشؤونات، كما ستقف عليه في اثبات الصور الالهية والمثل النورية التي ذهبت اليه طائفة من السابقين ، وثلة من الاولين و قليل من الأخرين لله اقل من الكبريت الأحمر.

فالفلك يستخرج جميع كمالاته بحسب جسميته من القوة الى الفعل، و كذلك قياس نفسه فى استخراج اشواقه و حالاته النفسانية، فلها لوامع واشراقات يتوارد عليها من معاشيقها العقلية، وليس حصول الاوضاع من

كمالات انفسها ، بل كمالات اجسامها ، و من ظن ان استخراج الاوضاع الغايات الذاتية لنفوسها ، فقد بعد عن الحق بعداً كثيراً ، بل هذه الاوضاع كتوابع ورشحات حاصلة من غايات نفسانية من باب الكمالات اللايقة بها، وكمال النفس انما يتحقق بصيرورتها جوهراً عقلياً بالفعل ، ولما علمت سابقا ان تجدد هذه الحركات الفلكية لكونها ارادية انما كان لتجدد الارادات ، و تجدد الارادات من النفوس لايمكن الابتعاقب التصورات، لان كلارادة مسبوقة بتصور داع وغاية وقد مر ان الداعي بحسب ان يكون الداعي المقصودامراً اشرف من القاصد، فيجب ان يكون التصور تصور امرشريف من باب المقودامراً اشرف من القاصد، فيجب ان يكون التحور جوهرا من ابنا المقاصل لنفوس السماوات في كل حين امر صورى جوهرى ، اما افاضات المتالية متواردة عليها مما هو فوقها ، او تجليات وانكشافات لها منه ، بها متنالية متواردة عليها مما هو فوقها ، او تجليات وانكشافات لها منه ، بها يقع رجوعات واتصالات لهذه النفوس بما فوقها ، كما سنوضحه انشاء الله.

## حكاية اقوال

وقعتالنا في مقام عقلى مع ارواح رهط من الحكماء العارفين ، وقد شاهدناهم وخاطبناهم بهذا الخطاب، فقلنالهم: ما انطق برهانكم يا اهل الحكمة ، و اوضح بيانكم يا اولياء العلم و المعرفة ، ما سمعت شيئاً منكم الا مجدتكم و عظمتكم به ، فلقد عظمتم جلال الله و مجدتم ذاته عن وصمة التغير والكثرة ، و تطرق الحدثان والحركة ، كما هو طريق الخليل و ساير الانبياء عليهم السلام ، فدينكم دين الانبياء ، و طريقتكم المثلى طريق الحق ، و ميزانكم القسطاس المستقيم ، و هو ميزان القسط ليوم الحساب ، به يوزن مثاقيل الانظار و مكائيل الافكار ، و بهذا الميزان وزنتم اجزاء العالم وزنا عقليا ، و وصفتموه وصفا عجيبا روحانيا ، و بينتم احوال الموجودات على التفصيل بيانا حكمياً برهانياً ، بل صورتم هيئة السماء والارض صورة مضاهية لمافي الوجود ، كل ذلك بحسب طاقتكم البشرية ، حتى اوصلتم الناس الى مباديها و غاياتها ، ولله در قوة سرت فيكم ، و عصمتكم من الخطاء الى مباديها و غاياتها ، ولله در قوة سرت فيكم ، و عصمتكم من الخطاء

والزلل ، وصانتكم وازاحت عنكم الأفة والخلل والاسقام والعلل ما اعلى قمتها ، واشمخ قلتها ، و اشرف علتها ، و اجل غايتها ، جزاكمالله عناخير الجزاء ، و عمرالله بكم الدار الأخرى ، و هنألكم عيشالاخرة والسرور ، و بنى لكم درجات الجنة و القصور ، في الملكوت الاصفى والبهجة العليا والنور الاسنى ، مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن اولئك رفيقا ، الا ان هاهنا كلمة واحدة و هي :

ان المشهور منكم معاشر الحكماء ، ان مقصود السماء بما فيها ليس امرا ثابتا، والا فما طلبته، لاستحالة طلب الحاصل، ولا مطلوبا جزئيا دفعياً، ف وقفت أن نالت ، أو يئست أن كان مما لإينال ، فسكنت أيضا للقنوط ، والحركة دائمة ، فلها في حركاتها غاية هي مطلب كلي ، فلز متها ارادة كلية يقتضيها علم كلى دال على جوهر عقلي فيها ، ثم الحركة المنبعثة عن ارادة كلية لابدوان يقترن لقاصدها ارادة جزئية منبعثة عن تصور جزئي تباش جزئيات تلك الحركة ، اذ وجودها ممتنع دون خصوصيات اجزائها المادية، فمقصود تلك الأرادة الجزئية يجب ان يكون من جزئيات الغاية الكلية ، او من ضرورياتها التابعة ، فمقصودها اما امر حيواني من جلب نفع بالشهوة، او دفع ضر بالغضب، وشيء من هذين غير متصور فيما لا امتزاجله من متضادات، ولا التيام ولا انخراق فيه، ولا مزاحم لمكانه ولا مضاد لكيفه، فمقصودها خارج عن اغراض الحيوانات العنصرية من باب الجذب والدفع والشهوة والانتقام، و اما امر وهمي غير ذلك من غرض مظنون، كطلب مدح او ثناء اوصيت ، و هو ايضاً باطل لوجوب حركاتها بايجاب محركاتها واستيجاب غاياتها ، والغاية الظنية لايقتضى الحركة الدائمة ، فيقي ان مقصودها و غرضها امر عقلي ، و ليس ذلك نفعا للسافل او ترحماً و شفقة عليه ، اللهم الاعلى سبيل التبعية رشحا للخير الدائم ، و ذلك لأن المقصود دائما يجب ان يكون اشرف و اعلى من قاصده ، فحر كتها اذن لمقصود اشرف من نفوس السماوات، اما لينال ذاته، او لتشبه بصفةله دفعي، فلزم مالزم مما سبق من الوقفة ، أو تشبها تجدديا و هو المتعين ، فالمتشبه به يجب أن يكون جوهراً كاملا عقليا متعدداً حسب تعدد هذه النفوس، والالما اختلفت

الحركات، فاختلفت المبادي، و تعددت حسب تعدد الكرات، هذا هـو المأثور منكم رحمكمالله وهو الصحيح ، الآ ان ما نقل منكم حسب ما هو المشهور في كيفية هذا التشبه التجددي ، انه قد حصل بمجر د تبدل الأوضاع النسبية ، و استبقائها ٦ نوعا بالحركة في مقولة الوضع ، لايسمن و لايغني من جوع، فان مجر د استخر اج الوضع وهو ايسر غرض واسهل عرض، لكونه من النسب الأضافية والأضافة اخس الأعراض، لأوجود لها الأفي الاعتبار، كيف يحصل به كمال يتشبه به بكمال الجواهر العقلية ، و انبي يكون لمثل هذا الغرض أن يصير سبباً لاهتزاز علوي و استفزاز عشقي لنفوس هذه الأجر ام السماوية ، على ان الحركة دائما يكون لأجل شيء آخر وسيلة اليه، ولايكون هي بما هي حركة منظوراً اليها بالقصد الأول، و هذا مما يحكم به الفطرة القويمة قبل الرجوع الى البرهان ، ولاريب لاحد في ان العاقل لايتردد في بيته لمجرد استخراج الاوضاع من القوة الى الفعل ، ثم ما من ناقص الأوفوقه مراتب من الكمال ، وبينه وبين المطلوب الكامل من كل الوجوه درجات جوهرية لاتعد ولاتحصى فاذا كانله جوهر ادراكي متصور لما فوقه، فكيف اقصر نظره و حصر مطلوبه في اكتساب اخس الأمور وادونها، و جعله مبدأ حاله و منشأ كماله و سروره وانتهاجه.

و ليس لاحد ان يقول: لعل ناقصاً يمتنع عليه تحصيل ما هو اشرف من ذاته مما هو كمال جوهري لذاته .

لانانقول: لوامتنع ذلك لماكان مرتكزاً في جبلة كل موجود، شوق الى ما هو اكمل و اشرف منه، و قد تحقق حسبما اشرنا اليه سابقا: ان للطبايع غايات، وان الامور التي جبلت عليها الطبايع ينبغي ان يكون ممكن الحصول لها، والا لكان ارتكاز المجبول عليه، المفطور فيها، هباء و عبثاً، وهو محال، كما قال سبحانه: افحسبتم انما خلقناكم عبثا و انكم الينا لا ترجعون ".

فقد ظهر بالبرهان ان معاد النفوس الفلكية الى الجواهر العقلية ، كما ان معاد الجواهر العقلية الى الله واليه تحشرون ، و اليه الاشارة بقوله

تعالى : له ما فى السموات والارض ، كل له قانتون فوله : الم تر ان الله يسجد له من فى السموات و من فى الارض في الدن أن الله عن فى السموات و من فى الارض أن الله عن فى السموات و من فى الارض أن الله عن فى السموات و من فى الارض أن الله عن فى السموات و من فى الارض أن الله عن الله عن

ثم من الشواهد: ان معلم الفلاسفة منكم قد صرح في تعليمه بان ما هو ولم هو في المفارقات المحضة امر واحد، و فيما دونها متعدد متغاير، فطبيعة الفلك والكواكب يجب ان يكون ماهيتها و ذاتها مغايرة للميتها، اى غايتها طالبة اياها، و يجب ان يكون لمية كل شيء اشرف من ذاته، شرف الغاية على ذي الغاية، فلابد ان يكون غاية الفلك في تجوهره و تكونه جوهراً اشرف مما هو عليه اولا، كما ان غاية حركته يجب ان يكون اشرف من تلك الحركة الجزئية، فالأول ثابت له بحسب ما هو، والثاني يلحقه بحسب لم هو.

وربما قالوا: الغاية في حركتها نفس استبقاء الحركة الوضعية، و استبقاء الأوضاع نوعا.

قلنا: ان نقول على قياس ذلك: ان غاية تكونات الطبايع الفلكية والتصورات النفسانية لها بلوغها الى الكمال العقلى، فمرتبة لم هو خارج عن ذات الفلك بوجه، داخل فيه بوجه، ثم ان التشبه الذى يقولون انه غاية الفلك فى هذا الشوق والطلب، لو كان المرادمنه هذا المعنى النسبى، فهو مما لاصورة له فى الاعيان، لانه اعتبار يعتبره الاذهان، وان اريد به امر يصير به جوهر الفلك شبيها بالجوهر العقلى بحسب ما يمكن فى حقه، فيجب ان يكون امراً صوريا جوهريا، اذا العرض مطلقا لايكون كمالا يطلبه جوهر موجود بالفعل، اذكمال الشيء و تمامه اشرف وجوداً واحق حقيقة منه، فان كمال كل شيء هو ذلك الشيء، و زيادة عليه من بابه، فالانسان الناقص، الكامل مثلاكماله انما يتحقق بانسانية زايدة على انسانية الانسان الناقص، اذالانسانية مما يقبل الاشتداد والضعف عندنا و عندكثير من محققى القوم، اذالانسانية مما يقبل الاشتداد والضعف عندنا و عندكثير من محققى القوم، اكثر، سيما الباطنة اشد واكمل من الحيوان الذى له حواس اقل، كحيوان اكثر، سيما الباطنة الله حس اللمس، و هو اخس الحيوانات درجة، وكل الحواس الظاهرة الاحس اللمس، و هو اخس الحيوانات درجة، وكل

ذى غاية اذاوصل الى اخر غاياته ، اتصل بنوع اخر فوقه ، كما انه اذا نزل عن مقامه الى اخر منازله فى الخسة ، اتصل بنوع اخر تحته فى الشرف ، كالهواء اذا تسخن غاية السخونة واللطافة ، اتصل بنوع النار ، و اذا تبرد غاية التبرد ، ينقلب ماء ، والانسان اذا ترقى فيما هو خاصيته من بين الحيوانات و هو ادراكه للكليات ، صار ملكا مقربا ، و اذا تنزل عن مقامه وانفسخ مورته الانسانية يحشر مع الشياطين او مع الحشرات كما سيجىء .

والجمهور من الحكماء لا يتعجبون من صيرورة النبات حيوانا والحيوان انسانا ، و يتعجبون من صيرورة النفس عقلا، قائلين : ان هذا قلب الحقيقة وهو محال ، بخلاف الضرب الاول من الاستحالة ، فان المادة موجودة مشتركة هناك بين الصورة الكائنة والفاسدة ، بخلاف ما يتصور من صيرورة النفس عقلا ، وكذا السماوات و انكانت لكل منها مادة ، الا ان مادتها لا يقبل الا صورة واحدة ، فلا يجوز الاستحالة الجوهرية فيها ، هذا غاية متشبتهم في انكار كثير من المقاصد الشريفة التي يبتني عليها معرفة الله وعلم المعاد ، ولكن المهتدى بنورالله يتفصى عن هذه المضايق بتأييده و تشديده .

و اما استحالة قلب الحقايق ، فان كان المراد منها ، ان كل ماهية من الماهيات و معنى من المعانى لا يمكن ان يكون ماهية اخرى و معنى اخر اذ كل شيء هو هو لا غيره ، و لا يمكن ان يكون شيء شيئا اخر ، فهذا حق لا سترة فيه ، و ان اريد ان الوجود الحاصل للشيء الذي يصدق عليه ماهية من الماهيات و معنى من المعانى لا يمكن ان يصير بحيث يصدق عليه ماهية اخرى و معنى اخر ، فهذا غير ثابت ، فان الوجود هو الاصل في كل موجود ، والماهية تبعله كالظل اللازم ، والوجود مما يشتد و يضعف و يكمل وينقص ، والماهية تبعله كالظل اللازم ، والوجود مما يشتد و يضعف و يكمل وينقص، اذ مراتب الشدة والضعف انواع متخالفة عندهم ، والحركة متصلة ، والمتصل عندهم موجود واحد المراتب السوادات المتخالفة بالماهيات قدوجدت عندهم موجود واحد المراتب السوادات المتخالفة بالماهيات قدوجدت

۱۰ انفسح ن م ل ۱۷ بوجود واحد ن م

بوجود واحد يشتد و يكمل والماهية ليست كذلك ، و قولهم: ان السموات لايتكون ولاينفسد مسلم ، ان اريد بالكون والفساد ما يستلزم الحركة الاينية، كالماء يصير هواء والنبات يصير حيوانا ، لان لكل منها طبيعة مستقيمة الحركة الى احيازها المكانية المتخالفة ، والفلك ليس له طبيعة مستقيمة الحركة من حيز الى حيز اخر ، و ان اريد به استحالات ذاتية و استكمالات معنوية ، فنفى الكون التدريجي فيه غير مسلم ، لان ذلك لا يوجب الخروج عن حيز الى حيز اخر ، و كذا نفى التكون في النفس بان يصير عقلا مفارقا ممنوع .

وقد مر ان النفس بما هى نفس قابلة للاستحالة والتغير ، لانها مادية الحدوث كالطبيعة ، مجردة البقاء من حيث ارتباطها بالعقل المفارق ، ولهذا المقام شرح و تفصيل يحتاج تحقيقه الى كلام مبسوط طويل ، ذكرنا شطراً منه فى رسالة الحدوث ، و نقلنا فيه كلام اساطين الحكماء فى باب تكون الافلاك و تدرجها فى وجودها الجوهرى ، و سنعود الى توضيح هذا المقام بما يتسير انشاء الله فى مباحث حدوث العالم .

#### مخلص برهاني

فقد ثبت و تحقق اذوى ثواقب الافهام: ان للفلك فى كل شوق و حركة كمالا جوهرياً اخر، و له بحسب حدوث كل كمال جوهري شوق اخر و حركة اخرى، فيكون له فى كل ان من الانات وصول الى المفارق المحض، و رجوع الى العالم الاعلى، و كذلك، يفيض من ذلك العالم المفارق لحظة فلحظة بحسب شؤونات الحق الذي هو كل يوم فى شأن، على مادة الفلك صورة جوهرية اخرى، فهكذا يتتالى الاشراقات على حسب الاشواق والحركات، و يتوالى الاتصالات و يتنازل الافاضات و يتصاعد الكلمات الطيبات على الاتصال لايزال، ففى كل ان للعالم بعث و خلق جديد، و له فى جميع الدهر حدوث واحد من الله، و حشر واحد اليه وحدة دهرية عقلية، كما قال سبحانه: ما خلقكم و لا بعثكم الاكنفس واحدة " و قال: واليه يرجع

الامر كله المنطاع المنطاع المنطاع المنطاع الله الله الله الله المنطط المالم و جميع ما في الارض، وانها تدريجية الوجودات، متبدلة الاكوان، و انها كل الحظة في خلق جديد، ان في هذا لبلاغا لقوم عابدين ١٠٠.

## تتمة مشرقية

اعلم ان العالم الجسمانى اذا اخذ بجميعه من محدد الجهات بما يحويه، فهو شخص واحد عقلى ، لان صورته صورة عقلية ليست من ذوات الأوضاع الحسية ولاقابلة للاشارة ، فوجوده صادر عن نظام معقول و عايد الى نظام معقول ، اذ لانظام جسمانى اخر فوقه حتى يصدر هذا النظام ، و انت اذا اردت احكام امر ثم طلبت النظام فى ايجاده ، فانك تتصور اولا نظاما ثم تسوق اليه الامور ، فيكون بالحقيقة مصدر تلك الامور هوالنظام المتصور ، فاذا كان مبدأ نظام العالم صورة عقلية ، يكون غايته ايضاً الى صورة عقلية ، اذ لا يصح غايته الى نظام جسمانى اخر ، اذ العالم الموجود فى غاية الاتقان ، فغايته لا يمكن ان يكون عالما جسمانيا اخر ، بل غايته الى صور ما عندالله ، و صور لا يمكن ان يكون عالما جسمانيا اخر ، بل غايته الى صور ما عندالله ، و صور الاول والاخر والظاهر والباطن ٢٠٠٠ .

# المفتاح الثاني عشر

فى اثبات حدوث العالم جملة من السموات والارضين و غيرهما ، حدوثا بعد ما لم يوجد بعدية زمانية .

اعلم ان هذه المسألة من اعظم مسائل الإيمان و العرفان ، التي اتفقت على اثباتها اديان جميع الانبياء، و حارت في فهمها عقول جماهير الحكماء، و قد الهمنا الله بفضل احسانه فهم هذه المسألة، و فضلنا على كثير من خلقه تفضيلا ، فاوردت بيانها ببر هانها في رسالة مفردة ، و نذكر هاهنا ملخص ما ذكرت فيها انشاءالله ممهداً لبيانها مقدمة: هي ان الطبيعة و هي القوة السارية في جميع الأجسام ، المسماة بالصورة النوعية التي بها يتم الأجسام انواعاً ، جوهر سبال متجدد الحدوث لا يبقى زمانين ، والحجة على ذلك : ان هذه الطبيعة هي مبدأ الحركة، وساير الأحوال الطبيعية و الحركة لماكان معناها التجدد و الانقضاء ، فيجب ان يكون علتها القريبة امراً غير ثابت الذات، والآلم يتصور حدوث اجزائها منه، ولم يجز انعدامها، اذ المعلول واجزائه غير منفك عن علته الموجبة له ، والحركة اذا لم تنعدم اجزائها، و لم يتكون شيئًا فشيئًا، و لم ينعدم شيئًا فشيئًا، لم يكن الحركة حركة، بل سكونا، ولا التجدد تجدداً ، بل قراراً و اطميناناً ، فالفاعل المباشر للحركة ليس عقلا محضا لعدم تغيره ، و لانفساً من حيث ذاتها العقلية ، بل ان كانت النفس مبدأ للحركة ، فمن جهة قواها الجسمانية ، فهي من هذه الحيثية اما طبيعة او في حكم طبيعة ، ثم الحركة لا يخلو اما طبيعية اوقسرية او ارادية ، فان كانت الأولى فظاهر أن فأعلها الطبيعة ، و أن كانت قسرية فكذلك ، لأن القاس علة معدة للتحريك الحاصل من الطبيعة المقسورة ، والقسر ايضاً ينتهى اما الى طبع او الى نفس ، والنفس لايؤثر في الاجسام الا بواسطة الطبيعة ، فعلى اي تقدير ينتهي القسر الي الطبع ، و ان كانت ارادية فالنفس، و أن كانت يظن بها أنها هي الفاعلة القريبة للحركة ، الا أن التحقيق كما اشر نا اليه: انها لا يفعل الا من جهة كونها طبيعة نازلة او مستخدمة اياها او قواها المادية، و نحن نتيقن بالوجدان بان الميل للجسم، والصارف له من مكان الى مكان او من كيفية الى كيفية لا يكون الا قوة قائمة به ، و هي المسماة بالطبيعة ، فالمبدأ القريب للحركة لامحالة قوة جوهرية قائمة بالجسم، أذ الكيفيات والاعراض كلها تابعة للصور المقومة للجسم، التي هي الطبيعة ، و لكونها بذاتها مبدأ للحركة ، عرفها الحكماء بانها مبدأ اول لحركة ماهي فيه، و سكونه بالذات لا بالعرض، و قد بر هنوا ايضاً على ان كل جسم يقبل الميل من خارج، فلابد من ان يكون فيه مبدأ ميل طباعي. فثبت ان مزاول الحركة مطلقا لا يكون الا الطبيعة ' و قد مر إن مزاول الحركة امر متجدد الذات ، فنقول : الطبيعة مز اول للحركة ، و كل مز اول للحركة امر متجدد سيال ، فالجوهر الصوري المسمى بالطبيعة امر متجدد

فاذا تمهدت هذه المقدمة ، فلنأخذ في اثبات الحدوث لجملة الممكنات في فصول مشرقية .

## فصل في اثبات هذه الطبيعة لكل جسم من الاجسام الطبيعية المادية

لا يخفى عليك انه ما من جسم من الاجسام الا وفى طبعه قوة حركة او سكون مقابل لها ، مقابل القوة والفعل والعدم والملكة ، و قد ثبت ان كل جسم قابل للحركة بجب ان يكون فيه مبدأ ميل طباعى، و هذا المبدأ امرسيال الذات متجدد الهوية ولولم يكن سيالا متجدداً لايمكن

سىال.

صدور الحركة عنه لاستحالة صدور المتغير عن الثابت، والفلاسفة عن اخرهم معترفون: بأن الطبيعة ما لم يكن لها ضرب من لحوق التغير لا يكون علة للحركة ، الا انهم صححوا استناد الحركة الى الطبيعة في الحركات الطبيعية، بمثل تجدد مراتب قرب الايون و بعدها عن الغاية المطلوبة ، و في القسريات بتجدد احوال اخرى ، و في الاراديات بتجدد الارادات المنبعثة عن النفس على حسب تجدد الدواعي الباعثة لها ، وانت تعلم ان ما ذكروه غير مجد ، و ما صححوه غير مستقيم ، بل هو سقيم بعد ، لان الكلام عايد في تجدد تلك الامور والاحوال ، و لا يجدى نفعاً فرض سلسلتين ، احديهما من الحركة و اجزائها ، والاخرى من غيرها ، ثم استناد كل جزء من احديهما الى شطر من الاخيرة و بالعكس ، لاعلى وجه الدوركما قرروه في موضعه ، وهكذا في يبانهم : ربط الحادث بالقديم ، و ذلك لان الكلام في العلة الموجبة للحركة الفاعلة اياها لا المعدة لها ، و ما ذكروه من فرض السلسلتين على فرض صحته ، نعم المعين على تعيين امور مخصصة لاجزاء الحركة لولم يجد فاك ام متجدد الهوية .

فلقائل ان يقول: لولم يكن في الوجود اول ما يكون وجوده مستصحب العدم ، و حدوثه مستبع الانقضاء ، و بقاؤه عين الانقضاء ، لم يمكن تغير احوال في شيء من الاشياء غيره ، و هذا الامر لابد وان يكون وجوده قبل وجود المسمى عندهم بالحركة ، لان الحركة معناها نفس المعنى النسبى ، اى الخروج من القوة الى الفعل تدريجياً و كلامنا في نفس ما به يخرج الامر لذاته من القوة الى الفعل تدريجاً ، اى المتدرج لذاته ، لا التدرج الاضافى النسبى ، كالوجود الاضافى الانتزاعى بالقياس الى الهوية الوجودية ، و السبى ، كالوجود الاضافى الانتزاعى بالقياس الى الهوية الوجودية ، و ليس ذلك الامر المتجدد بذاته عرضاً من الاعراض القارة كالكيف ، او النسبة كساير المقولات السبعة ، لان وجود العرض تابع لوجود الجوهر، فما لم يلحق تغير في جوهر ذات موضوع من الموضوعات الجوهرية، لم يمكن تغير شيء من عوارضها .

٢ النسبية ن م

#### نفريع

فالحق ان الحركة نفس الخروج التجددي من القوة الى الفعل، فهي امر اعتباري عقلى ، و انما الخارجة من القوة الى الفعل هي الطبيعة ، و اما القابل للخروج فهي المادة ، و اما المخرج منها اليه فهو جوهر اخر ملكي او فلكي ، و اما الزمان فهو مقدار الخروج ، فحقيقة الزمان ليست الا مقدار التجدد والانقضاء ، نسبته الى الحركة نسبة الطبيعة السيالة الى الصورة العقلية الباقية عندالله من كل نوع جسماني .

#### تبصرة

ان كل جوهر شخصى له طبيعة سيالة متجددة ، و له امر ثابت ، لان لكل شيء موجود ، حقيقة عقلية ثابتة عندالله موجودة في علمالله ، اذ لايمكن خروج شيء من الحقايق من عالم علمه الازلى و قضائه الحتمى ، و نسبة الحقيقة الثابتة له الى هويته المتجددة نسبة الروح الى الجسد ، الاترى ان الروح باق عندالله لتجرده ، و طبيعة البدن ابداً في السيلان والذوبان والذوبان والاضمحلال ، باستيلاء و هكذا الاجساد الطبيعية كلها في التحلل و الذوبان والاضمحلال ، باستيلاء حرارة الطبيعة وسعيرها ، والخلق غافلون عن هذا الزوال والتجدد والانتقال بسبب ورود الامثال ، كما قال تعالى : بل هم في لبس من خلق جديد و قوله عزوجل : و ترى الجبال تحسبها جامدة و هي تمر مر السحاب فكل نوع طبيعي من الاجسام فلكيا كان او عنصريا ، بسيطا او مركباً ، فهو من حيث وجوده الطبيعي ابداً في التجدد و السيلان والتحلل والذوبان ، و من حيث وجوده العقلى و صورته العلمية المفارقية الافلاطونية باقية في علم الله ، و كون وكذلك كل حقيقة جوهرية طبيعية لها كونان : كون دنيوى داثر ، و كون اخروى باق ، و لهذا قال اهل الشرايع : ان الدنيا دار زوال و انتقال ، والاخرة دار القرار والمال .

#### فصل فی تأیید ما ذکر ناه

قال بهمنيار تلميذ على بن سينا ، في كتابه المسمى بالتحصيل: ان قوماً ظنوا انالطبيعة هي الحركة اعنى جوهر الشيء الصورى ، والحق ان الامر ليس كما ظنوا ، بل هي متحركية الطبيعة ، و حالها لانفسها ، انتهى .

اقول: و كلامه بعينه كما ذكرنا سابقا من: ان الحركة هي نفس خروج الشيء من القوة الى الفعل ، لا ما به يخرج من القوة الى الفعل ، فعلى هذا امكن حمل كلامهم على ان مرادهم: الطبيعة نفس ما به يخرج الشيء من القوة الى الفعل ، اذلها كون سيال متجدد الحصول فى الوجود، ثم قال فيه: ان التسود ليس سواداً اشتد ، بل هو اشداد الموضوع فى سواديته فليس فى الموضوع سوادان ، سواد اصل مستمر ، و سواد زايد عليه ، لاستحالة اجتماع السوادين فى الموضوع الواحد ، بل يكون له فى كل ان مبلغ اخر ، فيكون هذه الزيادة المتصلة هى الحركة ، لالا السواد والاشتداد يخرجه من نوعه الأول و يدخله فى نوعه الثانى ، قالوا: فعلم ان النفس ليست بمزاج ، لانها باقية ، والمزاج امر سيال متجدد فيمايين كل طرفين انواع بلا نهاية بالقوة ، و معنى كونها بالقوة : ان كل نوع من انواعه غير متميز عما يليه بالفعل ، كما ان الحدود والنقط فى المسافة الاينية غير متميزة بالفعل ، و كل انسان يشعر منذاته امراً واحداً بالاتصال النهاء العمر ، انتهى ما ذكره .

و اقول: اعلم ان السواد مثلا من اول اشتداده الى غاية شدته له هوية شخصية اتصالية وجودية ، و له فى كل ان مفروض ، معنى نوعى عقلى اخر، لان مراتب الاشتداد انواع متخالفة عند المعتبرين من الحكماء ، فعلى اعترافهم يلزم هاهنا احكام ثلاثة .

الأول: انه لما كان عند الاشتداد حصول انواع غير متناهية موجودة بوجود واحد اتصالية ، فقد ثبت انالوجود امر متحقق في الخارج غير

٥ ـ ان الحركة هى الطبيعة (التحصيل) ٦ ـ للموضوع (التحصيل) ٧ ـ الى (التحصيل) ٧ ـ عليه (التحصيل)

الماهية، غيرية في الاعتبار، فالاصل في التحقق هو الوجود ، والماهية بالتبع كالظل ونحوه ، ولو كانت الماهية أمراً موجوداً والوجود انتزاعياً اعتبارياً كماهو المشهور وعليه الجمهور، يلزم وجود انواع غير متناهية محصورة بين حاصرين ، حسب حدود مراتب الاشتداد السوادي المفروضة في الحركة، ويلزم ايضاً مفاسد الجزء الذي لا يتجزى ...

والثاني ان للسواد في حالة الاشتداد هوية واحدة شخصية اتصالية، لها وجود حدوثي تدريجي ، كل جزء من اجزائه حادث عند عدم الاخر، فوجود كل جزء مفروض منه، هو بعينه يلازم وعدم لاحقه و انقضاء سابقه.

والثالث ان هذا الوجود الواحد الاتصالي هو بعينه وجود انواع كثيرة من السواد ، يتبدل عليه في كل حين معاني ذاتية و فصول منطقية حسب تبدل الوجود في كماله او نقصه ' و هذا ضرب من الانقلاب في الحقيقة مع بقاء الوجود والهوية على وجه و هو جايز ، لان الوجود اصل والماهية تابعة له.

# فصل و تفريع

فمن هاهنا بعلم ان الوجود الواحد قد يكون له شؤون واطوار ذاتية ، كما يكون له كمال و نقص و تقدم و تأخر و اولوية و عدم اولوية ، فان الواحد بالاتصال واحد بالتشخص ، والقائلون بالاشتداد الكيفي من الحكماء، قائلون : بان الحركة الواحد امر شخصي في مسافة شخصية لموضوع شخصي. فنقول : اذا جاز ذلك الاشتداد في الكم والكيف ، فليجز ذلك في الجواهر الصوري المادي ، لمكان المادة القابلة للجوهر الصوري المتقومة بالصورة المطلقة ، لكونها ذات وحدة ابهامية ، و ما ذكره ابوعلي و من في طبقته في نفي الاشتداد الصوري و الحركة الجوهرية غيرتام ولا بصحيح في طبقته في نفي الاشتداد الصوري و الحركة الجوهرية غيرتام ولا بصحيح ايضاً ، فكما ان المتحرك في الكم او في الكيف يجوز بقاؤه متشخصاً من اول زمان الحركة الي منتهاه بكمية ما وكيفية ما ، من غير حاجة في تعينه الجوهري الموضوعي الي حد خاص من الكم والكيف ، و انما الحركة واقعة

فى خصوصيات كل منهما ، والباقى هو ذات الموضوع الداخل فى هويته كمية ما و كيفية ما ، و المتبدل هو افراد العرض بخصوصها ، فكذا الحال فى موضوع الصورة و مادتها ، فالمادة يكفيها فى الوحدة القابلية لا يحة من الصورة المقومة اياها ، و هى منحفظة الذات المادية بمطلق المقوم الصورى الجوهرى، وانما يقع الحركة والاشتداد فى خصوصيتها ، اولا تسمع ان تبدل الصورة على مادة واحدة ، يكون وحدتها مستفادة من واحد بالعموم هى صورة ما ، و واحد بالعدد هو جوهر مفارق عقلى مما جوزه ابوعلى بن سيناء و غيره من الحكماء فى مباحث التلازم بين الهيولى والصورة ، و صرحوا بان العقل غير منقبض عن استناد وجود المادة المستبقاة فى كل ان بصورة اخرى بدل غير منقبض عن استناد وجود المادة المستبقاة فى كل ان بصورة اخرى بدل عورة شخصية بعينها اليها ، و سينكشف لك دثور كل من الهيولى والجسمية النشاء الله تعالى .

## فصل في ذكر قاعدة عرشية

اعلم ان كل ماله حد نوعى من الاجسام الطبيعية فهو مركب من مادة وصورة ، و نسبة المادة الى الصورة نسبة القوة الى الفعل والنقص الى الكمال ، و وحدة المادة مبهمة ، و وحدة الصورة معينة ، و اعتبر بالسرير والسيف ، فان السرير سرير بهيئته لابخشبته ، والسيف سيف بحدته لابحديده ، فلو تبدل الخشب في الاول حديداً ، كان السرير سريراً بحاله ، ولو تبدل الحديد خشباً في المثال الثاني ، كان السيف سيفاً ، الا ان يكون حاداً قاطعا، فاذا كان هكذا ، فالجسم البسيط العنصرى و ان لم يكن قابلا للتخلخل فاذا كان هكذا ، فالجسم البسيط العنصرى و ان لم يكن قابلا للتخلخل والتكاثف ، اى تبدل المقادير ، لكون المقدار الامتدادى فيه بمنزلة الصورة والتبدل ما هو بمنزلة الصورة غير جايز ، و لكن الجسم المؤلف منه و من صورة اخرى كالمعدني والنباتي يجوز فيه النمو والذبول. و بالجملة كل حركة و تبدل في الكمية والمقدارية ، لكان المقدار و بالجملة كل حركة و تبدل في الكمية والمقدارية ، لكان المقدار

والجرمية الامتدادية فيه بمنزلة المادة ، و تبدل ما هو بمنزلة المادة والعرض مع بقاء ما هو فيه بمنزلة الموضوع والصورة جايز غير مستحيل ، بل واقع لما علمت ان المادة شأنها القوة والامكان والنقصان ، و هي بما هي مادة لها وجود بالقوة ، لها وحدة ضعيفة ، و انما تمامها و تحصلها و فعليتها و تعينها بالصورة ، وكذا القياس فيما كان الجسم النامي مادة لكمال ثانله ، فكان الحاصل منهما جمعيا : جسم حيواني له كمال اول له بما هو حيوان، اعنى الجوهر الحساس ، و ثان له بما هو جسم نام ، فهو بما هو حيوان لابدله من صورة كمالية كالنفس الحساسة المحركة ، فبقاؤه الشخصي والنوعي مستمر ما دامت نفسه باقية ، و يجوز تبدل كل من المواد والقوى السابقة الي غيرها .

اما الامتدادات والمقادير فبالنمو والذبول والفصل والوصل ، و اما القوى والكيفيات الطبيعية فبالاستحالات والانفعالات ، و اما القوى النباتيه فريما سقطت وزالت النامية والمولدة ، و تبدلت الغاذية من غاية القوة الي غاية الضعف ، و ربما يتصور سقوط الغاذية ايضاً بالكلية مع بقاء النفس، كما في اخر العمر و قبله ولو بقليل ، و من جوز المفارقة في نفوس سايـر الحيوانات فالامر فيه اوضح ، وكذا القياس في تجوهر الانسان و تحصله المعين الشخصي بروحه النطقي مع تبدل البدن بجميع اجزائه و قواه و حواسه الظاهرة والباطنة ، اذ ربما وقعت الغفلة عن الكل مع انحفاظ الوحدة الجميعة العقلية ، و اذا راجعت وجدانك لعلمت انك انت العليم العاقــل الباقي مدة حياتك ، ولا مدخلية لشيء من البدن ، وقواه الحيوانية ، فضلا عن النباتية و غيرها في انانيتك : على انك تعلم بالوجدان ، ان انانيتك وهويتك الحاضرة غير انانيتك التي كانت من قبل بوجه ، بل انها قد انقلبت و انتقلت من حد نقص الى حد كمال في اصل التجوهر، و ايضاً حضور انانيتك التي هي الأن لديك ليس كحضور هويتك التي كانت منذ ثلاثين او عشرين سنة ، بل لعلك تعلمها بعلم حصولي و بصورة زايدة على هويتك الأن ، كل ذلك مكشوف عندالتأمل الصادق.

فاذا احكمت هذه القاعدة و تقررت لديك ، فقد امكنك ان تعلم: ان

جوهريات الاشياء الواقعة في عالم الكون، وهو جملة عالم الاجسام مما يجوز عليه التغير والدثور والحدوث والانقضاء ، بعد ماكان متحفظاً ١٢ فيها شيء كالاصل والعمود ، و هو الذي يعبر عنه بالفصل الاخير ، و هو بازاء صورة تمامية ، و اذا حققت الأمر هكذا ، سهل عليك ان تذعن بحدوث عالم الخلق كله و دثوره و زواله ، بل بفناء كل ناقص من جنس و مادة في ما يكمل به و يرجع اليه من فصل و صورة له ، حتى ينتهى الأمر الى صورة الصور ، والكمال الأخير الذي لانقص فيه ، ولا قوة امكانية استعدادية حتى يستحيل الى صورة اخرى ، فهو مرجع هذه الاستحالات ، و غاية هذه الحوادث و الحركات ، فيكون لتماميته من عالم الأمر الحتمي ، و صورة القضاء الرياني من الحقايق المتأصلة التي هي ما عندالله ، وهي غيرقابلة للزوال ، لانها ليست من جملة العالم ، بل هي كصفاته من لو ازم ذاته و عالم القضاء الرباني، و صور ما في علمالله مصون عن التغير والحدثان ، لانها فانية فيالله باقية بيقاء الله ، لاالتفات لهم الى ذواتهم وهوياتهم ، لأن هـويـاتهم لايتحيث بحيثية الاحيثية واحدة وجودية وجوبية ، من غير دخول معنى امكاني او استعدادی ، او جهة عدمية او شوب شرية ، فلا فرق بينهم و بين حبيبهم الا بالتمام والنقص والشدة والضعف، فهي من مراتب الهيته، ولمعات اشراق ربوبيته ، لكونها اشعة واضواء متفاوتة فيالنورية والقرب ، بالقياس الى شمس عالم العقل والفضل ، و منبع الجود والوجود ، و مفيض الرحمة والنور.

## فصل فی توضیح القول بحدوث العالم الجسمانی و دئور. و زواله

قد اهتدیت الی طریق عرشی و نمط الهامی لم یسبقنا احد من المشهورین بالصناعة النظریة ، حیث علمت بالبرهان : ان الطبیعة الساریة فی کل جسم ، التی هی صورته و مقومة مادته ، امر متبدل الذات متدرج الهویة الکونیة ، لایبقی و جوده زمانین ، فضلاعن ان یکون قدیماً بشخصه ، و ما من جسم فلکی

او عنصرى الاوله صورة طبيعية و قوة سارية فيه جسمانية ، هى مبدأ صفاته و لوازمه و اثاره المخصوصة ، و ثبت ايضاً ان المادة لكل مركب او بسيط من الجسم شأنها القوة والامكان والتبدل والحدثان ، و ليست واحدة بالهوية والعددية ، بل بالعموم والجنسية ، على ان وحدة الطبيعية الجسمية ايضاً و ان كانت عددية لكنها غير باقية ، بل متكررة علت نعت الاتصال والفرق بين الوحدتين لا يخلو عن صعوبة و اشكال .

وقد ثبت ايضاً فقر الهويات الوجودية العقلية الى بارئها و منشيها من حيث ذاتها ، كما او مانا اليك : من انها بذاتها مستغرقة فى بحر اللاهوتية ، مطموسة اشعتها فى نور الاحدية القيومية ، ليست لواحد منها كينونية لنفسه غير كينونية الحق الاول ، لا وجوداً ولا مفهوماً ، بخلاف الماهيات الغير المجعولة المسماة بالاعيان عند طائفة و بالماهيات والكليات الطبيعية عندهم، فلها تقرر بحسب الشيئية لابحسب الوجود ، اذ وجودها ليس غير وجود الاشخاص ، فلا يتصف بالقدم ولا بالحدوث ، لانهما من صفات الموجود ، والماهية من حيث هي هي ليست الاهي .

فالكليات الطبيعية اعنى الماهيات غير قديمة ، والاشخاص الوجودية من كل نوع جسمانى طبيعى حادثة ، لانها متجددة متصرمة ، فلا قديم الا الاول تعالى.

اما الانيات المفارقة والهويات الصورية ، فهى خزائن ما فى علمالله من المخالية والمثل الالهية الثابتة عندالله ،كما قال : و ان من شىء الاعندنا خزائنه و ما ننزله الابقدر معلوم ١٣٠.

فالقضاء الالهى محفوظ عن التغيير والتحويل ، وكتابه مصونة عن النسخ والتبديل ، والذى يتطرق اليه النسخ والمحوهو لوح قدره الذى فيه تفصيل قضائه الازلى ، وهو كتاب المحو والاثبات ، المشاراليه بقوله : يمحوالله ما يشاء و يثبت و عنده امالكتاب ١٤ .

وكذا العالم الجسماني بجميع جواهره و اعراضه المادية و الصورية كلهاكتاب مكتوب بمداد الهيولي التي هي كالبحر المسجور ، يحدث فيه

صورة بعد صورة ، نقشا عقيب نقش ، كامواج البحور على مرالدهور ، فيطوى كتابة وينشر اخرى ، و هكذا في التجدد والدثور الى يوم النشور .

فالعالم بجميع ما فيه كل ان يوجد فيه منها شخص اخر ، و يعدم و يوجد مثله في ان اخر، ولتعاقب الامثال و تماثل الابدال ظن ان الاشخاص باقية و ليست كذلك ، بل كل نوع افراده كافراد غيره متكررة متكثرة متعاقبة الحدوث ، فكما لم يكن في افراد الانسان مثلا شخص جسماني دائم الوجود، فكذا في نوع الذي قيل انه منحصر في واحد كالشمس والقمر و غيرهما ، فانالشمس مثلا و ان لم يكن لها افراد متميزة متفاصلة الوجود والتشخص ، فانالشمس مثلا و ان لم يكن لها افراد متميزة متفاصلة الوجود والتشخص ، فليست لها هوية جسمانية مستمرة الكون الي يوم القيامة ، والزمان من جملة المشخصات للجواهر الجسمانيات ، فحال هذه الجواهر الجسمانية في المشخصات للجواهر الجسمانيات ، فحال هذه الجواهر الجسمانية في ودوامها كحال نفس الزمان والحركة في ان بقائها عين الحدوث، و دوامها عين الانقضاء ، ثم ما اشتهر فيما بين القوم : ان النوع وجوداً واحداً مستمراً باقياً ، فان ذلك من سخيف القول ، وقد برهن ابوعلي بن سينا على فساده ، و صنف رسالة في ابطال القول ببقاء الكلي الطبيعي في ذاته مع قطع النظر عن خصوصية الافراد .

## فصل فیه تنویر

فاذن قد بزغ نورالحق من افق البيان ، وطلعت شمس الحقيفة من مطلع البرهان ، وانكشف لدى العارف البصير والمحقق الخبير : ان السماء و السماوى كالارض والارضى ، فى ان لابقاء لاحد منهما سرمداً ، لاشخصا ولا نوعا ، و ان حال الشمس والقمر كحال زيد وعمر و فى تبدلهما و دثورهما و زوالهما وانقطاعهما من جهة اشتمالهما على الطبيعة السائلة الزائلة ، الا ان تشخصات السماء و الكواكب مع تجددها متصلة ، و تشخصات العنصر

والمركبات منفصلة ، و ثبت انالحمل والثور والاسد في عالم الافلاك ، كالحمل والثور والاسد في عالم الارضين ، من ان اشخاص كل من القبيلتين متجددة في كل حين ، و حقايقها عندالله باقية ، كما قال عز من قائل : ما عندكم ينفد و ما عندالله باق ٢٩ و هذان: إي البقاء العقلي عندالحق و النفاد الجسماني عندالخلق، هما المشار اليهما بقوله: اوله ير الذيبن كفروا ان السموات والارض كانتا رتقا ففتقناهما ١٧ و قيال ايضاً: و إن مين شيء الإ عندنا خز ائنه و ما ننز له الا بقدر معلوم ١٨ و ذلك لنقصان الديمومية الحسية ، لانها متر اكمة من تضاعف جهات القورة والأمكان، و تر اكم حيثيات الكثرة و النقصان ، في كل ماله قوة مادية و مقدار جسماني مكاني زماني ، فالشخص مادام وجوده الكوني، لغاية ضعفه وقصوره كالطفل محتاج الى داية كالزمان، و مهد كالمكان، و محرك للمهد كالفلك، فإن الدنيا كلها دار زوال وانتقال و تبدل و ارتحال ، والاخرة دار قرار وبقاء ، و فيها مـوطـن المقربين والاخيار ، ولقصور هذا الوجود الزماني المكاني يكون اول كل موجود غير اخره، و ظاهره غير باطنه، ففيه يجتمع الوجود معالعدم، والحدوث مع القدم ، ويتشابك الخير والشر، و يتعانق النفع والضر، ولضيق وعاء هذا الوجود يقع التضاد بين الانداد ، والتواصل بين الاضداد .

#### فصل

في ذكر شواهد الحدوث الزماني من الدلايل السمعية القرانية، و نقل اقوال الحكماء المتقدمين في هذا الباب، و تطابق ارائهم في الحدوث

اما الایات: فمثل قوله تعالى: و ترى الجبال تحسبها جامدة و هى تمر مر السحاب و قوله عزوجل: بلهم فى لبس من خلق جدید وقوله: واتوا به متشابها و قوله فى غیر موضع: خلق السموات والارض و ما بینهما

۱۷\_ انبیاء ۳۰

١٦ نحل ٩٦

۱۹ نمل ۸۸

۱۸ - حجر ۲۱

۲۱ بقره ۲۵

۲۰ ق ۱۵

في ستة ايام <sup>۲۲</sup> وجه دلالة هذه الايات على الحدوث التجددي مما بيناه ، و سنبينه في مقامه عند التفسير لها ، و قوله : يوم نطوى السماء كطى السجل للكتب <sup>۲۳</sup> و قوله : والسموات مطويات بيمينه <sup>۲</sup> و قوله : اذا زلزلت الارض زلز الها <sup>۲</sup> و قوله : و حملت الارض والجبال فدكتادكة واحدة <sup>۲</sup> و قوله : يوم تمور السماء مور آ<sup>۲۲</sup> و انما نسب وقوع هذه الاحوال الى يوم القيامة ، و ان كانت الاجسام الدنياوية دائماً في التجدد والزوال والانقلاب ، لان ظهورها على الخلايق جميعاً مختص بذلك اليوم و بتلك النشأة الثانية و قوله : على ان نبدل امثالكم و ننشئكم فيما لا تعلمون <sup>۲۸</sup> و قوله : و كل اتوه داخرين <sup>۲۸</sup> و قوله : فقال لها و للارض ائتيا طوعاً او كرهاً ، قالتا : اتينا طائعين <sup>۳۸</sup> و قوله : كل الينا راجعون <sup>۳۱</sup> و قوله : ان يشأ يذهبكم و يأت بخلق جديد <sup>۲۸</sup> و قوله في تقلب الانسان و تحوله الذاتي و حركته الجوهريه : و انا الى ربنا منقلبون <sup>۳۳</sup> و قوله : يا ايها الانسان انك كادح الى ربك كدحاً فملاقيه <sup>۲۸</sup> و قوله : هو الذي ذرأكم في الارض واليه تحشرون <sup>۳۳</sup> و قوله : وقوله : وقوله : يا ايها الانسان انك كادح الى ربك كدحاً وقد خلقكم اطوارا <sup>۲۸</sup>.

و اما اقوال الحكماء وكلماتهم و نصوصهم فى حدوث العالم الجسمانى و دثوره فاكثر من ان يحصى، فان القول بقدم العالم و دوام افلاكه وكواكبه و مواده و بسايطه انما نشأ بعد قدمائهم وكبرائهم و بعد زمان ارسطاط اليس فانه ايضاً موافق لشيوخه و معلميه كافلاطن ومن قبله سقراط و فيتاغورس و غيرهم ، ما انشأ الا القول بالحدوث والتجدد والدثور كما ستظهر لك انشاء الله .

۲۲ فرقان ۵۹ انبیاء ۶۰۸
 ۲۶ زیر ۲۵ ۱ ۲۶ ۲۰ جاقه ۶۸ ۲۰ طور ۹ ۲۰ طور ۹ ۲۰ واقعه ۲۱ ۲۰ مل ۸۷ میلا ۱۰۶ واقعه ۲۱ ۲۰ میل ۸۷ میلا ۱۰۶ واقعه ۲۱ ۲۰ میلا ۱۰۹ انبیاء ۹۳ میلا ۱۰۰ انبیاء ۹۳ ۲۰ انبیاء ۹۳ ۱۰ انبیاء ۹۳ مؤمنون ۹۷ مؤمنون ۹۷ مؤمنون ۹۷ مؤمنون ۹۷ مؤمنون ۹۷ ۲۰ سوح ۶۸

و هذا عباراته ، و هى ناصة على ان الطبيعة الجسمانية جوهر سيال عند هذا الفيلسوف ، والسر فى ذلك : ان النفس من الوجه الذى لها الى العقل تصير صورة جميعة الجسم ، حتى يكون موجوداً واحداً قائما بنفسه باقياً فى زمان ، والافطبيعة الجسم بما هو جسم مما لا يبقى زمانين ، ولا حضور له عند نفسه ، ولا لنفسه 13 فى حد واحد ، بل الكل مفقود عن الكل ، لا شتماله بحسب

٣٧ ـ ان كانت النفس جرماً من خير (اى الطبيعة) الاجرام كانت منتقضة سيالة لامحالة ، لانها تسيل سيلان الاجرام ، و تنتقض الى الهيولى ، فاذا انتقضت الاجرام كلها وقف الكون ، لانه تصير الاشياء كلها الى الهيولى ، فاذا ردت الاشياء كلها الى الهيولى ولم يكن للهيولى مصور يصورها و هو علتها ، بطل الكون ، فاذا بطل الكون بطل هذا العالم ايضاً اذا كان جرميا محضا ، و هذا محال . اثولوجيا

٣٩ بالكون التناسل ن ل

٣٨ـــ ولاحياةله . اثولوجيا

٤٠ انالاشياء العقلية هي انيات خفية ، لانها مبتدعة منالانية الاولى بغير توسط ، والاشياء الحسية هي انيات دائرة ، لانها رسوم الانيات الحقية ومثالها ، و انما قوامها ودوامها بالكون والتناسل ، كما تبقى و تدوم ، شبها بالاشياء العقلية الثابتة الدائمة . اثولوجيا
 ٤١ نفسه ن ل

الزمان على قوة الوجود والعدم، وبحسب المكان على شايبة الحضور والغيبة، لكونه دايم الحدوث والتجدد ، لازم التفارق والتباعد، وليس حكم الاجسام الاخروية والابدان النورية الجنانية هذا الحكم ، لان وجودها وجود صورة جمعى محفوظ عن قبول القسمة الانفكاكية اوالوهمية ، و صورتها علمية انشائية بحسب الجهات الفاعلية ، لا يحصل من جهة القوة والاستعداد ، و تحريك الطبيعة للمواد ، كل ذلك مما بيناه في مقامة .

و مما يدل ايضاً على حدوث العالم الجسمانى و دثور الاجسام رأى زينون الاكبر، و هو من اعاظم الفلاسفة المتقدمين حيث قال: ان الموجودات اى الجسمانية، باقية داثرة، اما بقاؤها فبتجدد صورها ، و اما دثورها فبدثور الصورة الاولى عند تجدد الصورة الاخرى ، و ذكر ان الدثور قدلز مالصورة والهيولى انتهى .

و اثبات دثوركل من الهيولى والصورة مما يعرف بمعرفة كيفية التلازم بينهما على وجهالتحقيق حسبما وقعت الاشارة اليه ، و من اقوال الدالة على الحدوث ايضاً: ان المبدع الاولكان في علمه صورة ابداع كل جوهر، و صورة دثوركل جوهر، فان علمه غير متناه ، والصور فيه من حدالابداع غير متناهية ، وكذلك ، صور الدثور غير متناهية ، فالعوالم يتجدد في كل حين ودهر، ثم ذكر وجه التجدد بما نقلناه انفا .

اقول: و ليس مراده من عدم التناهى فى قوله: فان علمه غير متناه، والصورة التى فيه من حدالابداع غير متناه هوغيرالمتناهى بالفعل والعدد لاستحالته بالبرهان، و لهذا الفيلسوف برهان مخصوص على بطلان ذلك فى رسالة له نقله بعض افاضل المتأخرين فى تصانيفه، و تلك الرسالة موجودة عندنا، والبرهان هوالمسمى ببرهان الوسط والطرفين، بلالمراد منه عدم التناهى بالقوة، كما فى المتصلات الجوهرية المتجددة شيئاً فشيئاً، او بالشدة كما فى الصور العقلية، و اما وجودها بحسب الترتيب والعدد فلا محالة ان صورها متناه.

و من ذلك قول افلاطن العظيم ، وهو احد الاساطين الموصوفين بالحكمة والتوحيد ، حيث يحكى عنه انه قال في بعض سؤالاته عن طيماوس:

ما الشيء الكائن ولا وجودله ؟ و ما الشيء الموجود ولاكونله ؟ يعني بالأول الزمان والزمانيات المتجددة الأكوان ، لأنه لم يؤهلها اسم الوجود ، لما علمت انها ضعيفة الوجود متشابكة مشوبة بالعدم ، و يعني بالثاني الصور المفارقة التي هي وجودها فوق الكون والزمان والحركة و ما قبل الطبيعة المتجددة ، وحقلها اسم الوجود ، لكونها صورة علمالله باقية عنده ، و قال ايضاً: ان للعالم صانعا مبدعا محدثا ازليا و اجبا بذاته ، عالما بجميع معلوماته على نعت الاسباب الكلية ، كان في الأزل ، ولم يكن في الوجود رسم والطلل الأمثال عندالباري ، و قال ايضاً : و انما كانت هذه الصور عنده مـوجودة كلية دائمة باقية ، لأن كل مبدع ظهرت صورته في حدالابداع ، فكانت صورته في علما الأول، والصورة عنده بلانهاية، ولولم يكن الصور معازليته في علمه ، لم يكن ليبقى ، و لو لم يكن دائمة بدو امه ، لكانت تدثر بـــدثــور الهيولي، ولو كانت تدثر بدثور الهيولي، لما كان رجاء و لاخوف، ولكن لما كانت الصورة الحسية على رجاء و خوف، استدل به على بقائها ، و إنما يبقى اذا كانت صورة عقلية في ذلك العالم، ترجو اللحوق بها، و تخاف التخلف عنها ، قال: و اذا اتفقت العقلاء على ان هاهنا في الوجود حساً و محسوساً و عقلا و معقولاً ، و شاهدنا بالحس جميع المحسوسات ، و هي محدودة محصورة بالزمان والمكان، فيكون لها مثل عقلية انتهى.

اقول: قد افادت هذه الكلمات منه اصولاً حكمية حقة لطيفة ، منها حدوث العالم الحسى بجميع جواهره و صوره و اعراضه ، اذ قد صرح بان كل صورة متعلقة بالهيولى تدثر بدثور الهيولى ، و ذلك لان الهيولى شأنها القوة والعدم ، و ان الصورة شأنها التجدد والحدوث شيئا بعد شيء ، ولهذا ادرج الزمان من المبادى كما هو المحكى عنه ، و ذلك لان كل ما هو زمانى الوجود والتشخص ، فلابد و ان يكون عدمه السابق مقوماً لوجوده اللاحق، و زوال سابقه موجباً لحدوث لاحقه ، و من جعل العدم من المبادى كما هو المشهور من بعض القدماء ، امكن ان يكون مراده ما ذكرناه .

و منها ان لكل صورة محسوسة صورة معقولة من نوعها هي وجودها في علمالله ، و هي المسماة بالمثل الافلاطونية والصور المفارقة ، التي قد

عجزت العقلاء ، الذين جاؤا بعده ، عن ادراك هذه المثل النورية على وجهها ، و عن الادعان بوجود صور هذه الطبايع مجردة عن المواد في عالم الآله ، و نحن بفضل الله وجوده قد احيينا رسومه ، واحكمنا بنيان منه ورأيه ، وشيدنا اركانه ، و ذببنا عن ذلك ، وفككنا عقدة الاشكالات التي اوردها عليه كل من اتى بعده الى هذا الوقت ، تقربا الى الله و تشوقا الى دار كرامته .

و منها الاشارة الى ان تلك الحسيات راجعة الى تلك العقليات الصورية ، صائرة اليها متصلة بها ، كاتصال حواسنا المتباينه بعقولنا ، مع ان احديها داثرة فانية ، والاخرى باقية قائمة عندالله .

و منها ان تلك الصور العقلية هي بعينها صور علمالله ، لقوله : فكانت صورة في علمالاول الى اخره ، فهي موجودة بوجوده عزوجل ، دائمة بدوامه ، و ليست موجودات مستقلة منفردة عنالاول تعالى ، ليلزم تعدد القدماء ، تعالى الله عن ذلك ، و ذلك لانهاكما علمت مقهورة تحت كبرياء الاول ، مطموسة انوارها تحت سطوع نوره ، و لهذا المعنى ذكرالشيخ اليوناني : ليس للمبدع الاول صورة ولاحلية ولاقوة ، لكنه فوق كل صورة وحلية و حلية و قوة ، و قال ايضاً ليس المبدع الحق شيئاً من الاشياء ، و هو جميع الاشياء ، لان الاشياء منه .

و من اولئك الاقدمين القائلين بحدوث العالم سقراط الحكيم ، العالم العارف الزاهد من اهل اثنيه ٢٠ وكان قد اقتبس الحكمة من فيثاغورس و ارسلاوس ، واقتصر من اصنافها على الالهيات والخلقيات ، واشتغل بالزهد و رياضة النفس و تهذيب الاخلاق ، واعرض عن متاع ٢٠ الدنيا وطيباتها ، واعتزل الى الجبل ، و نهى الرؤساء الذين كانوا في زمانه عن الشرك و عبادة الاوثان ، فثوروا عليه الغاغة والجأوا ملكهم الى قتله ، فحبسه المك و سقاه السم ، و قصته معروفة ، فمن اقواله الدالة على حدوث العالم : ان علمه تعالى و حكمته وجوده و قدرته بلانهاية ، ولايبلغ العقل ان يصفها ، ولو وصفها لكانت متناهية ، فالزم عليك ان تقول : انها بلانهاية ولاغاية ، وقد ترى

٢٤ ـ امشية . رسالة الحدوث

الموجودات متناهية فيقال: انما تناهيها بحسب احتمال القوابل، لابحسب القدرة والحكمة والجود، ولما كانت المادة لايحتمل صوراً بلانهاية، فاقتضت الحكمة بقاء النوع باستبقاء الاشخاص، و ذلك بتجدد امثالها، استحفظ الشخص ببقاء النوع، ويستبقى النوع ببقاء الاشخاص، فلايبلغ القدرة الى حد النهاية، ولا الحكمة وقفت على غاية أنا انتهى كلامه.

اقول: انه دال على حدوث كل شخص جسمانى و ان كان فلكاً او كو كباً، لان العلة مشتركة ، و هى عدم احتمال المادة الديمومة الشخصية ، فجميعها حادث شخصاً ، قابل للزوال والدثور من حيث هوياتها الشخصية ، و اما بقاؤها بالمعنى الماهية فليس ذلك بقاء بالعدد ، بل بالمفهوم والحد ، على ان الكلى الطبيعى ، اى الماهية من حيث هى غير موجودة عندنا ولامجعولة بالذات ، بل بتبعية الوجود الشخصى .

و اما ما حكى ارسطاطاليس فى مقالة الالف الكبرى من كتاب ما بعد الطبيعة ، ان افلاطن كان يختلف فى حداثته الى اقراطولس ، فكتب عنده ما روى عنه: ان جميعالاشياء المحسوسة فاسدة ، وان العلم لا يحيط بها ، ثم اختلف بعده الى سقراط ، وكان من مذهبه طلب المحدود من دون النظر فى طبايع المحسوسات و غيرها ، فظن ان نظر سقراط فى غير الاشياء المحسوسة ، لان الحدود لا يتناولها ، لانها انما يقع على الاشياء دائمة كلية ، فعند ذلك سمى افلاطن الاشياء الكلية صوراً ، لانها واحدة ، ورأى ان فى المحسوسات لا يكون الا بمشاركة الصور، اذا كانت الصور رسوماً وخيالات، لانها متقدمة عليها ، انتهى . فليس ذلك بمناقض لما حكينا منه ، بل يؤيده كما بيناه فى رسالة الحدوث .

و من جملة القائلين بحدوث هذا العالم فيثاغورس ، وكان في زمن سليمان عليه السلام ، قد اخذ الحكمة من معدن النبوة ، و بلغ في الرياضة والتصفية الى ان سمع خفيف الفلك و وصل الى مقام الملك ، فنقل عنه انه قيل له : لم قلت بابطال العالم ، قال : لانه يبلغ العلة التي من اجلها كان ، فاذا بلغها سكنت حركته .

٤٤ تقف الى . رسالة الحدوث

اقول: هذا كلام وجيز في غاية البلوغ والافاضة ، وكأنه مستفاد من معدن الوحى والنبوة ، فدل على حدوث العالم و زواله و نفاده و دثوره ، وكذا دل بوجازته على وقوع القيامة الكبرى ،كما ظهر من كلام انباذقلس كما ستعلم .

و من عظماء الحكمة و كبرائها انباذقلس ، وهو من الخمسة المشهورة من رؤساء اليونان ، قد نقلنا عنه في الرسالة من كلماته الدالة على الحدوث ، و انما لم نوردها هاهنا ، لحاجتها الى شرح ذكرناه هناك ، لانطول الكلام بذكره هاهنا ، و مما قال في امر المعاد : انه يبقى هذا العالم على الوجه الذي عهدناه من النفوس التي تشبثت بالطبايع ، والارواح التي تعلقت بالشبابك ، حتى يستغيث في اخر الامر الى النفس الكلية ، فيتضرع الى العقل ، و يتضرع العقل الى البارى ، فينسخ البارى على العقل ، و نسخ العقل على النفس الجزئية ، ويشرق الارض و العالم بنور ربها ، حتى يعاين الجزئيات كلياتها ، فيتخلص من الشبكة ، فيتصل بكلياتها ، و يستقر في عالمها مسر ورة محبورة ، و من من الشبكة ، فيتصل بكلياتها ، و يستقر في عالمها مسر ورة محبورة ، و من من الشبكة ، فيتصل بكلياتها ، و يستقر في عالمها مسر ورة محبورة ، و من من يجعل الله له نوراً فماله من نور و انتهى .

و هذا الكلام منه دال على بطلان هذا العالم و دثوره و زواله ، اذ قد بين بالبرهان ان وجود الاجسام لايمكن بدون النفوس والارواح سيما الافلاك و ما فيها ، فافاد كلامه رجوعالخلايق كلها الى المبدأ الخلاق و وقوع القيامة الكبرى ، الموجبة لفناء الكل و بقاء الواحدالقهار .

و من اولئك الاقدمين انكسيمانس الملطى ، المعروف بالحكمة ، المذكور بالخير ، نقل عنه انه كان يقول: ان هذا العالم يدثر و يدخله الفساد، من اجل انه سفل تلك العوالم و ثقلها ، و نسبته اليها نسبة القشر الى اللب ، و القشر يرمى ، انتهى كلامه ، و دلالته على الحدوث اظهر من ان يخفى ، و قد نقلنا في رسالة الحدوث من كل واحد من اولئك العظماء الخمسة من اليونانيين ، و هم افلاطن و سقراط و فيثاغورس و انباذقلس واغاثاذيمون ، والثلاثة من الملطيين ، اعنى ثالس الملطى و انكساغورس و انكسيمايس ، و

من غير هؤلاء كذيمقراطيس و زينون الاكبر و هرقل و اقاذاميا والشيخ اليوناني و ابرقلس ، المشهور عندالناس انه دهري و فرفوريوس ، اقولا و كلمات و تصريحات و تلميحات دالة على حدوث العالم و فنائه بما لامزيد عليه ، سيما ما نقل عن كلمات ارسطاطاليس ، فانه اشد مبالغة في باب الحدوث من استاديه و معلميه ، لو ذكر ناهاهنا جميع تلك الاقول مع ما ضممنا اليها من الشرح والتبيين والبسط والتنقيح ، لادى ذلك الى التطويل ، فمن اراد الاطلاع عليها ، فليرجع الى مطالعة تلك الرسالة .

# فصل فى ايراد مسلك اخر فى دعوى حدوث هذا العالم و دثوره، وهو من جهة اثبات العايات للطبايع الواقعة فىالحركات

بيان ذلك : ان كل ناقص مركوز في طبعه عشق العالى و طلب الاتصال اليه واللحوق به ، و لو لم يكن شأن الاشياء الطبيعية البلوغ الى غاياتها والوصول الى كمالاتها ، لكان ارتكاز الميل والطلب في جبلاتها ، و استيلاء العشق والمحبة على بواطنها ، وانبعاث الحركة والسعى من طبايعها وغرايزها هباء و عبثاً و تعطيلا و لغواً و هدراً ، ولا معطل ولا عبث في الوجود ، ولاجزاف ولا لغو في الكون ، بل الوجود كله جد لا هزل فيه ، و حكمة لا بطلان معها ، و ضرورة لاهزء فيها .

ثم لا يخفى ان كل ما يوجد فى هذا العالم اما جسم او جسمانى ، و كل جسم و جسمانى يصحبه قصور و نقصان مفتقر الى تكميل وتتميم ، و عالم التمام عالم العقل ، و كل ذى طبيعة جسمانية فتمامه و كماله بالنفس ، وتمام النفس بالعقل ، فمالم يبلغ الهوية الطبيعية الى مقام العقل يكون ناقصا فى وسط السبيل و اثناء الحركة ، و هكذا الى ان بلغ الى مقام القرب و منزل الاخرة و دار الوصول ، كما قال الله عزوجل : افحسبتم انما خلقناكم عبثا و انكم الينا لا ترجعون تفن هذا المسلك تحقق و تبين لدى العارف البصير : ان جميع الموجودات الدنيوية حادثة ، لانها زايلة ، وانما يكون البصير : ان جميع الموجودات الدنيوية حادثة ، لانها زايلة ، وانما يكون

زايلة لانها ناقصة ، و كل ناقص يرجع الى كماله ، ولو كانت كاملة لكانت عقلية و لم تكن جسمية ، هذا خلف ، فكل متحرك يشهد بدثوره و عبوره ، و كل مشتاق ناقص ينادى بزوالوجوده وقصوره ، لتناهى الاشواق والحركات الى الغايات و الكمالات ، و رجوع نقايص المعاليل و الامكانات الى تمام الفواعل و كمال العلات والعقليات .

و قد مر تحقق الحركة الجوهرية في الموجودات العالمية ، و مما ينور ذلك و يؤكد ان كل نوع طبيعي من الإجسام لا يخلو من مادة وصورة، والمادة جهة نقصه و الصورة جهة تمامه ، والتركيب بينهما اتحادى ، ثم ان ذلك النوع ناقصاً يحتاج الى كمال اخر بحسب الجبلة ولا يكفيه ذلك الكمال، لانه كمال مادته ، وانما يكمل نفسه بكمال اخر يصير متحداً به اتحاد المادة بالصورة ، و كذا الكلام عايد إذا قيس هذا المجموع إلى كمال أخر ، لاجل نقصانه بالقياس اليه واتحاده معه واستكماله به ، و هكذا الى ان يبلغ الى صورة تمامية عقلية ، لأن الموجود التام منحصر في العقل ، و جميع مادونه من الطبايع الجسمانية ناقصة ، و ما فوقه و هوالباري جل مجده هو فوق التمام ، مثال ذلك الهيولي التي هي من انقص النقايص ، و لذلك لايتحصل الا بصورة الجسمية المقدارية ، ثم الجسم البسيط العنصري لكونه من انقص المراتب بعد الهيولي يحتاج الى تكميل ، فابدأ من شأن العناصر ان يحصل لها صورة كمالية يستكمل بها و يتحد معها و تستهلك صورها في تلك صور الكمالية ، و الا لكان و جود تلك السابط عنا بلاغاية و غرض حقيقي اصلي، ثم كمالها الأول صور المعادن، فيخلع عنها عند لبس هذه الصور صورها السابقة كما هو المذهب الصحيح ، وكذلك الجسم المعدني ، و أن كان فيه كمال الجسم العنصري ، لكن فيه امكان الصورة النباتية واستعدادها ، و كذا النبات ، فانه و أن كان تام النباتية بحسب صورتها الكمالية ، لكنه ناقص الوجود الحيواني الحسى ، مفتقر الى تكميل بوجود صورة يستكمل بها وجوده الحيواني الحسى على درجاتها و مراتبها.

و هكذا وجود الحيوان بما هو حيوان انمايتم بوجود صورة انسانية، و اول مراتبها العقل العلمي ، و هو يستكمل بالعقل النظري على مراتبه،

فاولها: العقل الهيولاني ، الذي نسبتها الى الصور العقليات والجواهر المفارقة كلها ، نسبة الهيولى الأولى الى الصور الحسية و الجواهر المادية، و ثانيها العقل بالملكة ، و ثالثها العقل بالفعل ، و رابعها العقل المستفاد ، و بعد الجميع العقل الفعال ، والكل صائرة اليه متوجهة نحوه ، و نسبة كل ناقص الى كمال له او كامل يليه ، نسبة المادة الى الصورة في اتحاده و انخراطه تحته ، و رجوعه اليه و صيرورته اياه ، فدل ما ذكرناه على ان كل ناقص جسماني ، دانر زايل بايد عائد راجع من هذا العالم الى عالم الارواح، ثم الى عالم الريء الكل الذي يرجع اليه الامور ، الا الى الشير الامور الامور الامور الإمور المعرور الامور المعرور المعرورة المعرورة الا الى التير المور المعرورة الا الى التير المور المعرورة ولمعرورة المعرورة المعرورة

## لامعة مشرقية

قد تنور بيت قلبك باشراق شمس الحقيقة من سماء العقل ، الطالع انواره من افق البيان ، و امنت بان ادارة الافلاك و تسيير الكواكب و جريان العالم على ما هو به ، انما الغرض منه ان يكون خيراً كله و سعادة كله ، و ان وقع التعوق عن ذلك باسباب عرضية و موانع اتفاقية قدرية ، لكن الخير كله منالله برضاه وقضاه ، و الشر بقدره ، فالغرض في اصل الابداع وجود البارى و فيضه ، وبلوغ الناقص الى كماله مقتضى فطرته و غريزته ، و بلوغ النفس الى درجة العقل سكونها و بلوغها حدالنهاية ، و عند ذلك يكون الراحة الدائمة والطمأنينة الكاملة ، و هذا هوالغرض الاقصى في بناء هذا الراحة الدائمة وادارة الافلاك وتسيير الكواكب وايجادها بالامر والملائكة ، و احالة العناص و المركبات و احياؤها بالنفوس و تكميلها بالوحى ، و احالة العناص و المركبات و احياؤها بالنفوس و تكميلها بالوحى ، و فيزول منه الشر والنقص ، و يعود الى ما بدأ منه و رشح منه ، فيصير لاحقا فيزول منه الشر والنقص ، و يعود الى ما بدأ منه و رشح منه ، فيصير لاحقا به عايداً اليه ، فيتم الحكمة و يكمل الخلقة ، و يرتفع عالم الكون والفساد و يقوم القيامة الكبرى ، و يمحق الشر و اهله و ينقرض الكفر و حزبه ، و يقوم القيامة الكبرى ، و يمحق الشر و اهانه و ينقرض الكفر و حزبه ، و يبطل الباطل و يحق الحق بكلماته و اياته ، فهذا هوالغرض الاقصى والغاية و يبطل الباطل و يحق الحق بكلماته و اياته ، فهذا هوالغرض الاقصى والغاية و يبطل الباطل و يحق الحق بكلماته و اياته ، فهذا هوالغرض الاقصى والغاية

القصوى والقيامة العظمى والمعرفة الكبرى ، فاحفظ يا حبيبى ما القيناه اليك من هذا العلم المخزون والسر المكنون الذي لايمسه الا المطهرون.

# فصل فیه سر حکمی فی تلاشی الطبیعه و دثور الدنیا و زوالها و انقراض احلها

اعلم ان اصل اللذات والانوار والمشتهيات والروايح البهية والاشياء الفاضلة كلها ، الموجودة في الطبيعة ، انما يكون من افاضة النفس عليها باذن الله غير أن الطبيعة قد شوشتها و كدرتها لما مازجتها بالجسمية و اختلطت بها ، و قداشر نا انفا الى ان اصل الوجود اذا تعلق بماهية الجسم امتد و صار الواحد منه كثيراً بالقوة ، والمتصل منه منفصلا بالجواز ، بل وحدته عين استعداد الكثرة ، و جمعيته تساوق التفرقة ، و حضوره مشوب بالغيبة ، فسميت تلك الشوائب العدمية شراً و وبالا ، لكونها معوقة للخيرات ، و حصلت من هذه السبب الأشياء المتضادة المتخالفة بعضها لبعض، و انبعثت منها المحن والبلايا ، والأمور العارضة المنقصة للعيش ، المولمة للطبع ، والمكدرة للحيوة ، المعذبة للنفس ، مادامت هي موجودة في عالم الكون و الفساد ، او في بعض البرازخ السفلية الأخروية ، و كل كمال ولذة في هذا العالم فهو في عالم اخر على وجه اعلى واتم وابهي والذواصفي ، فكيف يتوهم متوهم ان هذه اللذات موجودة في المحل الناقص و معدومة في المحل الفاضل، و لذلك قال: وما تعلم نفس ما اخفي لهم منقرة اعين جزاء بماكانوا يعملون^٢ و قوله: فيها ما تشتهيه الانفس و تلذ الإعين و انتم فيها خالدون على و قوله: و ان الدار الآخرة لهي الحيوان لو كانوا يعلمون ٥٠ فاذا كانت الدار حيوانا، فما ظنك باهل الدار؟ فهذه معرفة الجنة و نعيمها على الأجمال، وسيجيء بيانها بوجوه تفصيلية عند تفسير الأيات المشيرة اليها.

فقد علمت ان كل شيء يرجع الى اصله ، و كل ناقص يتوجه الى كماله و يعود الى ماله ، فكل سعيد ينقلب الى اهله مسرورا ، و كل شقى يتعذب

۶۹ زخرف ۲۱

مدة بشقاوته و يتعب محترقاً بناره، و يتبدل عليه جلوده نضجا بعد نضج، حتى يصل الى نعيمه اويصل الى قعر جحيمه، فاما من طغى و اثر الحيوة الدنيا فان الجحيم هى المأوى، و اما من خاف مقام ربه و نهى النفس عن الهوى فان الجنة هى الماوى ٥٠٠٠.

## فصل فيه ذنابة

قد انكشف لك مما سردنا عليك واقمنا عندك برهانه ، ان الطبيعة الحسمية فلكية كانت او عنصرية يتلاشي و يضمحل شيئًا فشيئًا ، حتى يصير النفس غير محتاجة ولا مشتاقة اليها ، بل مستغنية عنها ، غير راضية في الكون معها و لا المراجعة اليها ، لأن كل نفس مجبولة في محبة البقاء و الاستعلاء والتفاخر بالكون على اتم الحالات ، و هذا شيء مركوز في جبلة كل نفس، فان كل واحد يشتهي ان يكون امير نوعه و سلطان بلده و رئيس اهله ، ولا يرضى بالخسة والهوان، فاذن شوق النفس الى مقام العقل اكثر من شوقها الى مرتبة الطبيعة ، اذا لم يكن مريضة معوقة عن طلب الكمال ، خارجة عن الفطرة الأصلية ، و ذلك لأن معالى الأمور بالعقل اشبه ، و سفسافها و نقايصها و اكدارها بالطبيعة اشبه ، فالنفس مجتهدة دايماً في طلب البقاء والتمام، و هما كما علمت ليسا من صفات الطبيعة لتجددها ، لكنهما من صفات العقل ، فبهذا الاجتهاد و هذا الشوق اذا وصلت الى مقام العقل وصلت الى مرادها ، فتشبثت به و تخلت عن الطبيعة و ارتحلت عنها ، فاذا ارتحلت عن الطبيعة بطلت الطبيعة و ذررت، وبد ثورها بطل الكون وخراب العالم، ولما كانت الطبيعة تحس بالفناء والاضمحلال ، صارت جذابة للنفس البها متر وقة°° في عينها ، حايلة بينها و بين معالى الأمور ، مخافة ان تبطل و تضمحل ، و هذا ايضاً حكمة و مصلحة من الله لان يسكن النفس اليها ، و اشتغلت بها برهة من الزمان لتدبير عالم الطبيعة ، تدبير الرجل زوجته و منزله ، الي ان يقضي الله امر اكان مفعو لا ٥٠٠٠

٥٢ـ كذا في ن م ل و في رسالة الحدوث ايضاً هكذا .

#### وهم وازاحة

فان رجعت و قلت : لم وجب الفناء والدثور ، وكيف لايلحق بمنزلة النفس كما يلحق النفس بمنزلة العقل .

قلت: قدمر مراراً ان النفس حيث كانت ذاجهتين، فهي من جهة ذاتها كأنها جوهر عقلى ثابت بالقوة، و من جهة تعلقها بالطبيعة جوهر متجدد غير ثابت، و هاتان الجهتان يشبه ان يكون احديهما مقومة ذاتية للنفس، والاخرى لاحقة لذاتها، لكونها اضافة الى الطبيعة، لأن الانقص دائماً فرع للاكمل، والقوة قبل الضعف، فاذا سقطت عنها هذه الاضافات رجعت الى منبعها الاصلى و حيزها العقلى.

و اما الطبيعة فهي سارية في اقطار الهاوية ، نائية عن عالم البقاء والنور والوحدة ، متخلصة الى التجدد والانقضاء ، فهي لاهية عن الأمور ، غير عارفة ولا مشتاقة اليها لبعدها عن عالم العقل ، فهي بما هي متجددة سائلة زائلة ، لا يمكن لها اللحوق بعالم البقاء و بما فيها من الجهة العقلية النوعية ، فحكمها حكم ساير المعاني العقلية ، فالطبيعة بحسب هو يتها الشخصية غير عارفة و لامشتاقة الى البقاء ، و ايضاً لا يمكن بقاؤها الا بالنفس ، و قدعلمت ان النفس لاتدوم فيها ، بل يرتقي عنها و يخليها ، لانها محنة للنفس وعذاب، و انما اهبطت النفس اليها واسكنت لديها و بليت بها ، لنقصان و عصيان اعتريها في مبدأ الوجود، و خطيئة صدرت عنها في اول الكون، فاستوجبت بذلك موضع المحنة ، و مكان البلية لأيبقى عند خروج المذنب من ذنبه، كما ان السجن اذا خرج المسجون عنه فلا حاجة اليه ، فلذلك وجب في الحكمة الألهية والسنة الربانية زوال الطبيعة و تلاشيها و دثورها و فنائها ، فاذا خرجت النفس الي موطنها الاصلي ، و رجعت الى عند باريها ، رجعت الطبيعة الى عالم الدثور، هاوية الى الهاوية، نائية الى نائية و انما تخاف النفس من الخروج من هذا الجنس الممتلي من المحنة والبلاء ، ولايأنس الى ذلك ، لأنها استوحشت مخافة ان ينتقل الى ما هو شر منه ، و إنما يطلب الموت الموقنون ، الذين علموا انهم ملاقوا ربهم و انهم اليه راجعون ، فيتمنون الموت تشوقاً الى لقاءالله و دار كرامته ، لانهم يتولونالله ويحبونه كما فى قوله: ان زعمتم انكم اولياء لله من دونالناس فتمنوا الموت ان كنتم صادقين و اما الذين نسوا الله واليوم الاخر، فانساهم الشيطان ذكر ربهم، لاخلادهم الى ارض الطبيعة و ركونهم الى نشأة الدنيا و عالم الحس ، فما لهم كما حكى الله تعالى بقوله: يئسوا من الاخرة كما يئس الكفار من اصحاب القبور ٥٦٠.

فاذن قد ثبت بالبرهان ان ذهاب الطبيعة و دثورها و زوالها و اضمحلالها امر واجب في الحكمة ، و انها اذا استحالت و ذهبت تخلصت والنفس ، ولخراب البيت ارتحلت ، كما في قوله تعالى : اذا السماء انشقت و اذنت لربها وحقت و اذا الارض مدت ، والقت ما فيها و تخلت فان انشقاق السماء تعبير عن ذهاب طبيعتها عند ما رجعت نفسها الى باريها ، واذنت داعيها ، و هو مفاد قوله تعالى : يا ايتها النفس المطمئنة ارجعى الى ربك راضية مرضية فادخلى في عبادى و ادخلى جنتي هو .

# فصل فيه تأييد و تشييد لهذا الاصل الذي هو من دعايم الاسلام واركان الدين

اعلم ان ما ذكرناه و اوضحناه من حدوث العالم الجسماني بجميع ما فيه من السموات و غيرها ، هو بعينه مذهب اهل الحق من كل قوم من اهل الاديان السابقة والملل السلاحقة الحقة ، لان جميع السلاك الالهية و الموحدين لهم دين واحد ومسلك واحد في الاركان والاصول الاعتقادية و احوال المبدأ والمعاد ، و في ان رجوع الكل اليه سبحانه ، او لاترى ان اديان الانبياء كلهم والاولياء صلوات الله على نبينا و اله و عليهم و رحمته واحد، لاخلاف ينقل منهم بينهم و بين اتباعهم في شيء من اصول المعارف الاما يتعلق بالعمليات والسياسات المختلفة باختلاف الزمان ، و من لم يكن

٥٦ مزمتحنه ١٣

<sup>00</sup>\_ جمعه ٦ 0٧\_ تحلف ن ل م

exists exists living a silver of exists of exists of less of less of less of less of exists of exists of exists less of exists exists of exists of

فاجهد يا حبيبى هداكالله طريق السعادة فى تحصيل ما اشارتاليه الانبياء فى الكتب المنزلة من الملاء الاعلى ، سيما هذا القران المنزل على نبينا عليه و اله و عليهم السلام ، وحت عليه الحكماء فى اسفارهم و صحفهم من المقاصد الشريفة والمسائل المكنونة عن غير اهليها و مستحقيها ، لعلك تنال شيئاً مما نالوه ، و تصل الى منزل و صلوه و حلوه .

واعلم ان الظن باعاظم الحكماء واساطينهم ممن شهدت افاضل كل عصر و زمان بتقدمهم و فضلهم ، واتفقت اماثل كل طائفة على زهدهم وصفاء ضمايرهم و طهارة قلوبهم بانخلاعهم عن الحس ، و تجردهم عن الدنيا ، و رجوعهم الى المأوى ، و تشبههم بالمبادى ، و تخلقهم باخلاق البارى ، انهم متفقون على اعتقاد حدوث العالم بجميع جواهره و اعراضه و افلاكه و

املاكه و بسايطه و مركباته ، الا ان هذه المسألة لغموضها و شهوقها و دقة مسلكها ، لايمكن لغيرهم من الاتباع و ساير الباحثين والناظرين في كتبهم تحقيقها و فهمها على وجه لا انحراف فيه ولا عدول ولاغلو ولا تقصير ، ولعمرى ان اصابة كنه الحق في هذه المسألة و امثالها ممن الترم القواعد العقلية مع المحافظة على توحيد البارى وتنزيهه عن وصمة التغيير والتكثير من اعلى مراتب القوة النظرية ، فلا بأس بذكر تتمة من اقوال الحكماء الدالة على انهم اصابوا الحق في هذه المسألة الايمانية من هذا السبيل ، اي من جهة ثبوت الغايات والتحول في النشات .

## فصل في تتمة اقوال الحكماء الذاهبين الي حدوث العالم

فمن اقوالهم ما قال انكسيمانس الملطى: و انما ثبات هذا العالم

بقدر ما فيه من قليل نور ذلك العالم ، والا لما ثبت طرفة عين ، و يبقى ثباته الى ان يصفى العقل جزئه الممتزج به ، و يصفى النفس جزئها المختلط فيه فاذا صفى الجزأن ، عند ذلك دثرت اجزاء هذا العالم و فسدت و بقيت مظلمة ، و بقيت الانفس الدنسة الخبيثة فى هذه الظلمة لانورلها ولاسرور ولاراحة ولاسكون ولاسلوة ، وقد نقلنا انفا مثل هذا الكلام من انباذقلس. و منها ما نقل عن فيثا غورس انه قيل له : لم قلت بابطال العالم ، قال لانه يبلغ العلة التى من اجلها كان ، فاذا بلغها سكنت حركته ، و من كلماته الحكمية انه كان يقول : ان هذا العالم يشتمل على مقدار يسير من الحسن ، لكونه معلول الطبيعة ، و مافوقه من العوالم ابهى و اشرف و احسن من ان يصل الوصف الى عالم النفس والعقل ، فيقف فلا يمكن للنطق وصف ما فيه من الشرف والبهاء ، وليكن حرصكم واجتهادكم بذلك العالم ، حتى يكون من الشرف والبهاء ، وليكن حرصكم واجتهادكم بذلك العالم ، حتى يكون من المدو و عن كله و حق كله ، ويكون سروركم و لذتكم دائمة غير منقطعة .

اقول :كلامه صريح في ان هذا العالم قابل للفساد و الزوال

و الاضمحلال ، و من الدلايل في كلامه على حدوث العالم انه كان جرينوس و زينون الشاعر متابعين له على رأيه في المبدع والمبدع، و قالا: الباري ابدع النفس و العقل دفعة واحدة ، ثم ابتدع جميع ما تحتهما بتوسطهما تدريجا، و في بدو ما ابدعهما لايموتان، ولايجوز عليهما الفناء والدثور.

اقول: مر ادهما حسبما يلزم من كلامهما ان هذا العالم قابل للدثور والفناء، لأنه تدريجي الحصول متجدد الحدوث شيئًا فشيئًا، و أما العقل وكذا النفس بوجهما الذي يلى القدس ، فهما باقيان ببقاء الله أو بابقاء الله، العقل ببقائه والنفس بابقائه في الدار الآخرة والنشأة الثانية لها ، و اما جهة النفس التي يلى الطبع و الطبيعة فهي ايضا داثرة فانية .

و منها ما وجدنا من كلمات الفيلسوف الاعظم ارسطاطاليس ، مما نقله صاحب كتاب الملل والنحل محمدين عبدالكريم الشارستاني وهي دالة على غير ما هو المشهور منه في السنة الجمهور، و غير ما نقله ثامسطيوس و اعتمده الشيخ بن سينا في هذه المسألة ، فانه قال : الأشياء المحمولة ، يعني بها الصور الجسمانية، فلس كون احدها من صاحبه، بل يجب أن يكون بعد صاحبه ، فيتعاقبان على المادة ، فقدبان ان الصورة تبطل و تدثر ، و اذا دثر معنى وجب ان يكون له بدو ، لأن الدثور غايته و هــو احــدي الحاشيتين ، مادل على ان جائيا جاء به ، فقد صح ان المكون حادث لامن شيء، و أن الحامل لها غير ممتنع الذات عن قبولها و حمله أياها ، وهي ذات بدو و نهاية و غاية ، يدل على ان حامله ذو بدو و غاية ، و انه حادث لا من شيء، و يدل على ان محدثه لابدؤ له ولا غاية ، لأن الدثور اخر ، والاخر ما كان له اول ، فلوكانت الجواهر لم يزالاً فغير جايـز، لان الاستحالة دثور الصورة التي بها كان الشيء ٢٦ و خروج الشيء من حد الي حدو من حال الى حال يوجب دثور الكيفية ، و تردد المستحيل في الكون والفساد يدل على دثوره، و حدوث احواله يدل على ابتدائه، و ابتداء جزئه يدل على بدؤ كله، و او جب ان قبل بعض ما في العالم قابلا للكون و الفساد، ان يكون كل العالم قابلا له ، وكان له بدو يقبل الفساد ، واخر يستحيل الى

الجواهروالصورلهيزالان ل
 الشي خرج من . ن ل

كون ، فالبدو والغاية يدلان على مبدع.

وذكرانه قد سأل بعض الدهرية ارسطاطاليس و قال: اذا كان المبدع لم يزل ولاشى ء غيره، ثم احدث العالم، فلم احدثه ؟ فقال: لم غير جايزة عليه ، لان لم يقتضى العلية ، والعلية والعلية محمولة فيما هى علة عليه من معل أفوقه ، و ليس المبدع بمركب فيحمل ذاته العلل ، فلم عنه منفية ، فانما فعل ما فعل لانه جواد ، فقيل : فيجب ان يكون فاعلا لم يزل ، لانه جواد لم يزل ، قيل معنى لم يزل لااول له ، والفعل يقتضى اولا ، و اجتماع ان يكون ما لا اول له ، و ذو اول فى القول والذات محال متناقض ، قيل له : فهل يبطل هذا العالم ، قال : يبطله ليصوغه الصيغة التى لا يحتمل الفساد .

اقول: ما احسن هذا الكلام المحكم المتين في باب حدوث العالم، وكيفية ارتباطه بالمبدع من غير تغيير في ذاته او ارادته او في شيء من صفاته ، ما وجدت احدا من المعروفين بالحكمة والعقل بلغ في تحقيق الصنع والاحداث الى هذا النصاب ، ولعله اخذ من معدن قوة النبوة و مشكوة نور الولاية .

ثم لا يخفى عليك ان فى كلامه اشارات لطيفة و تحقيقات شريفة ، لعلها يفتقر الى التبيين ٢٠ لخفائها على اكثر الناظرين ، وقد ذكرنا شرح هذه الكلمات و بيان دقايقها و لطايفها و مواضع دلايلها على الحدوث فى تلك الرسالة ، المعمولة فى مسألة الحدوث ، فارجع اليها ان اردت الاطلاع على معنى كلامه ، و مما يدل ايضاً على ان هذا الفيلسوف يرى و يعتقد حدوث هذا العالم و دثوره ما قاله فى الميمر السابع من كتابه فى معرفة الربويية ٧٠

٦٨ معلل (النسخة البدل)

٦٧\_ والعلة ن م ل

٦٩ التبين ن م

<sup>•</sup>٧- لما ذكرنا قبيل هذا ان كتاب اثولوجيا المعروف بمعرفة الربوبية من تصنيفات افلوطين الذي يعرف بالشبخ اليوناني وكان صاحب المكاشفة والخلسات العديدة ، و نسبته السي ارسطو منحول غير صحيح ، كما فطن به المصنف الكبير و قال بعد منها ما وجدنا من كلمات... و هي دالة على غير ما هوالمشهور منه في السنة الجمهور و غير ما نقله ثامسطيوس واعتمده الشيخ بنسينا في هذه المسألة ، كانه ارتاب في انتساب هذا الكتاب الى ارسطو .

و هو انه: لما قبلت الهيولى الصورة من النفس حدثت الطبيعة ثم صارت الطبيعة قابلة للكون لما جعل الطبيعة قابلة للكون لما جعل فيها من القوة النفسانية والعلل الغائية ٢٠ ثم وقف فعل العقل عندالطبيعة ومبدأ الكون، فالكون اخر العلل العقلية المتصورة ، و اول العلل المكونة ، ولم يكن يجب أن يقف العلل الفواعل المصورة للجواهر من قبل أن تأتى الطبيعة ، و أنما كان ذلك كذلك من أجل العلة الأولى التي صير الأنيات ٢٠ العقلية عللا فواعل ، مصورة للعرضية ٢٠ الواقعة تحت الكون والفساد ، فأن العالم الحسى أنما هو أشارة إلى العالم العقلي والى ما فيه من الجواهر العقلية ، وثبات ٥٠ قواها العظيمة ، و فضايلها الكريمة ، و خيرها الذي يغلى غليانا و يفور فورانا ، انتهى كلامه .

اقول: شرح هذا الكلام و فوايده العلية ٢٦ و دلالته على حدوث العالم و دثوره على ابلغ وجه و اتمه مما ذكرناه و اوضحناه فى الرسالة فليطلب من هناك.

و من الفلاسفة القائلين بحدوث العالم زينون الاكبر ، و قد نقلنا منه قولاً صريحاً في هذا المقصد ، و قال ايضاً ان الشمس والقمر والكواكب تستمد القوة من جوهر السماء ، فاذا تغيرت السماء تغيرت النجوم ايضاً ، ثم هذه الصور كلها بقاؤها و دثورها في علم البارى سبحانه ، والعلم يقتضى بقاؤها دائما وكذلك الحكمة ، والبارى قادر على ان يفنى العالم يوماً ان اراد ، انتهى كلامه .

اقول: مراده من جوهر السماء هوجوهرها العقلى وهو صورة ذاتها فى علمالله، و هو وجهها الذى يلى الحق، والتغير انما يلحق السماء بحسب وجهها الذى يلى المادة وهو الطبيعة، لانها فانية وهو باق، كما قال عز وجل: كل شيء ها لك الاوجهه ٧٠ و قوله: ما عندكم ينفد و ما عندالله

۲۷ العالية (اثولوجيا)
 ۲۷ للصور العرضية (اثولوجيا)
 ۲۷ العقلية ن ل .

٧١ صورت (اثولوجيا)

٧٣\_ الآنيات (اثولوجيا)

٧٥ و بيان (اثولوجيا)

۷۷\_ قصص ۸۸

باق<sup>۷۸</sup> و مراده من اليوم في قوله : والباري قادر على ان يفني العالم يوماً ، ان اراد هو يوم القيامة و مقداره خمسين الف سنة .

و قد مر من المقدمات والاصول الصحيحة مايستفاد بقوتها تفسير كلامه و توضيح مرامه في الحدوث ، ولا نعيدها حذرا من التطويل ، و يؤيدها ذكره هذا الحكيم ، ما قاله العارف النوراني والمكاشف الصمداني الشيخ الكامل المكمل محي الدين العربي في الفتوحات المكية بعد كلام طويل ، ذكره في الباب السابع والستون و مأة : الوجود كله متحرك على الدوام دنيا واخرة ، لان التكوين لا يكون الامن مكون ' فمن الله توجهات دائمة وكلمات لا تنفد ، وهو قوله : و ما عندالله باق ' فعندالله التوجه ، وهو قوله : اذا اردناه ، وكن وجودى فما يكون عنه الا الوجود ، لان العدم لا يكون ، و الكون حرف وجودى فما يكون عنه الا الوجود ، لان العدم لا يكون ، و الكون وجود ، و هذا التوجهات والكلمات خزائن الوجود ' لكل شيء يقبل الوجود ، قال : و ان من شيء الا عندنا خزائنة الوجود ' لكل شيء يقبل الوجود ، معلوم .

اقول: تلك الخزائن هي الصور المفارقة والمثل العقلية الموجودة عندالله لهذه الانواع الحسية الطبيعية ، فان لكل نوع طبيعي صورة مفارقة عنالمواد كما راه افلاطن و من سبقه ، و وجودها في هذا العالم بقدرةالله هو نزولها في عالم التقدير والمساحة من عالم التدبير والحكمة ، ثم قال بعد كلام طوينا ذكره: فبالنظر الي اعيانها الخارجي ، موجودة عن عدم ، و بالنظر الي كونها عندالله في هذه الخزائن ، ثم قال: و اما قوله: ما عندكم ينفذ ، صحيح من العلم ، لان الخطاب هنالعين الجوهر ، و الذي عنده اي عندالجوهر من كل موجود، انما يوجده ألم في محله من الصفات والاعراض عندالجوهر ، و هي في الزمان الثاني اوفي المحل الثاني كيف شئت ، فقل والاكوان ، و هي في الزمان الثاني اوفي المحل الثاني كيف شئت ، فقل

۷۹\_ عن سکون (فتوحات)

۷۸۔ نحل ۹۹ ۸۰۔ نحل ۹۹

۸۱ في خزائن الجود (فتوحات)

۲۱ حجر ۲۱

۸۳ فهو صحیح (فته حات)

٨٤ ما يوجده الله في محله من (فتو حاات)

من زمان وجودها او حال وجودها تنعدم من عندنا ، و هو قوله : ما عندكم ينفد ، و هو يجدد للجوهر الامثال او الإضداد دائماً من هذه الخزائن ، و هذا معنى قول المتكلمين : العرض لايبقى زمانين ، و هو قول صحيح لاشبهة فيه ، لانه الذي عليه نعت الممكنات ، انتهى .

و من الفلاسفة القائلين بحدوث العالم ذيمقر اطيس و شيعته ، الا انله رموزات و تجوزات قل من اهتدي اليها واطلع على مغزاها ، و علم فحواها، و لهذا اشتهر منهاشياء بظاهرها تناقض الاصول الحكمية، مثل القول بالاتفاق والبخت ، وذكر بعض العلماء بعد توجيه هذا القول منه بوجه وجيه ، ان هذا الرحل، بعني به ذيمقر اطبس، تصفحنا كلامه القدر الذي وجدناه، قد دل على قوة سلوكه و ذوقه ، و مشاهدات له رفيعه قدسية ، و اكثر ما نسب اليه افتراء محض، بل القدماء لهم رموز والغاز، و لهم فيها اغراض صحيحة، و من اتى بعدهم رد على ظواهر رموزهم اما لغفلة او تعمد لما يطلب به من الرياسة ، فمن كلماته المرموزة انه قال: المبدع الأول ليس هو العنصر فقط ولا العقل فقط، بل الأخلاط الأربعة و هي الاسطقسات أو أيل الموجودات كلها ، و منه ابدعت الأشياء البسيطة كلها دفعة واحدة ، و اما المركبة فانها كونت دائمة داثرة ، الا إن ديمومتها بالنوع ، ثم العالم بجملته غير داثر ، لانه متصل بذلك العالم، كما ان عناصر هذه الأشياء متصلة بلطيف ارواحها الساكنة والعناصر و ان كانت تدثر في الظاهر فان صفوها^^ من الروح السيط الذي فيها غير داثر ، فان كان كذلك ، فليست تدثر الا من جهة الحواس، فاما من نحو العقل فانه ليس يدثر ، فلا يدثر هذا العالم اذا كان صفوها فيه، و صفوها متصل بالعوالم البسيطة.

اقول: فهم كلامه و درك مرامه يحتاج الى قريحة صافية و ذهن ثابت، ولولا مخافة الاطناب لبينت صحة ما رامه من هذه الكلمات و لطفه، و مع ذلك فكلامه صريح فى تجدد هذا العالم و دثور شخصياته الحسية و بقاء صفوها، اى صورها العلمية عندالله، لانه اراد بالاشياء البسيطة الصور العقلية الثابتة، و بالاشياء المركبة الصور الجسمانية فلكية كانت او عنصرية.

۸۵\_ صفوتها ن م ل

و من الفلاسفة القائلين بحدوث العالم و خرابه فلاسفة اقاذاميا و انهم كانوا يقولون: ان كل مر كب ينحل ، فلا يجوزان يكون من جوهرين متفقين في جميع الجهات ، والا فليس بمر كب ، فاذا كان هذا هكذا فلا محالة اذا انحل التركيب، حل كل جوهر فاتصل بالاصل الذي منه كان ، فما كان منها بسيطا روحانيا لحق بعالمه ايضاً ، و كل جاس ٢٨ اذا انحل فانما يرجع حتى يصل الى الطف ، فاذا لم يبق من اللطافة شيء اتحد باللطيف الاول فيتحد به فيكونان متحدين الى الابد ، و اذا اتحدت الاواخر بالاوايل كان الاول فيكونان متحدين الى الابد ، و اذا اتحدت الاواخر متوسط ، فلا محالة ان هو اول كل مبدع ليس بينه و بين مبدعه جوهر اخر متوسط ، فلا محالة ان ذلك المبدع الاول يتعلق بنور مبدعه ، فيبقى خالداً دهر الدهور ، انتهى . ولك المبدع الأول يتعلق بنور مبدعه ، فيبقى خالداً دهر الدهور ، انتهى . الفرن اكثر نا ذكر هما و كر رنا يحثهما .

احدهما دثور العالم الجسماني و دثور صورته و نفود مادته ، و عودها الى الفساد والاضمحلال .

و ثانيهما اتصال ما صفى و نقى من الصور الحسية الى الصور العقلية، و رجوع ما صفى و نقى منها الى العلة الأولى الألهية ، والكل عايدة اليه راجعة صائرة اياها ، متحدة بوجهه الباقى عندالله ، رجوع النقص الى التمام ، و مصير الفرع الى الأصل ، كما قال : كل الينا راجعون ٨٠ و قوله : الأ الى الله تصير الأمور ٨٠.

و من الحكماء المبرزين المشهورين بالفضل و البراعة أسكندر الافروديسى، و هو من كبار اصحاب ارسطاطاليس رأيا و علماً، و كلامه امتن و مقالته احكم، و من كلامه الدال على حدوث ماسوى المحددالجهات والحركات انه قال: لما كان الفلك المحدد محيطا بما دونه، فكان الزمان جارياً عليه، لان الزمان هو العاد للحركات، اى عددها، و لما لم يكن يحيط بهشىء اخر، والالكان الزمان جارياً عليه لم يجزان يفسد و يكون، فلم يكن قابلا للكون والفساد، و ما لا يقبل الكون والفساد كان قديماً.

۸٦ جميع النسخ هكذا ، والظاهر جاش بمعنى الغليظ والخشن ٨٨ ــ مورى ٥٣ ــ ١٨٨ ــ هورى ٥٣

اقول: هذا الكلام ناص في ان كل ما يكون تحت الدهر و الزمان فهو من الكوائن الفواسد، ولاشبهة في ان جميع الاجرام الفلكية والعنصرية مما يجرى عليه الزمان، لانها مادية فيها جهة القوة والاستعداد، فيكون قابلا للكون والاستحالة والحركة، فحينئذ ان ثبت ان المحيط بالجميع جسم له قوة التغير والحركة والزمان جار عليه، فله لامحالة صورة متجددة كائنة فاسدة، و ان لم يكن كذلك فيكون قوة عقلية، و يكون احاطتها بالسماء ليست احاطة مكانية وضعية، بـل احاطة معنوية، كاحاطة النفس بالبدن، والعلة فلم يكن في ذاتها من عالم الشهادة و الحس، فكان من جملة ما في علم الله و عالم غيبه.

و من الحكماء المتألهين الراسخين في الحكمة فرفوريوس صاحب المشائين، وهو عندى من اعظم اصحاب ارسطاطاليس، و اهدى القوم الى اشاراته و غوامض علومه، و من تلك الغوامض القول باتحاد العقل والمعقول، وكون العقل كل الموجودات، و جميع ماذهب اليه في علم النفس و كيفية المعاد و الرجوع مما له وجه وجيه، و قد اوضحنا سبيله و بينا دليله في كتبنا العقلية، سيما في الشواهد الربوبية و في المبدأ والمعاد والاسفار الاربعة مقال في هذه المسألة: ان المكونات كلها انما يتكون بتكون الصورة على سبيل التغير، و تفسد بخلوها الصورة، و قال: كل ما كان واحدا بسيطا ففعله واحد بسيط، و ما كان كثيراً مركبا فافعاله كثيرة مركبة، و كل موجود ففعله مثل طبيعته، ففعل بذاته واحد بسيط، و ما يفعلها من افاعيله بمتوسط فمركب، و قال ايضاً: كلما كان موجوداً فله فعل مطابق لطبيعته، و لما كان البارى موجوداً، ففعله الخاص الواجد، هو الاجتلاب الى شبيهه،

۸۹ هذا صریح فی ان تصنیفه قدس سره هذا الکتاب ، ای المفاتیح الغیب یکون بعد کتبه الثلاثة المشهورة ، التی هی الاصول لفلسفته الاعلی و برهانه الاقوی ، والمفاتیح جامع لجمیع تلك الکتب لمن تدبر و یخوض فی تیاره ، و صنف وقد مضی هن عمره ستون سنة ، كما قال قبیل هذا و علی هذا قد كان عام تصنیفه سنة ۱۰۶۰ وقد توفی قدس سره سنة ۱۰۵۰ والف التفاسیر فی سنة ۱۰۳۰ كما كتب بخطه الشریف فی ختام كتبه التفسیریه . هدا الواحد ن ل

يعنى الوجود، ففي كلامه دلالة على حدوث الطبيعة الجسمانية تصريحاً وتلميحا، اما الاول فحيث قال: ان المكونات كلها انما يتكون بتكون الصورة على سبيل التغير، و تفسد بخلوها عنه، و اما الثاني فقوله: كل موجود ففعله مثل طبيعته، ولا شبهة في ان الطبيعة في كل جسم هي مبدأ حركته الذاتية، و الحركة امر دائم التجدد والحدوث، فكذا مبدأها القريب الذاتي، فيكون كل جسم طبيعي حادثا زايلا كائنا فاسداً.

و من الفلاسفة المعتبرين المشهورين ابرقلس ، المنسوب الى افلاطن، والعجب انه قد اشتهر فيمايين القوم ان القول بقدم العالم بين الفلاسفة انما نشأ من ايراد ابرقلس فى تصنيفه تلك الشبهات التسع المشهورة ، ولولا مخافة الاطناب لاوردتها واحدة واحدة ، و بينت وجه التفصى عن كل منها، بحيث لايبقى لاحد مجال الشك بسببها ، على ان لكل منها محملا صحيحاً وجهاً وجيهاً يصار اليه ، و لهذا نقل الشارستانى عن بعض المتعصبين لابرقلس عذراً فى ايراده تلك الشبهات بما ذكرناه فى الرسالة .

فمن كلماته الدالة على حدوث العالم قوله: لما اتصلت العوالم بعضها ببعض، وحدثت القوى الطبيعية، حدثت فيها قشور و استعلت لبوب، فالقشور داثرة واللبوب دائمة لا يجوز عليهاالفساد، لانها بسيطة وحيدة القوى، فانقسم العالم عالمين، عالم الصفوة واللب، و عالم الكدرة والقشور، فاتصل بعضه ببعض، و كان اخر هذا العالم من بدو ذلك العالم، فمن وجه لم يكن بينهما فرق، فلم يكن هذا العالم داثرا اذا كان متصلا بما لم ألى يدش، و من وجه دثرت القشور و زالت الكدر، و كيف يكون القشور غير داثرة ولا مضمحلة، و ما لم يزل القشور باقية كانت اللبوب خافية، و ايضاً فان هذا العالم مركب والعالم الاعلى بسيط، و كل بسيط باق دائما غير مضمحل ولا متغير، انتهى كلامه.

قال المتعصب لابرقلس: هذا الذي نقل عنه هوالمقبول عن مثله، و الذي اضاف اليه القول الاول لا يخلو من امرين ، اما ان لم يقف على مرامه للعلة التي ذكرناه سابقا ، و اما لانه كان محسوداً عند اهل زمانه ،

لكونه بسيط الفكر واسع النظر ساير القوة ، و كانوا أولئك اصحاب أوهام و خيالات ، والدليل على صحة ما ذكره هذا المتعصب له ، الذاب عنه ، ان ابر قلس قال في موضع من كتابه: ان الأوايل التي منها تكونت العوالم ، باقية لا تدثر ولا تضمحل، و هي لازمة للدهر ماسكة ، الاانها من اول واحد لا يوصف يصفة ولا يدرك ينعت و نطق ، و إن صور الإشياء كلها منه و تحته، و هوالغاية والمنتهي التي ليس فوقها جوهر هو اعظم منها الاالاول الواحد، و هو الاحد الذي قو ته اخر جت هذه الاوايل ، و قدر ته ابدعت هذه المبادي، و قال ايضاً: ان هذا العالم قد اضمحلت قشوره و ذهب دنسه و صار بسيطا روحانيا ، و بقى ما فيه من الجواهر الصافية النورانية في حد المراتب الروحانية مثل العالم العلوية ، و بقي فيه جوهر كله قشر و دنس و خبث انتهي. اقول: قد انكشف و تبين من هذه الكلمات ان مذهب هذا الرجل المعروف بين الناس بانه دهري هو بعينه مذهب افلاطن و من تقدمه في حدوث العالم و خرابه و بواره و بقاء العالم الربوبي، الا انه لما كان اتصال او اخر هذا العالم باو ابل ذلك العالم اتصال المعلول المفاض عليه بعلته ، و اتصال ذي الغاية بغايته، و لحوق الناقص بتمامه، و ذلك العالم الربوبي باق بيقاء الله ، دايم بدوامه ، لانه عالم علمه و قضائه و عالم صفاته و اسمائه ، حكم احيانا بازلية هذا العالم، و بقائه كبقاء البدن الشخصى ببقاء روحه و ان تبدل البدن في كل حين ، فقوله : بدهر هذا العالم ، لسن يعني به أن الصور الطبيعية للافلاك و للكواكب و غيرها ازلية ، بل عنى به ان صورها العقلية البسيطة الموجودة عندالله غير داثرة بدثور هذه الحسيات، و ذلك لان الدثور يقتضي غاية و مرجعا غير داثر ، كما ان الحدوث يستدعي مبدأ و فاعلا غير حادث ، لامتناع ان يكون لكل غاية الى لانهاية ، وان يكون لكل مبدأ مبدأ لا الى بداية ، ففي الطرفين لابدان ينتهي الاشباء المتحددة الى امر لابداية له و لانهاية ، و اما السوابق واللواحق الزمانية فهي كما بين ليست عللا ذاتية، و السوابق معدات و ليست مباد ذاتية، و كذا اللواحق هي ليست غايات

فاذن مرجع قول هذا القائل العالم قديم على ما بين ، أن الصانعله

ذاتية بل عرضية ، كما بين في الكتب العقلية . إ

قديم، وهو المبدأ الذي منه بدؤ كل باد، والمعاد الذي اليه عودكل عائد، فما ذكر قول حق و رأى صواب، بشرط ان يعرف قائله و يحقق بان الصور العقلية التي هي بواطن هذه الصور الطبيعية الحسية، ليست موجودات مباينة تباين وجودها وجود الحق الاول، كيلا يلزم تعدد القدماء، تعالى الله عن ذلك، ولا حالة في ذات الاول ليلزم التكثر في صفاته، ولا انها متحدة به، تعالى عنه، ليلزم انقلاب له من الوجوب الى الامكان، أولها من الامكان الي الوجوب، فالكل مستحيل، بل الواجب واجب ابداً و سرمداً والممكن ممكن دائما، والحق حق في الازل والباطل باطل، و ذلك مندهب اهل الاذواق والمواجيد و اهل الراسخين في العلم والتوحيد، و غيره مذهب الاباطيل و اهل التعطيل ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم والتعطيل داك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم والتعطيل و اهل التعطيل ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم والتوليد و الله دو المناه المناه العظيم والتوليد و الله دو المناه المناه المناه و العلم والتعطيل داكم الله يؤتيه من يشاء، والله دو الفضل العظيم و العلم والتوليد و الله دو الله دو العلم والعلم والتوليد و الله دو الله دو الله المناه الله يؤتيه من يشاء، والله دو المناه الله يؤتيه من يشاء، والله دو المناه الله يؤتيه من يشاء، والله دو المناه المناه الله يؤتيه من يشاء والله دو الله دو المناه الله يؤتيه من يشاء والله دو المناه المناه المناه الله يؤتيه من يشاء والله دو المناه الله يؤته المناه المناه الله يؤته المناه الله يؤته المناه المناه الله يؤته المناه المناه المناه المناه الله يؤته المناه المن

## تذييل فيه تكميل

قال العارف المحقق والمكاشف المحق ، في باب السابع والستون و ثلثمأة ، في مكاشفة وقعت له فيها مخاطبة مع روح ادريس النبي عليه السلام كلا ما بهذه العبارة : قلت : اني رأيت في واقعتى شخصا بالطواف اخبرني انه من اجدادي و سمى لي نفسه ، فسألته عن زمان موته ، فقال : اربعون الف سنة ، فسألته عن ادم لما تقرر عندنا في التاريخ من مدته ، فقال من اي ادم تسأل ؟ عن ادم الاقرب ! فقال ادريس صدق انني نبي الله ، ولا ادري  $^{4}$  للعالم مدة نقف عليها بجملتها ، الا انه بالجملة لم يزل خالقا ، و لايزال دنيا و اخرة والا جال في المخلوق بانتهاء المدد لا في الخلق ، فالخلق مع الانفاس يتجدد، فما اعلمناه ولا يحيطون بشيء من علمه الا بما شاء ، فقلت : فما بقي لظهور الساعة ، فقال : اقتر بت الساعة  $^{3}$  اقتر ب للناس حسابهم وهم في غفلة معرضون  $^{6}$  فقلت : عرفني بشرط من شروط اقتر ابها ، فقال : وجود ادم من

٩٢\_ جمعه ٤

٩٣ـــ لى صدق انى نبىالله ، ولا اعلم للعالم (فتوحات)

٩٤ هذه الآية ليست في الفتوحات (قمر ١) ٩٥ انبياء ١

شروط الساعة ، فقلت فهل كان قبل الدنيا دار غيرها ، قال : دار الوجود واحدة ، والدار ماكانت دنيا ولااخرة الابكم ه واحدة ، والدار ماكانت دنيا ولااخرة الابكم ، والاخرة ما تميزت الابكم هو و انما الامر في الاجسام اكوان و استحالات واتيان و ذهاب ولم يــزل ولايزال .

#### ختامة مسكية

و لنختم الكلام بذكر انوار قرانية مشيرة الى اثبات الغاية ، و تحقيق الانقراض والنهاية للدنيا و ما فيها ، و يقاء ما عندالله و ما في علمالله من الحقايق المتأصلة والاحكام الالهية والقضايا الازلية ، فمن ذلك قوله: انما مثل الحيوة الدنبا ، كماء انز لناه من السماء فاختلط به نبات الأرض مما يأكل الناس و الانعام ، الى قوله فجعلناه حصيداً كان لم تغن بالأمس ، كذلك نفصل الآيات لقوم يتفكرون ٩٠ و منه قوله : متاع الحيوة الدنيا ثم الينا مرجعكم ٩٨ و قوله: متاع في الدنيا ثم الينا مرجعهم٩٩ و قوله: هنالك تبلو كل نفس مااسلفت و ردو االى الله مو ليهم الحق و ضل عنهمما كانو ايفتر و ن٬۰۰ و قوله: هل من شركائكم من يبدؤ الخلق ثم يعيده .... فاني تؤفكون '`' و قوله : لكل امة أجل ، أذا جاء إجلهم فلايستأخرون ساعة ولا يستقدمون٢٠٠ و ذلك لأن نسبة القيامة الكبري و هي فناء جميع الخلايق و قيامها عندالله، الى القيامة الصغرى وهي موت كل احد، كنسبة الولادة الكبرى الى الولادة الصغرى، فكما ان لكل نفس اجل مسمى و لادة وموتا، كذلك لكل امة، فكذلك للكل موعد وإجل معلوم عندالله، وقوله: ما من دابة الأهو اخذ بناصيتها ١٠٣٠ اي بصورتها العلميةالموجودة عندالربالمدبر لجسميتها، المحرك إياها للمشي على سبيل ربه، ان ربي على صر اطمستقيم، وقوله: وانمن قرية الانحن مهلكوها

۹۷ یونس ۲۶ مونس ۲۳

۹۹ یونس ۷۰ یونس ۳۰

۱۰۱ یونس ۳۶ ۲۱ یونس ۹۹

۱۰۳ هود ۵۹

٩٦ دنيا الابكم ، والاخرة ما تميزت عنها الابكم (فتوحات)

قبل يوم القيامة أو معذبوها عذابا شديداً كان ذلك في الكتاب مسطوراً ١٠٠٠ . و قوله في سورة مريم: أنا نحن نرث الأرض و من عليها والينا يرجعون ١٠٥ لانبعاث النفوس و الارواح من الابدان الحاصلة منها ، المعدلة المسواة عند تمام الخلقة ، و عودها الى الآخرة و رجوعها الى الله الواحد القهار ، و قوله: ان كل من في السموات والارض الا اتى الرحمن عبداً ، لقد احصيهم وعدهم عدا١٠٠١ اي انفاسهم وازمنتهم المعدة لهم الي المصير، و كلهماتيه يوم القيامة فرداً ١٠٠ اي في القيامة الصغرى فرداً مجرداً عن العلايق البدنية ، والقوى الطبيعية ، و في القيامة الكبري فرداً عن الأنية الغيرية فانياً في الاحدية الذاتية، و قوله في سورة طه: و يسألونك عن الجال، فقل ينسفها ربى نسفاً فيذرها قاعاً صفصفا لا ترى فيها عوجاً و لا امتا ١٠٨ و قوله في سورة الإنبياء: كل نفس ذائقة الموت و نبلوكم بالشر والخبر فتنة والبنا ترجعون ' و قوله: يوم نطوى السماء كطي السجل للكتب، كما بدأنا اول خلق نعيده وعداً علينا إنا كنا فاعلين ١٠٠ لاخر اج الحقايق عن ملابسها الكونية، و اطلاقها عن قيودها بازالة تعيناتها الطبيعية ولواحقها المادية، و قوله في سورة الحج: يا ايهاالناس ان كنتم في ريب من البعث ، فإنا خلقناكم من تراب، الإيات، الى قوله: و إن الله يبعث من في القبور '''.

و من اكتحل عينه بنور الايمان و تنور قلبه بسطوع ايات القران ، يجد اعيان العالم دائما متبدلة ، و تعيناتها المترادفة متزايلة ، خلقا من بعد خلق و طوراً بعد طور سايرة سايلة الى طريق الاخرة ، متوجهة الى الله راجعة اليه، وقوله في سورة المؤمنين: هو الذي دراً كم في الارض و اليه تحشرون ١٠٠ و قوله : افحستم انما خلقناكم عبثا و انكم الينا لا ترجعون ١٠٠٠ فان هذه الحسبان منشأه غطاء على البصيرة و الفكرة ، يوجب الجهل بان لكل خلق

١٠٠ اسراء ٨٥
 ١٠٠ مريم ٩٣ و ٩٤
 ١٠٠ مريم ٩٥ و ٩٤
 ١٠٠ طه ١٠٥
 ١٠٠ انبياء ٥٩
 ١١٠ مؤمنون ٢٩
 ١١٠ مؤمنون ٢٩

فايدة ، ولكل طبعة غاية ، ولكل اجل كتابا ، ولولم يكن للطبايع الكونية غايات حقيقية ، لكان وجودها عبثاً وهباء و معطلا ، والتعطيل محال ، فلكل نقص كمال ، ولكماله كمال اخر بعد زواله ، و هكذا الى ان يصل الى كمال لازوالله ، اذ لاكمال فوقه ، و قوله فى النور : ولله ملك السموات والارض والى الله المصير الان الكل متوجهة اليه ، و قوله فى النمل : و يوم ينفخ فى الصور ففزع من فى السموات و من فى الارض من الفناء والقهر الكلى ، الا من شاء الله ، من الذين احيوا بحيوته و اماتوا بعد صعقة الفناء ، وكل اتوه داخرين ، ساقطين عن درجة الحيوة والوجود، متحققين بالعبودية التامة كالملائكة المقربين .

و قوله في العنكبوت واليه ترجعون (١٠ و قوله اولم يروا كيف يبدىء الله الخلق ثم يعيده ان ذلك على الله يسير (١٠ قل سيروا في الارض فانظروا كيف بدأ الخلق ثم الله ينشىء النشأة الاخرة (١٠ بعد انخلاعه من كسوة الانانية و تحققه بالوجود الحقانى الباقى ببقاء الحق سبحانه ، ان الله على كل شيء قدير، و قوله فيه: يعذب من يشاء ويرحم من يشاء واليه تقلبون (١٠ و قوله : كل نفس ذائقة الموت ثم الينا ترجعون (١٠ و قوله : و ما هذه الحيوة الدنيا الا لهوو لعب و ان الدار الاخرة لهى الحيوان لو كانوا يعلمون (١٠ و قوله في الروم : ما خلق الله السموات والارض و ما بينهما الا بالحق (مانى مؤجل باجل مسمى ، و مقدر بقدر معلوم ، و قوله فيه : الله يبدؤ ا الخلق ثم يعيده (الى غالم القيامة عندالله ثم يعيده (الى غالم القيامة عندالله ثم يعيده (الى غالم القيامة عندالله ، و قوله ايضاً من اياته ان تقوم السماء والارض ثم اليه يرجعون ، بفناء الكل ، و قوله ايضاً من اياته ان تقوم السماء والارض ثم اليه يرجعون ، بفناء الكل ، و قوله ايضاً من اياته ان تقوم السماء والارض ثم المره (١٠ لان قوامها بمباديها و صورها العقلية ، ثم اذا دعاكم دعوة من

| ۱۱۰ نیل ۸۲        | ۱۱۶ – نور ۶۲    |
|-------------------|-----------------|
| ۱۹ عنکبوت ۱۹      | ۱۱٦ــ عنكبوت ۱۷ |
| ۱۱۹ ـ عنکبوت ۲۱   | ۱۱۸ ـ عنکبوت ۲۰ |
| ۱۲۱۰ عنکبوت ۹۶    | ۱۲۰_ عنکبوت ۵۷  |
| ۱۱ سوم ۱۱ سروم ۱۱ | ۲۲۱ ــ دوم ۸    |
|                   | ٤٢١ ــ روم ٢٥   |

الارض ، بانقطاع الاجال و نفادها ، اذا انتم تخرجون ، وله من في السماوات والأرض ١٢٥ اي هو ياتها المفارقة عن المواد ، حاضرة عندالله ، كل له قانتون ، بالعبودية التامة والرجوع الذاتي والإنخراط الوجودي ، و قوله فيه : و هوالذي يبدؤا الخلق ثم يعيده ١٩٩٠ في سلسلتي البدو والرجوع، و هو اهون عليه ، لأن الرجوع الى الفطرة الاصلية انسب من الخروج عنها ، وله المثل الاعلى في السموات والارض لان كل ذي روح و نفس و جسم يتحقق فيه مثال البدو والإعادة ، ولكنه هوالعزيز الحكيم الذي ليس كمثله شيء<sup>٧٢٧</sup> قال: و ما خلقكم و لا بعثكم الأكنفس و احدة ١٢٨.

و قوله في لقمان: و سخر الشمس والقمر كل يجري الى اجل مسمى ١٢٩ و ذلك لان محرك الافلاك و مجرى الكواكب لابدان يكون له غرض، لان محرکها و مدبرها ۱۳۰ و مجری سفینتها و مرسیها فاعل حکیم مختار قادر عليم، والفاعل المختار اذا بلغ غرضه في فعله و تحريكه ما يحركه ، فلا محالة سبيله أن يمسك عن فعله ، فمحرك الأفلاك و مجرى الكواكب سبيله ان يمسك عن تحريكها و ادارتها و يقطع من الفعل والعمل، و إذا امسك محرك الافلاك عن التحريك، و مسخر الكواكب عن الاجراء، وقفت الافلاك عن الدوران والكواكب عن الجريان في البروج ، و بطل ترتيب الزمان و فعل الكون والفساد و الحرث والنسل، و انتقل الأمر الى النشأة الآخرة ،كما قال يدبر الأمر من السماء الى الأرض ١٣١ في ابتداء النشأة الأولى ، ثم يعرج اليه في الحركة الرجوعية في يومكان مقداره الف سنة مما تعدون ، هذا مقدار يومالفصل.

و اما مقدار يومالجمع و يوم رجوع الكل اليه فيالقيامة العظمي فكما قال: تعرج الملائكة و الروح اليه في يوم كان مقداره خمسين الفسنة ١٣٢ و قوله في السجدة : بلهم بلقاء ربهم كافرون ١٣٣٠ قل يتوفيكم ملك الموت

> **۱۲۱** روم ۲۷ ١٢٨ لقمان ٢٨ ۱۳۰ مديرها ن ل ۱۳۲ معارج ع

١٢٥ ـ روم ٢٦ ۱۲۷ ــ شوری ۱۱

١٢٩ لقمان ٢٩

١٣١ - سحده ٥

١٠ مىحد - ١٣٣

الذى وكل بكم ثم الى ربكم ترجعون "البارتفاع الحجب الخلقية ، و ظهور الحقايق عن مكامنها و ملابسها الحسية و قيودها المادية ، وقوله فى الزمر: خلق السموات والارض بالحق ، اى بواسطة حقايقها الموجودة الثابتة فى علم الله بحسب مقتضى الاسماء ، و ربوبيتها لمربوباتها العقلية قبل الحسية ، يكور الليل على النهار و يكور النهار على الليل و سخر الشمس والقمر، اى صورتهما "الحسية ، كل يجرى فى عالم الحركة والتسخير ، لاجل مسمى، فى عالم التدبير و بحسب الاسماء المقتضية لها ، الاهوالعزيز الغفار "الفي عالمي الامر والخلق ، لانه يعطى العزة للعقليات و يغفر الذنوب الجرميات ، و قوله فيه ايضاً ، ماقدروا الله حق قدره "" حيث لم يعلموا ارتفاع قدره عن عالم المفارقات فضلا عن عالم الإجسام والامكنة ، فشبهوه و نسبوه الى المثل والنظير والصاحبة والولد ، كاليهود حيث قالوا : عزير ابن الله "المثل والنظير والصاحبة والولد ، كاليهود حيث قالوا : عزير ابن الله "القيامة " لا فى هذا اليوم ، لانها مبسوطة فيه ، وكذا السموات مطويات القيامة " لا بشماله ، لان شماله عالم الجحيم واهله أهل الدنيا ، و يمين الله يمينه القدس و اهله من اهل الجنة والنعيم .

وانما وقع طى السماء وقبض الارض فى يوم القيامة لا فى يوم الدنيا ، لان يوم الدنيا يوم بسطت فيه الارض و نشرت فيه ساير الاجسام ، و كانت الارواح والنفوس فيه مطوية مقبوضة مكمونة ، و هى بخلاف ذلك فى يوم الاخرة ، حيث تكون الامر فيه بالعكس فيكون صحائف النفوس والارواح فيه منشورة مكشوفة ، والاجرام مدروسة ، كما قال : و اذا الصحف نشرت على و قال : كل انسان الزمناه طائره فى عنقه و نخرج له يوم القيامة كتابا يلقيه منشورا "٢٤ و قال : ثم اذا شاء انشره على و قوله فيه : و نفخ فى الصور ، اى

۱۳۶ سجده ۱۱ مورتها ن م ل ۱۳۶ سجده ۱۱ مورتها ن م ل ۱۳۶ زمر ۱۳۷ زمر ۱۳۷ توم ۱۳۷ توم ۱۳۷ مائده ۲۳ ۱۳۸ مائده ۲۳ ۱۶۰ زمر ۱۲ ۱۶۰ تکویر ۱۰ تکویر ۱۰ اسراء ۱۳ ۱۶۶ عبس ۲۲ عبس ۲۲ عبس ۲۲ عبس ۲۲ عبس ۲۲

صور الإشياء في عالم القضاء الحتمي ، فصعق من في السموات و من في الأرض، لدثور وجودها التجددي، و زوال صورها المادية، و انقلاب نشأتها الحسية الى العقلية ، و تبدل نشأتها الأولى الى الثانية ، فناء نشأتها الثانية الى الآخرة في القيامة الكبري عند ظهور الوحدة التامة ، الا من شاء الله ، و هو الموجود في عالم علمه و مشيته و غيبه ، او الذين سبقت لهم القيامـــة الكبري، ثم نفخ فيه اخرى فاذاهم قيام ينظرون، لتحققها بالوجود الحقاني بدلاً عن وجودها الناقص الامكاني، واشرقت الارض ، اي ارض الاخرة، و هي النفوس القابلة لفيضان النور العقلي الألهي على دواتها وعقولها الهيولانية ، اذ اذات النفس الكلية المعبر عنها بالكرسي ، كما عبر عين العقل الكلي بعرش الرحمن ،كما ورد في الخبر : ارض الجنة الكرسي و سقفها عرش الرحمن ، فكما ان العقل موضع استواء الرحمن ، فالنفس كالكرسي موضع استواء العلم والعقل ولهذا يقال: للعلماء الكراسي، تسمية الحال باسم المحل ، و وضع الكتاب وجيىء بالنبيين والشهداء وقضي بينهم بالحق وهم لايظلمون ١٤٦ لان ذلك العالم دار كشف الحقايق ، والحاكم فيه الحق، و الوسايط و المقومات هناك ذاتية، و ليس هناك الحجب و الموانع والاسباب القسرية والعرضية ، ولا ايضاً يتشابك فيه النور بالظلمة والحق بالباطل كالدنيا، و قوله في حم السجدة: ثماستوي الى السماء ١٤٧ بالتكميل والتنوير وهي دخان قابل للاشتعال بالشعل الملكوتية من عالم العقل النوري، فقال لها و للارض ائتيا طوعاً او كرهاً ، اتياناً غـريـزيا و توجها طبيعياً الي الله .

اما السماء فبحسب فطرتها الاولى ، لكونها ذات نفس و عقل أبتداء ، و اما الارض فبعد استكمالاتها بالصور المستفادة فى الفطرة الثانية ، و بعدها الى ان انتهت الى الصورة الكاملة البالغة حدالعقل المستفاد ، فصارلها طوعاً ما كان لها كرها ، ولذلك قالتا اتينا طائعين ، و انما اتى بصيغة الجمع لذوى العقول ، لحصول العقول المستفادة الكثيرة عند الاتيان الى الله ، بالحركة

الاستكمالية الجوهرية، و من اياته انك ترى الارض خاشعة فاذا انزلنا عليها الماء اهتزت و ربت المنه فقس على احياء الارض بعد موتها بالماء، واهتزازها بالنشو والنماء، احياء النفوس الانسانية التي هي ارض الحقايق بعد موتها للجهالة، وانغمارها في قبر الطبيعة و حفرة البدن بماء حيوان العلم، وتنويرها بنور المعرفة الموجبة لنشوها في ارض الاخرة، و مشيها في عالم النور، كما قال: او من كان ميتا فاحييناه و جعلنا له نوراً يمشى به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها الماء ولذا قال: ان الذي احياها لمحي الموتي الما الفعل بحسب العلم والعقل، او مطلق النفوس، سواء كانت من الانسان الى الفعل بحسب العلم والعقل، او مطلق النفوس، سواء كانت من الانسان او من غيره من انواع الافلاك والعناص، اذ ما من موجود طبيعي الا وله نشأة ثانية حيوانية، وله فيها وجود على ضرب اخر، لكن حشر افر ادالانسان بحسب هوياتها، و حشر غيرها بحسب نوعيتها المن وقوله في الشورى: الله يجمع بيننا واليه المصير ١٥٠٠.

و قوله في الزخرف: و انا الى ربنا لمنقلبون بعد تطورنا بالاطوار الكونية و النشات الوجودية بالجذبات الالهية، و قوله فيه: تبارك الذي له ملك السموات والارض وما بينهما أما بحسب وجوهها الباقية الغير الهالكة، فكل شيء هالك الا وجهه أو عنده علم الساعة و اليه ترجعون أما و علم الساعة حيث معلومها، و قوله في الدخان: ان يوم الفصل ميقاتهم اجمعين ألساءة حيث معمومها، و قوله في الدخان: ان يوم الفصل ميقاتهم اجمعين و قوله في سورة محمد: والله يعلم متقلبكم و مثويكم أما و قوله في ق: و استمع يوم يناد المناد من مكان قريب يوم يسمون الصيحة بالحق ذلك

١٢٧ انعام ١٢٩

۱٤٨ ـ فصلت ٣٩

۱۵۰ فصلت ۲۹

١٥١ اعلم ان حشر افراد الانسان التي بحسب هوياتها ، يقال لها عودالمجاورة ، و حشر غيرها التي بحسب نوعيتها يقال اها عودالممازجة ،كذلك اصطلحوا العرفاء الالهيين .

١٥٣ زخرف ١٤

۱۵۲ ــ شوری ۱۵ ۱۵۶ ــ زخرف ۸۵

٥٥ / \_ قصص ٨٨

١٥٦ زخرف ٨٥

١٥٧ ــ دخان

19 000 -101

يوم الخروج ، انا نحن نحيى و نميت ، اى نحيى الارواح و نميت الاجساد ، والينا المصير ، يوم تشقق الارض عنهم سراعاً ذلك حشر علينا يسير ٢٠٠١ فى الطور : يوم تمور السماء موراً و تسير الجبال سير ٢٠٠١ لاجل تجدد الطبيعة وسيلانها ، و توجهها الى الاخرة و خروجها الى ما عندالله ، و قوله فى القمر : انا ارسلنا عليهم صيحة واحدة فكانوا كهشيم المحتظر ٢٠١١ و قوله انا كل شيء خلقناه بقدر ، و ما امرنا الا واحدة كلمح بالبصر ٢٠١١ و قوله فى الرحمين : يسأله من فى السموات والارض كل يوم هو فى شأن ٢٠١١ اشارة الى تجدد طبايع الفلكيات والنعصريات ، و قوله : سنفرغ لكم ايها الثقلان ٢٠١١ لانكما من المبعوثين يوم الحشر فى النشأة الثانية دون غير كما من الحيوان والنبات، و قوله : فاذا انشقت السماء ٢٠١٠ كانشقاق الحبة بالنبات و انفلاق النطفة بالحيوان ، فكانت وردة كالدهان ، و قوله فى الواقعة : اذا وقعت الواقعة ، لانها واجبة الوقوع ، ليس لوقعتها كاذبة خافضة للقشور الدنسة الى مهوى البوار، رافعة للبوب الى دارالكرامة و منزل الابرار، اذا رجت الارض رجا و بست الجبال بسا فكانت هباء منبثا ٢٠٠١.

و قوله حكاية عن الجاحدين للحش ، بناء على شبهتهم : بان الابدان الفانية عددها غير متناهية ، اذا اجتمعت اوجب اجتماعها وجود بعد غير متناه وهو محال ، وحشر بعضها دون بعض ترجيح من غير مرجح ، وكانوا يقولون : ائذامتنا وكنا ترابا و عظاما ائنا لمبعوثون او اباؤنا الاولون ١٦٧٠.

فاجاب عن هذه الشبهة و اوضحها بقوله: قل ان الاولين والاخرين لمجموعون الى ميقات يوم معلوم ١٦٨ و ذلك لان يوم الاخرة و زمانها ليس من قبيل هذه الايام والازمنة، والنشأة الثانية لاتزاحم في اجسامها الاخروية، لكونها اشباح الارواح واظلالها ،كما لاتزاحم في الصور المراتية، و قوله

۱۹۰ ـ ق ۱۶ الی ۶۶ ـ ۱۹۰ ـ طور ۹ ـ ۱۹۰ ـ قبر ۹۱ ـ و ۰۰ ـ قبر ۳۱ ـ قبر ۹۶ و ۰۰ ۱۹۰ ـ و ۰۰ ۱۹۰ ـ رحمن ۳۱ ـ ۱۹۰ ـ رحمن ۳۱ ـ ۱۹۰ ـ واقعه ۱ الی ۰ ۱۹۰ ـ واقعه ۱ الی ۰ ۱۹۰ ـ واقعه ۲۷ و ۶۸

فى الحديد: اعلموا ان الله يحيى الارض ١٠٥ بالارواح المحشورة الى الله ، بعد موتها ، و زوالها من صورة الى صورة ، و قوله: يـوم يجمعكم ليوم الجمع ١٠٠ لان بعد هذا اليوم الداثر الفانى يومان اخران ، احدهما يـوم جمع الاجساد الاخروية و نفوسها ، والاخر يـوم جمع الارواح العقلية ، والاول فيه حصة من الجمع و حصة من الفرق ، و هو كيوم الفصل بالقياس الى الاخر، اذ فيه تلك الجميعة الالهية ، كما قال مشيرا اليه: ذلك يوم الفصل جمعنا كم والاولين ١٠٠ .

و قوله في الحاقة: فاذا نفخ في الصور نفخة واحدة ١٠٠٠ بالقياس الى قدرة الله و افاضته، و هي نفخات كثيرة بالقياس الى القوابل المسواة للنفخ الصوري، وحملت الارض والجبال فدكتادكة واحدة، فيومئذ وقعت الواقعة، و انشقت السماء فهي يومئذ واهية ١٠٠٠ لان وجودات هذه الصور الحسية في عالم الحقيقة مدروسة باطلة ، كبطلان الظلمة عندالنور، والثلج والجمد عند الحرور ، والملك على ارجائها ١٠٠٠ و عند نهاياته القريبة من عالم الملكوت الاعلى ، و يحمل عرش ربك فوقهم يومئذ ثمانية ١٠٠٠ اربعة منها من ارباب الاعلى ، المتعلقة باربع جمل من الفلكيات .

و قوله في سورة المعارج: تعرج الملائكة والروح اليه في يـوم كان مقداره خمسين الف سنة ١٧٦ هذا هواليوم الالهي الذي هو من ايامالله العلى بالذات، وهي ايام السنة السرمدية من ابتداء الازل الى انتهاء الابد، يشتمل على سبعة اسبوع، وكل اسبوع سبعة ايام من ايام الرب، كـل يوم الف سنة بحسب سير الكواكب السبعة، لكل منها الف سنة بالانفراد، و ستة الف سنة بالاشتراك مع الكواكب الستة الباقية، فمدة هذا الادوار الكوكبية بحسب ضرب سبعة في مثلها، يصير تسعة و اربعين الف سنة مع كبايسها و

| ۱۷۰_ تغابن ۹   | ١٢٩ ـ حديد              |
|----------------|-------------------------|
| ۱۷۲ _ حاقه ۱۲۳ | ۱۷۱ ــ مرسلات ۳۸        |
| ۱۷٤ حاقه ۱۷    | ۱۷۳ــ حاقه ۱۶ و ۱۵ و ۱۳ |
| ۱۷٦ معارج ٤    | ۱۷۰_ حاقه ۱۸            |

كسورها، فالكل خمسين الف، و في كل اسبوع يوم واحد هو يوم الجمعة، فيه قيام الخلق عندالله بواسطة ترقى الاستعدادات و ظهر الكمالات والدرجات الانسانية، المؤدية بهم الى الحشر والنشر، لكن القيامة العظمى هي التي وقعت في اليوم الاخر المحمدي في الجمعة الاخيرة لاخر الاسابيع، كما في قوله صلى الله عليه و اله: بعثت انا والساعة كهاتين، وقد قرب الموعد واز فت الازفة الانزفة الانهم يرونه بعيدا و نراه قريباً الانهم يرونه بعيدا و نراه قريباً الانهم يوم تكون السموات سبعاً يوم تكون السماء كالمهل و تكون الجبال كالعهن مع كون السموات سبعاً شداداً الله من فروج من وكون الجبال راسيات شامخات قويات، الالها مستحيلات دا ترات الوجود، سيالة كاينة فاسدة، متوجهة نحوالدار الاخرة، منقلبة الى مثويها.

و قوله في النوح: والله انبتكم من الارض نباتا ثم يعيدكم فيها و يخرجكم اخراجا ۱۸۳ و قوله في القيامة فاذا برق البصر و خسف القمر ۱۸۵ لكون البصر والقمر داثرين مظلمين في ذلك العالم، و جمع الشمس والقمر ۱۸۰ فيه لكونه يوم الجمع كما مر، و في المرسلات: انما توعدون لواقع، فاذا النجوم طمست و اذا السماء فرجت و اذا الجبال نسفت و اذا الرسل اقتت ۱۸۸ فان الدنيا والاخرة نشأتان متخالفتان متضادتان، فالاشياء الحسية متصفة هناك باضداد ما هي متصفة به هاهنا، فالنجوم المضيئة هاهنا، مطموسة الاضواء هناك، والسماء الشديدة البنيان هاهنا، منفرجة ذات ابواب و فروج و خلل هناك، والجبال كثيب مهيل، ساير مع قسوتها و سكونها، و على هذا القياس غيرها، و قوله: هذا يوم الفصل جمعناكم والاولين ۱۸۸ و قوله في النبأ: و يوم ينفخ في الصور فتأتون اف واجاً ۱۸۸ و كل و قوله في النبأ: و يوم ينفخ في الصور فتأتون اف واجاً ۱۸۸ و كل

و فوله فى النبا: و يوم ينفخ فى الصور فتاتون افواجا ١٠٠٠٠ و كل فوج من الانسان يحشر على صورة اعمالهم و نياتهم ،كما بين في موضعه ،

| ۱۸۱ محمد ۱۸         | ۱۷۷_ نجم ۵۷      |
|---------------------|------------------|
| ۱۸۰ معارج ۸         | ۱۷۹_ معارج ۳     |
| ۱۸۲ ق ۲             | ۱۸۱ نبأ ۱۲       |
| ۸۵۲ قیامه ۷ و ۸     | ۱۸۳ نوح ۷ و ۸    |
| ۱۸۲ مرسلات ۷ الی ۱۱ | ۱۸۵ قیامه        |
| ۱۸۸ ـ نبأ ۱۸        | ۱۸۷ـــ مرسلات ۳۸ |

و فتحت السماء بمفاتيح الرحمة والافاضة ، و هي الحقايق العقلية والصور المفارقة ، و فتحها رفع حجبها بوقوع القيامة و ظهور الحقايق ، فكانت ابوابا ١٩٨٩ للخروج الى دارالقدس ، والنفوذ فيها بسلطان القوة العقلية ، كما قال تعالى : فانفذوا لاتنفذون الا بسلطان ١٩٠ و سيرت الجبال فكانت سرابا ١٩٠١ و قوله في النازعات : فانما هي زجرة واحدة فاذاهم بالساهرة ١٩٠٢ و قوله في عبس : فاذا جائت الصاخة ، يوم يفر المرع من اخيه و امه وابيه و صاحبته و بنيه ، لكل امرىء منهم يومئذ شأن يغنيه ١٩٠٠.

و قوله في التكوير: إذا الشمس كورت المنارة في الافاق، وهي عبارة اذا لففها ، اي يلف ضوئها ، فيذهب انبساطه و انتشاره في الافاق، وهي عبارة عن ازالتها و الذهاب بها ، لانها مادامت باقية كان ضياؤها منبسطاً غير ملفوف، و إذا النجوم انكدرت ١٠٠ اي زالت كما مر ، و إذا الجبال سيرت و إذا العشار عطلت ١٠٠ اذ لاحشر لها ، و إذا الوحوش حشرت ١٠٠ وهي النفوس الانسانية المصورة في الاخرة بصورة الوحوش لغلبة اخلاق الوحوش عليها ، قوله : و إذا البحار سجرت ١٠٠ باشتعال نار الطبيعة واستيلاء قهر القوة الواجبية عليها، و على ساير المواد السفلية بالاحالة إلى مالاجله ، و قوله : و إذا الصحف نشرت و أذا السماء كشطت وإذا الجحيم سعرت ١٠٠ فإن ذلك اليوم يوم بروز الحقايق و كمون الاجساد ، و هويوم ظهور انوار الارواح و خفاء ظلام الاشباح ، فصحايف النفوس فيه منشورة ، و صورة السماء منسلخة عن حقيقتها المجردة ، و طبيعة الجحيم مسعرة لبروز نير اناتها الكامنة اليوم ، و قوله في الانفطار: إذا السماء انفطرت و إذا الكواكب انتشرت و إذا البحار فجرت ٢٠٠ و قوله في الإنشقاق : إذا السماء انشقت و إذنت لربها و حقت ٢٠٠ اجابت دعوة الحق يوم الخروج ، و تحققت بحقيقتها الموجودة عندالله ، و قوله في الزلزال :

۱۹۰ ـ رحمن ۳۳ ۱۹۲ ـ نازعات ۱۳ و ۱۶ ۱۹۶ ـ تکویر ۱ ۱۹۹ ـ تکویر ۱۰ الی ۱۲ ۱۲۰ ـ انشقاق ۱ و ۲ ۱۸۹ نبأ ۱۹ ۱۹۱ نبأ ۲۰ ۱۹۳ عبس ۱۳۳ الی ۳۷

۱۹۵ تا ۱۹۸ تکویر ۲ الی ۳ ۲۰۰ انفطار ۱ الی ۳ اذا زلزلت الارض زلزالها و اخرجت الارض اثقالها ٢٠٢ و قوله في القارعة يوم يكون الناس كالفراش المبثوث و تكون الجبال كالعهن المنفوش ٢٠٣٠.

فهذه الايات و غيرها مما تركنا ذكرها مخافة التطويل ، مشيرة الى زوال هذا العالم و دثور صورها الحسية و نفادها و فنائها و محو اثارها يوم القيامة ، لانه يوم ظهور حقايقها و بروز مكامنها و اعلان اسرارها و سرايرها، و نشر صحايف نفوسها و كشف بواطنها و ضمايرها على رؤس الجمع، و ذلك يوم خروجها عن مقابرها ، وهي مقادير تكونها التدريجي ، و مدة حركاتها الاستكمالية في دارالدنيا ، التي هي مقبرة ما في علمالله من صور الأكوان الحادثة الموجودة سابقاً ولاحقا في علمه تعالى ، اي قبل الورود في مقابر الدنيا بموتها الجسماني ، و بعد الخروج عند انقضاء مدة مكثها الدنيوي ، فلكل من الروح والجسد والقلب والقالب قبرحقيقي .

اما قبور القوالب والاجساد فكما علمت و هي مقادير تكوناتها التدريجية، و اما قبر الارواح والقلوب فالي مأوى النفوس ومرجع الارواح عند ظهور القيامة العظمي و صعق من في السماء والارض و فنائها الكلي، كما قال: والى الله ترجع الامور ٢٠٠ انا لله و انا اليه راجعون ٢٠٠٠.

و اما الایات الدالة علی ان العالم الربویی والصقع الالهی ، المشتمل علی حقایق الاشیاء و صورها العلمیة الموجودة عندالله ، باق دائم نم یزل ولایزال ، و الالزم زوال علمه و هو محال فکثیرة ایضاً ، منها قوله فی الانعام: و عنده مفاتح الغیب لایعلمها الاهو ۲۰۰۰ اشارة الی الصور المفارقة الالهیة الموجودة عندالله، وهی غیر عالمة بذاتها و لا یعلمها غیرالله، اما عندالمشائین واتباعهم کابی علی و غیره ، فلکونها اعراضا قائمة بذات الاول تعالی ، و اما عند افلاطن والرواقیین ، فلعدم التفاتها الی ذواتها النوریة ، و فنائها فی الله بالعبودیة التامة ، و بقائها ببقائه ، و تحققها بالوجود الحقانی .

و قوله: لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الارض ٢٠٧ و قوله

۲۰۳ـ قارعه ۶ و ٥

۲۰۲ زلزال ۱ و ۲

۲۰۵ بقره ۲۰۸

۲۰۶\_ فاطر ۶

۲۰۷ \_ سیا ۳

۲۰۲ انعام ٥٥

ايضاً : و ما يعزب عن ربك من مثقال ذرة ٢٠٨ و قوله : لاتبديل لكلمات الله٢٠٩ و قوله: و ان من شيء الا عندنا خزائنه و ما ننز له الا بقدر معلوم ٢١٠ فخزائن وجودالاشياء هي اصول حقايقها العقلية الموجودة عندالله ازلا و ابداً، ولكل منها وجود مقدر في عالم التقدير والمساحة، ونسبة تلك العقليات الي صورها الحسية التي في المواد الخارجة ، كسبة معلوماتنا المحفوظة في خزائن الحافظة من المعاني الكلبة الثابتة، الى وجودها الكتبي المقدر المؤجل بمقدار معين و زمان محدود، و قوله في سورة هود: ولله غيب السموات والارض واليه يرجع الامر كله ٢١٠ و قوله في النمل: و ما من غائبة في السماء والارض الا في كتاب مبين ٢١٢ و في القصص: له الحمد في الاولى والاخرة و له الحكم واليه ترجعون ٢١٠٣ و قوله: و نرعنا من كل امة شهيدا ٢١٤ و في يس: ان كل لما جميع لدينا محضرون ٢١٥ و في حمعسق: و يمحالله الباطل و يحق الحق بكلماته انه عليم بذات الصدور ٢١٦ و في الطور: ام عندهم خزائن ربك ام همالمسيطرون<sup>٢١٧</sup> و قوله في النجم: فلله الإخرة والاولي<sup>٢١٨</sup> و لله ما في السموات و ما في الارض٢١٩ و قوله : و ان عليه النشأة الاخري٢٢٠ و قوله في القمر: وكل شيء فعلوه في الزير وكل صغير و كبير مستطر ٢٣١ و قوله في النبأ: يوم يقوم الروح والملائكة صفا لا يتكلمون الا من اذن له الرحمن و قال صوابا ، ذلك اليوم الحق ٢٢٢ و قوله في النازعات : يسألونك عن الساعة ايان مرسيها ، فيم انت من ذكريها الى ربك منتهاها ٢٢٣ و في يس : فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء واليه ترجعون ٢٧٤ و في الليل: و ان

| ۲۰۸ــ یونس ۲۱ | ۲۰۹ یونس ۲۶          |
|---------------|----------------------|
| ۲۱۰ حجر ۲۱    | ۲۱۱ هود ۱۲۳          |
| ۲۱۲ نمل ۷۰    | ۲۱۳ قصص ۷۰           |
| ۲۱۶ قصص ۷۵    | ۲۱۰ یس ۳۲            |
| ۲۱۳- شوری ۲۶  | ۲۱۷ حلور ۳۷          |
| ۲۱۸_ نجم ۲۰   | ٢١٩ نجم ٣١           |
| ۲۲۰_ نجم ۶۷   | ۲۲۱ قمر ۵۲ و ۵۳      |
| ۲۲۲_ نبأ ۲۸   | ٢٢٣ نازعات ٤٢ الي ٤٤ |
| ۲۲۶ یس ۸۳     |                      |
|               |                      |

لنا الاخرة والاولى ٢٠٠٠ و فى العلق: و ان الى ربك الرجعى ٢٠٠١ الى غير ذلك من الايات الدالة على وجود الاشياء بحسب حقايقها الاصلية عندالله، و عود الروح الكلى و مظاهره اليه تعالى عند القيامة الكبرى، و تحقق الغايات و حصول الاغراض الكلية و اخذ الشمرات، و ذلك بارتفاع الحجب الكونية، و ظهور كل شيء على صورته الحقيقية، و تمييز الحق فيها عن الباطل، لكونه يوم الفصل والقضاء، كما قال: كل شيء هالك الا وجهه ٢٠٠٧ و يبقى وجه ربك ذوالجلال والاكرام ٢٠٠٨ لزوال التعينات الخلقية والتشخصات الكونية، و فناء وجه العبودية في وجه الربوبية، كانعدام القطرات عند الوصول الى البحر، و ذوبان الجمد بطلوع شمس الحقيقة عند ظهور دولة حكم المرتبة الاحدية الوجودية، و انقضاء دول احكام الاسماء و اعيانها و مقتضياتها المتكثرة و مربوباتها المتجددة.

و جاء في الخبر الصحيح: ان الحق سبحانه يميت جميع الموجودات حتى الملائكة و ملك الموت ايضاً ، ثم يعيدها للفصل والقضاء ، لينزل كل منزله ٢٢٩ من الجنة والنار ، وكما ان وجود التعينات الخلقية انما يكون بالتجليات الذاتية الالهية في مراتب الكثرة، وسريان نور الوجود على قوابلها الكونية ، فكذلك زوالها بالتجليات الذاتية في مراتب الوحدة ، و يتحقق الذات الاحدية في تعيناتها العقلية النورية و شئونها الواجبية ، والاسماء المقتضية لها الواحد القهار الفرد الاحد الصمد ، والغنى العزيز المعيد المنشىء المحيى المميت .

# المفتاح الثالث عشر

في اثبات العالم الروحاني و دارالنفوس البشرية و فيه مشاهد:

#### المشهد الأول

اعلم ان اثبات هذا العالم من اعظم المطالب القرانية ، لانه عالم الميعاد و مرجع نفوس العباد ، سيما الطاهرات الزاكيات من عقولنا و ارواحنا ، كما اشارت اليه عبارة القران بقوله : اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه فان الكلمة في لسان القران عبارة عن الروح الناطقة ، كما قال في حق عيسى روح الله : وكلمته القيها الى مريم وفي قوله : ما نفدت كلمات الله الى الجواهر الناطقة ، فالطيبات من النفوس للطيبين ، وهم العقول العليون ، و اما الانفس الخبيثة المغموسة في بحر الطبيعة المنحوسة فهي وان كانت بحسب الاصل و سنخ النوع من عالم الملكوت ، الا انها بحسب الانغماس في بحر الطبيعة مطموسة اعينها ، منكوسة رؤسها ، محبوسة ارواحها ، حيث طمست وحبست مكبوسة اشباحها ، اينما علقت مغلقة ابوابها عن عالم الجبيثين غير مفتوحة منافذها الا على ابواب سجون النيران ، فان الخبيثات للخبيثين والخبيثون للخبيثات ولو لم يكن عالم الارواح والعقول موجوداً ، لم يكن والخبيثون للخبيثات أولو لم يكن عالم الارواح والعقول موجوداً ، لم يكن والخبيثون للخبيثات الماهيات والعام والطبايع غاية و نهاية و رجعي و منتهى ، لست اقول لفاعل الماهيات

۱- فاطر ۱۰ ۲۰ نساء ۱۷۱
 ۳- لقمان ۲۷ ٤- المحبوسة ن ل
 ٥- اى مضغوطة و مشدودة ٢٠ نور ٢٦

و جاعل النور والظلمات غاية في فعله ، كلا بل هو غاية الغايات بلاغاية ، ونهاية النهايات بلانهاية، بل الغاية انما هي لماسواه من ذوى الفقر والحاجة، المفتقر في البلوغ اليه الى الوسايط والوسايل ، فلكل من المبادى المتوسطة غاية في فعله ، به يستكمل و يتوسل اليه تعالى و يحصل لنفسه زلفى لديه ، و هكذا الى ان ينال روح الوصال ، و ينجو من الم الفراق والوبال ، و الهبوط في مهوى النقيصة والامكان ، و هيولى الافة والخسران .

فالغاية في كل شيء هو ايصاله الى الكمال اللايق بحاله ، ولو لم يخلق هذا العالم الجسماني الفسيح والفلك الدوار المسيح ، الا لامر عظيم خطير اعظم من هذا المحسوس المدروس الحقير النقير، لقصر رداء الجود والفيض دون التمام ، ذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا منالنار ولو لم يكن لكل ذي طبيعة غاية ، لكان خلق السموات والارض و مايينهما عبثاً و هباء و معطلا و هزء و هواء ، وقد نبهالله سبحانه على هذه الدقيقة الجليلة والحكمة العميقة النبيلة ، بقوله : افحستم انما خلقناكم عبثا و انكم الينالاترجعون ثم ردهذا المقال وزيف نقد هذا الخيال الحسباني الشيطاني، الذي مبناه على ابطال الغايات و جحود الكمالات للطبايع والغايات ، واجل جنابه عن هذا الفعل القاصر بقوله : فتعالى الله الملك الحق الي هو متعال عن هذا البهتان الصريح والحسبان القبيح ، المستنكر نسبته الى ادنى عن هذا الناتية الطبيعية ، فكيف الى فاعل الكل الذي يرجع اليه كل شيء ، الفواعل الذاتية الطبيعية ، فكيف الى فاعل الكل الذي يرجع اليه كل شيء ، و يعود وينساق اليه كل غايب و مشهود .

فثبت و تحقق ان لكل خلق غاية ، و غاية الخلق والايجاد ايصال كل واحد الى كماله ، وارواء كل واحد من مشرب جماله ، و هذا مسلك دقيق انيق يحكم به على كل شيء بالبرهان، حتى الحجر والمدر، فضلاعن الحيوان والبشر، بانه يصل يوماً الى حضرته و يتلاشى نوره فى نور عظمته ، و بهذا يثبت العالم الاعلى ثم الاعلى ، والمنزل الاشرف فالاشرف ، الى ان ينتهى الى غاية الكل و نهاية السبل ، فان درجات الوجود و طبقات الكون منازل

٧\_ النقيررداء ن ل

و مراحل الى الله تعالى ، اذالوصول اليه اما فى هذا العالم الفانى الخسيس المظلم ، او فى عالم اخر، لاجايزان يكون فى هذا العالم لفقدان ما يجب من المناسبة بين الواصل والموصول اليه ، اين الجسمانى الظلماني والرب السبحانى الصمدانى ، ما للتراب و رب الارباب ، فالسالك اليه تعالى ما لم يتجرد عن ذاته ، ولم يخرج من بيت صفاته ، ولم يتطور بالاطوار الكونية ، ولم يتوارد عليه النشات الوجودية ، لايمكن له العبور الى عالم الحقيقة ، قل الله يحييكم ثم يميتكم ثم يجمعكم الى يوم القيامة لاريب فيه ولكن اكثر الناس لا يعلمون ' .

و بوجه اخر نقول: أن هذا العالم دارالكسب والعمل لإدارالجزاء والوصل ، لأن الموجودات التي فيه من حيث انها فيه من باب الحركة والاستحالة مشوبة بالقوة والعدم، ممنوة ٢٠ بالظلمة والشر والنقص، فليس هذا العالم دارالموطن و المستقر، و منزل الخير والتمام والكمال، و معدن العدل والقسط والنور والسرور، فإنا نرى الحقوق غير واصلة فيه التي مستحقيها ، بل الى غير اهلها ، او لاترى اكثر ارباب البدنيا البدنية مين اصحاب البطالة والجهالة، وقد اثر والجهلهم و خسر انهم زخارفها وحطامها، وحشدوا "أ: من النساء والبنين والقناطير المقنطرة مـن الـذهب والفضة والخيل المسومة والانعام والحرث ٤٠ فارهين فاكهين في النعم ، وهم جهال ضلال، ناسون انفسهم، فضلا عن باریهم و خالقهم و رازقهم و منعمهم و مصورهم، و عما صدر عنه في حقهم من اثار رحمته العامة، وانوار فضله و عنايته الشاملة ، و نرى افاضل الناس من الاذكياء والاكياس ارهقهم القشف واجحف بهم الدنف ١٠ بل كانوا كاكثر اولياء الله مثل على بن إبي طالب عليه السلام و حسين عليه السلام و احبابه ، و انصار هؤلاء واعوانهم ، وهم حزب الله و جنوده ، و أهل الجق و وفوده ، عرضة للبليات ، وغرضاً لسهام الافات والنكبات، من القتل والضرب، وأباحة الحرام المعظم، و سفك

۱۲ ممنوة بكذا ، اى اختبر وابتلاه

۱۱\_ جائیه ۲۶

١٤ آلعمران ١٤

۱۳ حشدوا ، ای جمعوا

١٥ــ الرهق العسر والظلم، والقشف ضيقالعيش، والانف المرض الثقيل الملازم.

الدم المحترم، فكيف يكون هذا جراء للمسيىء باسائته، و للمحسن باحسانه؟ على ما اخبر سبحانه بقوله: و جراء سيئة مثلها ( و قوله: هل جراء الاحسان الاالاحسان ' ؟ بل هذا الذي نراه و نسمع من الاحوال جراء للمسيء احسانا، وللمحسن اسائة.

فثبت انن ان الجزاء المتوقع انما يكون يومالدين في دار اخرى غير هذه، و ايضاً فاي فعل اقبح من إن ملكا من ملوك الأرض كجمشيد و افريدون و غيرهما ، صاحب الشوكة والجاه العريض والسرير الرفيع والكرسي الوسيع، وارم ذات العماد التي لم يخلق مثلها فيالبلاد^\ لواتخذ بستأنا على احس ما يكون مثل ، مثل الجنة التي وعدالمتقون ، يجري فيها الإنهار ، و غرس فيها الاشجار والازهار ، حتى اذا اخذت الارض زخر فها ، وازينت و تنوعت انوارها و تلونت ، ثم اشترى عبيداً و اماء ، و اسكنهم في تلك الجنان واحلهم محل الكرام، ويقول لكل واحد منهم: اسكن انت وزوجك الجنة و كلا منها رغدا حيث شئتما ١٩ كلوا و ارعوا انعامكم ٢٠ فطفقوا يتمتعون و يأكلون كما تأكل الإنعام، و يواقع بعضهم بعضاً مواقعة الدواب والهوام، فينهمكون في اللذات والنعيم ، و يشربون من الرحيق شرب الهيم والبهيم ، ولهم فيها فاكهة مما يتخير ون ، ولحم طير مما يشتهون٢١ على سرر موضونة متكئين عليها متقابلين ٢٩ و لهم فيها ما تشتهيه الانفس و تلذ الاعين ٢٣ فبيناهم كذلك اذا اتاهم امر الملك ليلا او نهاراً، فجعلهم حصيدا كان لم تغن بالامس ٢٤ فاصبح کلهم هشیما تذروه الرياح ۲۰ و اصبحت کالصريم ۲۶ و إذا کان مثل هذا الفعل قبيحاً من الملوك المجازيين ، فكيف يظن مثل هذا الظن الأثيم بملك الملوك ذي العرش المجيد فعال لما يريد ٢٧ المنز ، فعله عن العيب و القصور والعبث والنقص والفتور، تعالى عما يقوله الملحدون علوا كبيرا، بلكانالله

| ۱۷ رخمن ۹۰          | ۱۳ ـ شوری ۶۰        |
|---------------------|---------------------|
| ۱۹ بقره ۳۵          | ۱۸ ــ فجر ۷ و ۸     |
| ۲۱ ــ واقعه ۲۰ و ۲۱ | ٠٤ طه ٥٤            |
| ۲۳ زخرف ۷۱          | ۲۲ـــ واقعه ۱۵ و ۱۳ |
| ٢٥ کهف ٥٤           | ۲۶ــ یونس ۲۶        |
| ۲۷ ـ بروج ۱۵ و ۱۸   | ۲۷ قلم ۲۰           |

على كل شيء قدير، او اذا كشف الحق عن ساق ، بان وانكشف ان الى ربهم يومئذ المساق ، فلا يظلمون فتيلاً \* ٢٨ .

#### المشهد الثاني في الادلة على وجود المفارقات النورية

و اذا كان اثبات العالم الاخر من اجل المطالب و اشرفها و انفسها ، فلنكتب عليها بجد و تشمير، بقوة العلى الكبير .

فنقول: ان وجود المحسوس من كل نوع يدل على وجود المعقول، و انه لولم يكن معقول سابق لم يكن محسوس لاحق اصلا، و يدل عليه وجوه:

الأول: ان الحقايق العقلية أشرف من الحسية ، والأشرف اقدم وجوداً من الأخس ، فان الفاعل المطلق والواهب الحق لايترك الأشرف فالأشرف ويفعل الأخس فالأخس ، مع ان قدرته واسعة على كل شيء ، و علمه محيطة بكل جليل و حقير، وبكيفية الترتيب بين الأمور، وبكمية التفاوت بين كل ظلمة و نور و ظل و حرور ، فيكون وجود العقليات منه اسبق من الحسيات .

الثاني : ان الواجب من المعقولات ، والممكن من المحسوسات ، والواجب قبل الممكن ، فالمعقول انن قبل المحسوس .

الثالث: ان الحقايق الخارجة ما لم يرتسم في الأذهان والعقول اولا، لا يمكن تركيب الصورة عليها في الوجود الحسى ، اذ من الجهل والغفلة والغباوة لا يحصل وجود الاشياء ، واعتبر بالبناء : كيف يصور اولا في ذهنه صورة البناء و يخترعها ، ثم يصنعها في مادة الطين والماء بتحريك المواد والاعضاء ، على وفق ذلك المخترع المنشأ كيف يشاء ، كذلك صانع السموات والارضين ابدع اولا بقوة علمه و عنايته في عالم قضائه و حكمته صور الموجودات قبل عالم خلقه و تقديره ، فبان ان المعقول قبل المحسوس ،

<sup>\*</sup> لابأس بهذا الطور من الكلام ، لان المصنف قدس سره قد استطرد بعض الايات في سياق كلامه، وزان كلامه بتلك الايات الباهرات ، و انكان تصرف في بعض الضماير لمقاصد الكلام و تبيين المقام .

والمعلوم بالذات قبل المعلوم بالوسايط والعلات.

الرابع: ان المعقول ابسط من المحسوس ، لأن المحسوس اكثر تركيباً منه ، والبسيط قبل المركب ، فالمعقول قبل المحسوس .

الخامس: ان المعقول اشد تجرداً من المحسوس، لبرائة الاول عن التقييد بالزمان و المكان، و تلبس الثاني بهما و فقره اليهما، والمجرد قبل المكتسى.

السادس: من العرشيات: ان الوجود في المحسوس ممزوج بالعدم، لكونه غير خال عن العدد والمقدار، وكل ماله كثرة بالفعل كالعدد والمعدود، او بالقوة كالمقدار والمتقدر، فوجوده متشابك بالعدم، بخلاف الوجود في المعقول، فانه صرف خالص عن العدم، اوله عين اخره و ظاهره عين باطنه، والصرف الخالص من الشيء قبل مغشوشه و ممنزوجه، فالمعقول قبل المحسوس.

السابع: ان المعقول تام الوجود و نوعه باق في شخصه ، لتجرده عن مادة قابلة للفصل والوصل ، والمحسوس ناقص الوجود مفتقر الى حامل يقبله ، و الى حافظ يقيمه ويديم بقاؤه و يحفظه ، والا فهو بصدد التفرق والانقسام والانخراق بعد الالتيام ، والتام قبل الناقص بالشرف والغاية ، فالمعقول قبل المحسوس .

الثامن: ان كل نوع محسوس متكثر الافراد، اذا نظرنا الى ذات و حقيقته التى بها هوهو، وجدناها غير مقتض لمقدار خالص او وضع خاص او اين معين و ساير ما به يكون المحسوس محسوساً ، اى صالحا لان يقع اليه اشارة حسية ، و الالم يوجد شىء من افراده فى غير ذلك المقدار او الوضع او الاين ، فحقيقة كل محسوس بما هى حقيقة ذا المحسوس ٢٩ غير محسوسة ، بل يكاد ان يوجد معقولة ، ولا شبهة فى ان حقيقة كل شىء و ذاته اقدم من لواحقه و عوارضه التى يتوقف عليها نحو وجوده الحسى فالمعقول من كل موجود اقدم من محسوسه .

التاسع: ان المعقول محض النور، اذبه ينكشف الاشياء ويعلم، لكونه

من عالم اللطافة واللباب، والمحسوس محض الظلمة، اذ به يمتنع كون الشيء معلوماً منكشفا، لكونه من عالم الكثافة والقشور، والأول قبل الثاني، واعتبر هذا بالمحسوسات فان الالطف الانور فيها قبل الاكثف الأكبدر، الاترى إن رئيس العناصر الذي هوالنار ، كيف يسبقها وجوداً و يحيط بها مكاناً علياً لنورانيته و لطافته ، وكذا السماء سبقت الأرضكما عرفت لشفافيتها ، ولهذا تقدم ذكر السماء على ذكر الأرض تأسياً للوجود اللفظي بالوجود الكوني الطبيعي في جميع المواضع ، نحو قوله : خلق السموات والارض ٣٠ و كذلك لن يسوغ في عناية الباري و رحمته تقديم إيجاد الظلمة على النور، و تأخير اللب عن القشور، و فعل الاخس الانقص قبل الاشرف الاتم ، مع انالظلمة من ممكن العدم، و النور من معدن الوجود ، والباري سبحانه ينبوع النور والوجود، وانما دخل العدم والظلمة في بعض افعالــه النائية عن منبع الافاضة و الوجود ، على حسب الغرض اللاحق و القصد الثاني، ولذلك وقعالش في بعض حواشي الوجود و في صف نعال عالم الكرم والجود، لأ في أو أيل المصنوعات و بداياتها ، و ما بالذات أسبق مما بالعرض، فالمعقول النوري قبل المحسوس الظلمي، الله ولى الذين امنوا يخرجهم من الظلمات الى النور٣٠ اي يخرج النفوس الإيمانية العرفانية بافاضة الحقايق العلمية على ذواتهم ، من ظلمات عالم المحسوس الى نور عالم المعقول ، و ذكر الظلمة بالجمع والتكثير، والنور بالافراد والتوحيد في جميع مواضع القران، دال على أن المجسوس من عالم الكثرة، والمعقول من عالم الوحدة، والواحد قبل الكثير بالضرورة ، فالمعقول قبل المحسوس.

العاش: ان ادراك الحواس لايتم الا بالعقل ، و ادراك العقل لا يحتاج الى شيء من الاحساس ، و نسبة الادراك كنسبة المدرك الى المدرك ، فهذا انما يدل على ان المحسوس لايتم وجوده الا بوجود المعقول مع استغنائه عن ذلك ، بل وجود المحسوس ينطوى في وجود المعقول ، انطواء الحس في العقل ، الاترى ان صورة المحسوس التي وجودها في المادة ، اذا فرض تجردها عن المادة و استقلالها في الوجود ، صارت معقولة قائمة بذاتها ، فقد

علم أن المعقولية غناء الوجود، والمحسوسية افتقاره ، والمفتقر لكونه محتاجاً الى المستغنى ، كان المستغنى اقدم وجوداً من المفتقر ، فالمعقول اسبق من المحسوس.

فهذه عشرة كاملة من الدلايل والحجج القاطعة الساطعة ، على ان في مضمار الوجود و ميدان حريم الخير والجود ، قد سبق كرايم افراس العقول ليام المحسوس.

و اما الدلايل الظنية النقلية فاقرأ قوله تعالى: فالسابقات سبقات اي العقول السابقة على جميع الممكنات ، فالمدير أن أمر أسم النفوس المديرة للاجرام العالية ، فدلت الاية على هذين النوعين من الموجودات الشريفة ، و قوله عليه و اله الصلوة: خلق الارواح قبل الاجسام بالفي عام ، و قوله صلى الله عليه واله: اول ما خلق الله العقل، قال له اقبل فاقبل، ثم قال له ادمر فادبر، ثم قال و عزتي و جلالي، ما خلقت خلقا اعظم منك، بك اخذ و بك اعطي و بك امنع، و هذا الحديث مما يطول شرحه، و ما يدري احد ما معني هذا الاقبال والادبار من العقل الاالله والراسخون في العلم ، و مما يدل على وجود عالم العقل بل عقل الانسان قوله تعالى : و ننشئكم فيما لاتعلمون°٣ و قوله: والخيل والبغال والحمير لتركبوها و زينة و يخلق ما لاتعلمون٣٦ و قوله: و ما يعلم جنود ربك الاهو ٣٧ فاولا عقل ثم عاقل ثم محسوس ثم حس ثم عقل ثم عاقل ، و إن الى ربك المنتهي ٣٨ و اليه الرجعي .

ثم اظهر المحسوسات عندالحس الاعراض الانفعالية ، و اوضحها الحركة والمتحركات الفلكية التي دلت الهيئة على كثرتها ، دالة على كثرة عقولها المحركة اياها على سبيل التشويق والامداد، فإن الحركة الدورية الفلكية دلت على ان مبدأها نفس حية ناطقة عالمة نطقاً عقلياً ، و إن حركتها ليست حيوانية حساسية لاجل غرض حيواني شهوي او غضبي بل نطقي ، و

٣٣ نازعات ٤

٣٢ لئام (المطبوعة)

عس نازعات ٥

٣٥ واقعه ٦١ ٣٦ نحل ٨ ٣٧ مدثر ٢٣

٣٨ نجم ٤٢

ليس الغرض امراً مظنونا ولا مقصداً سفليا ، بل غرضاً علوياً عقلياكما سيجيء بيانه .

ثم ان الأيات الدالة على أن الإفلاك و الكو اكب احياء ناطقة في الكتاب والسنة كثيرة ، فهي ايضاً ذوات انفس ناطقة حية عاقلة ، مبطلة لججود من جحدها من اهل الجدل والعناد واللداد ، حجتهم داحضة عند ربهم و عليهم غضب ولهم عذاب شديد٣٩ و اي عذاب اشد من ان يعمي ابصارهم عن رؤية ایاتالله و مصابیح طریقه و اعلام سبیله ، منالبر اهین الواضحة التی هیه طريقة اصحاب البرهان، وفوقهم اصحاب العيان و اهل الايقان والاحسان، يعبدونالله كأنهم يرونه على ما اشاراليه الحديث المشهور عن النبي صلى الله عليه واله عند استكشاف جبرئيل عن احوال هؤلاء عنه بقوله صلى الله عليه واله: الذين سبقوا كل غاية، وهم اساطين العلم والعرفان، وسلاطين الحكمة والبرهان، وقد انكشف لهم عند تجردهم عن نواسيت الابدان و تبتلهم الى الله الواجب الواهب الديان، وجود موجودات شريفة عقلية صورية نورية فوق عالم الأجسام و عالم النفوس، وقد شاهدها جمع من اساطين الحكمة ، المقتبسين انوار علمهم من مشكوة النبوة مثل افلاطون الكبير ذي الآيد و النور ، و نحن احكمنا طريقه و احيينا حكمته بتأبيدالله و توفيقه والهامه و تعلیمه ، من اثبات جوهر عقلی و مثال ملکی روحانی قایم بین یدی الله لکل نوع جسمانی ، هو رب طلسمه و مقوم جسمه و و اسطة خلقه و ایجاده و حافظ بقائه و ایلاده ، وقد ذکرنا براهین هذا المقصد الشریف في الشو اهد الربوبية.

قال تعالى: و ان من شيء الا عندنا خرائنه و ما ننزله الا بقدر معلوم تو قال : و كم من ملك في السموات لا تغنى شفاعتهم شيئاً أنا اشارة الى كثرة الملائكة العقلية ، الذين هم وسايط رحمته وجوده ، المستغرقون في بحار انوار وجوده ، وهم مفاتيح غيبه و علمه لقوله : و عنده مفاتح الغيب لا يعلمها الاهو ٢٠ و على الجملة عالم الاجرام و عالم النفوس تحت تصرف العقول

٤٠ حجر ٢١

<sup>&</sup>lt;u>۳۹ شوری</u> ۱۶

و في ايدي قهر ها و ايجادها ، بلكلا العالمين متلاش مضمحل في لجج انوارها ، مغمور و مطموس في قهراضوائها و اثارها كما قال عزوجل : والسماء بنيناهابايد بهذافي حق الأجر ام العالية، و امافي شأن الصور و المو اليد الكائنة البالية فقال: اولم يروا انا خلقنا لهم مما عملت ايدينا انعاماً فهم لها مالكون <sup>٤٤</sup> فدلت الايتان بصر اجتهما على ان السماء مبنية بالايد التي هي العقول، و ما زعم الظاهريون من اهل التفسير: أن الآيد هاهنا بمعنى القوة لاجمعاليد لاينافي ذكرناه من التحقيق ، لان اليد عبارة عن ما به الافاضة للخير على الغير، سواء كان عضواً محسوساً، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا، او قوة عقلية بل هذا كما يقال: الوزير يدالسلطان، اي واسطة فيضه على من سواه، واليد بمعنى العضو المركب المايت الجامد العفن الفاسد في حق الله محال، و بمعنى الجوهر الناطق الروحاني جايز، فنحن سميناه عقو لا كما سماه الشرع ملكا مقربا ، فإن إحبوا تسميتها بالقوة فلا مشاحة في العبارة بعدالاتفاق على وحدة المعنى ، لأن معنى العقل و معنى القوة واحد ، وهو و اسطة الانعام على النبات و الجبو ان ، كما في قو له : مما عملت ابدينا انعاما<sup>ه ي</sup> اذهى معمولة ايدى الله ، و قال ايضاً تنبيهاً على ان عالم الائفس تحت تصرف العقول: فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء وقال انضاً: قل من بيده ملكوت كل شيء ٤٠ و ملكوت الاشياء البابها الروحانية لاقشورها الجسمانية، كما ورد في رموز الإنبياء عليهم السلام: ان لكل شيء ملكا، و اللب هو الجو هر الخالص الباقي من كل نوع طبيعي ، والقشر هو الامر الداثر الزايل، واللب الصافي هواللايق بان يتغذى بهالقلوب والجنان في دارالجنان ، والقشر يحرق في اتون جهنم مع الحجارة بالنار المذيبة ، التي وقودها الناس والحجارة ٢٨ فهذه الاية اشارة الى ان عالم النفوس مقهور تحت استيلاء العقول .

۳۶ ـ ذاریات ۶۷ ـ ۶۶ ـ یس ۷۱ ـ ۶۶ ـ یس ۷۱ ـ ۶۶ ـ یس ۸۳ ـ ۶۶ ـ یس ۸۳ ـ ۶۶ ـ یس ۸۷ ـ یس ۸۶ ـ بقره ۲۶ ـ بقره ۲۶ ـ بقره ۶۲ ـ بقره ۲۰ ـ بقره ۶۲ ـ بقره ۲۰ ـ بقره

و قال في حق عالم الأجرام: تبارك الذي بيده الملك في وانظر الـي دقيقة مرعية في اعجاز الوحى الإلهي ، وهي ان الملكوت لما كان اشرف مين الملك، فلا جرم ذكر الأول بلفظ سبحان ، والثاني بلفظ تبارك ، لانكلمة التسبيح تنزيه و تقديس عما لاينبغي ، و اجلال و اعظام كما ينبغي ، و اما صيغة التبرك فمأخوذ من البركة، و هو الخير الكثير، ولاشك ان وجود الاجرام بعدالعقول و النفوس التي حصل فيها التمام والاكتفاء منالخير الكثير و مزيد الافاضة، والملك جميع عالم الاجسام، و هي قشور عالم الارواح الذي هو الملكوت الاعلى و الاسفل ، اعنى العقول و النفوس ، و بيده جميعها ، و هذه يدالله الخاصة به ، لكونها بمعنى صفة قدرته ، و هي فوق ايدي العقول والنفوس ، لقوله: يدالله فوق ايديهم • ٥ و بعدها يدان مبسوطتان بالانفاق، و بعدهما في الوجود الإيدي العمالة باذن الله من القوى النفسانية ، المشار اليها في قوله: مما عملت ايدينا انعاما ٥١ و يده تعالى يتقدس عن ان يكون جوارح جسمانية ، وكذا قلمه و لوحه وكتابه ، بل ما يليق بذاته و صفاته و يداه المبسوطتان هما العقل والنفس، وكلتا يدى الرحمن يمين، لانهما من ناحية القدرة الألهية والقوة الواجبة، و لذلك قال: والسموات مطويات بېمىنە۲۰.

و اما اهلالشمال فهم فى ناحية الإجسام والجسمانيات التى فيها ضعف الوجود و نقصه ، الا ان العقل اقوى من النفس ، كما ان الروح النافذ فى اليد اقوى من جوهره المتحرك ، و اياك و ان تنحط و تهوى فى مكان سحيق من مقام التشبيه ، او ان تنحصر و تحبس ايضاً فى مكان ضيق من مقام التعطيل ، حتى لاتعتقد فى حقه تعالى هذه الاشياء التى نطق بها القران والخبر، فكلا طر فى الافراط ذميم ، فعليك بسلوك الصراط المستقيم ، حتى لاتسبقك غال، ولا يلحقك مقصر، ولوفتحت بصير تك الى مطالعة كتاب الصورة الانسانية المخلوقة على صورة الرحمن ، لشاهدت هذه الكرامات الالهية فى نسخة وجوده ، فان يده الباسطة الى عالم الجود الالهى روحانية ، كما كان

اليد البيضاء لموسى عليه السلام و عصاه ، فان الذات لما كانت من عالم الروحانيين ، فكذا اجزاؤها و صفاتها ، فجزؤها العملى المغربى ، وجزؤها العلمى المشرقى ، كلاهما روحانى ، و كذا قلمه روحانى ، وهو عقله البسيط الاجمالي الذى هو مبدأ تفاصيل العلوم النفسانية ، و كذا لوحه روحانى ، الاجمالي الذى هو مبدأ تفاصيل العلوم النفسانية ، و كذا لوحه روحانى التفصيلية الزمانية ، و من هذا القبيل كتابه المقرؤ يوم القيامة ، لا فى هذا اليوم ، لانه من عالم الغيب ، و هذا من عالم الشهادة ، و لهذا قال تعالى : اقرأ كتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيبا و ذلك الكتاب اما من كتابة الحق كتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيبا و ذلك الكتاب اما من كتابة الحق لاريب فيه ، ان كان المكتوب فيها المعارف الالهية والحقايق الايمانية، اولئك كتب فى قلوبهم الايمان و اما من كتابة الشيطان ، ان كان المكتوب فيها الكذب والبهتان ، كالخيالات الفاسدة والجهالات المعطلة ، والامانى الكذب ومثل هذه الكتب يستحق ان يحترق بالنار، ان كتاب الفجار لفى سجين ، و ما ادريك ما سجين و ويل يومئذ للمكذبين .

## المشهد الثالث أو في اول العوالم، وهو عالم الامر وعالم العقول الصرفة

فاول العوالم عالم العقل ، فاول باب انفتح منه ما هو في غاية العظمة والجلال والاشراق ، لا يمكن في الممكنات اشرف منه واعظم ، بل لاامكان له في نفس الامر، لانه احتجبت ظلمة امكانه تحت سطوح النورالاول ، واختفى ظل ماهيته تحت ضياء الكبرياء ، وهو اول الصوادر و ثاني المصادر ، كأنه شمس عالم العقول ، من حيث ان انوار العقول و اضواء النفوس شعل من نوره و قطرات من بحره ، وهو خليفة الله و مثاله في عالم العقل ، و هذه الشمس الحسى مثاله في عالم الحس ، لقوله تعالى : وله المثل الاعلى في السموات و لقوله عليه السلام : لوكان وجه الشمس ظاهراً لكانت تعبد

۲۲ مجادله ۲۲

٥٣ اسراء ١٤

۲۵ مرسلات ۱۵

٥٥ ــ مطففين ٧ و ٨

من دونالله ، و يسمى عقل الكل والعنصر الأول عندالفلاسفة ، و فى لغة الفهلوية بهمن ، والحكماء المحققون متى اصدروا القول بلفظ العالم يعنون به هو لاغير ، سيما عالم العقل ، اذ الكل لما كان منه ، فكان كله هو و هو كله، و اذ كان هذا حقاً فى واحد من الممكنات ، مع ان هويته بغيره ، فماظنك بهوية قيومية ديمومية احدية .

فلهذا اطلقوا حقا: ان ليس في الوجود الاالله، لأن كل شيء هالك الإ وجهه<sup>0۸</sup> و هو امام الموجودات في قوله : و كل شيء احصيناه في امام مبين<sup>٥٩</sup> و هو امالكتاب في قوله: و عنده امالكتاب ٢٠ و هو العلى الحكيم في قوله: و انه في امالكتاب لدينا لعلى حكيم ٦٠ و هو الحقيقة المحمدية لاشتماله على جميع المحامدالتي يحمد بها الحق تعالى، كما فيقوله صلى الله عليه واله: فاحمده بمحامد لا اعرفها الان، و ذلك لان ظهورها عليه و تحققها به موقوف على قيام الساعة ، فما دام صلى الله عليه واله من عالم البشرية لم يتحقق بها كما هو حقه، و لذلك قال: اول ما خلق الله نوري، و اياه عنى بقوله: اول ماخلق الله العقل، و يقوله: أول ما خلق الله جوهرة فنظر البها بعين الهيئة فذايت اجز اؤه فصارت ماء .... الحديث ، فهذه الأو ليات كلها للعقل ، و لكن بحسب اعتبارات و اوصاف ، فمن حيث انه دراك للإشباء عقل ، و من حيث انه منقوش بنقش خاتم خالقه عزاسمه لوح محفوظ ، اي عن التغير والتبدل ، و حافظ لحفظه جميع مافيه ، و من حيث انه نقاش العلوم على الواح الأرواح الفلكية والعنصرية قلم ، و من جهة انه غاية الممكنات و كمالها ، و خاتم النشات و تمامها، هو الروح المحمدي و نوره ، و منجهة انه قائم الذات بريء عن الحوامل والمحال جوهر مخلوق، من ضوئه الواجبي سائر العقول، و من ظله الامكاني جميع النفوس ، و من ظلمته الحدوثي جميع الاجسام كما نطق به الحديث.

وفي القران ورد في وصفه: و ما امرنا الا واحدة ٢٢ و مع وحدته كل

٥٩ يس ١٢

۵۸ قصص ۸۸

٣١ زخرف ٤

۲۰ رعد ۲۹

نوره و هويمين الرحمن في قوله: والسموات مطويات بيمينه ١٣ و في الحديث عنه صلى الله عليه و اله: يمين الرحمان ملاء سخاء، اي ممتلية فياضة بالذات، و هو ايضاً اسمالله الاعظم، و ساير العقول والنفوس من حروفه، و هي كلمات الله الغير النافذة و افعالها الامرية اللامكانية اللازمانية ، و هو المشار اليه في قوله تعالى: بيدك الخير منه و قديسمي روح القدس، أن عالم القدس كله منه، و هو عرش الله العظيم المجيد الكريم، و هوالذي استوى الرحمن عليه، و هو العرش الذي كان على الماء قبل خلق السمو ات و الأرض بخمسين الفسنة. و لما كان هويده اليمني المطوى بها سماواته العلى ، فلاجرم العقل الاخير قبضته المطوية بها بسيطة الارض يومالقيامة ، و هذا و ان كاناليوم هكذا للمستنصرين ، الا أنه يظهر على الكل يوم التلاق ، يومهم بارزون برزة روحانية من ظلمات برازخ الهياكل الى سناء عالم الملكوت ، فمن كان في هذه اعمى فهو في الآخرة اعمى و اضل سبيلاً ٥ و اقل دليلا ، فمكفوف البصر إذا فتحت باصرته متبرزاً إلى وجهالشمس وحسب ٢٠ إن الشمس قدطلعت الآن، و هو لايدري أن الشمس مازالت طالعة، و لكن ناظرته الآن قدرأت واكتحلت بنورها ، و هذه البرزة من البرازخ هي المسماة موتا ، اذ بالموت يقع البروز الى الله، لقوله: و برزوا للله ٧٠ و منه قوله: و برزت الجحيم لمن يري ٦٨ لأن كل من مات فقد قامت قيامته و حانت ساعته التي عندها يقال له: فكشفنا عنك غطائك فبصرك اليوم حديد ١٩ فحد البصيرة من مواهب الأزل وكذا سدها ، في قوله: وجعلنا من بين ايديهم سداً و من خلفهم سدا فاغشيناهم فهم لايبصرون ٧٠ و لكن هذا التفاوت من جهة تفاوت القوابل و تخالف الاستعدادات الذاتية والمكتسبة ، لا لقصور في ذات الفاعل ، فشمس سعادة الكبرياء والعظمة متى اشرقت من بروج الجبروت ، وانبثت اشعة فيضها على

الموجودات ، و قد برهن في مقامه على : ان العقل جميع الأشياء ، فالعقل

كتايب النواسيت، اثارت من بعضها طيب السعادة و من بعضها فتن الشقاوة ، و اورث لقوم ذكاء و فطنة ، ولاخرين بلادة و غباوة ، بلاضنة و بخل ببياض بيضة اسلام و سواد بلدة كفر ، ماترى في خلق الرحمن من تفاوت للساقية الوجود من بحر الكرامة والجود يسقى بماء واحد ، لكن الناس معادن كمعادن الذهب والفضة ، و مكامن كمكامن الحديد والاسرب ، فيبرز من كل واحد من السنخين بعدان يميز النار بين المغشوش والصاف ، كما قال : ليميز الله الخبيث من الطيب للسراك كامنا ، و يظهر ما كان باطنا ، و يومئذ تبدل الارض والسموات و برزواللله الواحد القهار لله فهذا العقل هوالذي تبدل الارض والسموات و برزواللله الواحد القهار كما ينفجر الصبح من شمس النهار ، والاشعة من الانوار ، والخرارة من صورة النار .

#### المش*هد* الرابع في ثاني العوالم وهو عالم المديرات النفسانية

العالم الثانى عالم النفس، فاول باب انفتح من بحر الجبروت الى هذا العالم، هوالذى يسمى نفس الكل والروح الأمين واللوح المحفوظ والكتاب المبين، و هوالماء الذى كان عليه عرش الرحمن، و هوالماء المذكور فى قوله: و جعلنا من الماء كل شيء حي<sup>3۷</sup> اذ هي عين ماء الحيوة الفوارة الجارية في عالم الاجسام، السارية الى سواقى الاجرام، و هوالمذكور في قوله تعالى: خلقكم من نفس واحدة الذكل النفوس منه استعدادها لقبول الكمالات لاذواتها و حقايقها، و من مواهب كمالاتها فيض الالهام، كما ان فيض الوحى من عطايا عقل الكل، لان الوحى اشرف واشرق من الالهام، وان اشتركا في الاعلام الباطنى، و كذا المنامات الصادقة من فيضها، و هو الماء المذكور في قوله تعالى: انزل من السماء ماء فسالت اودية بقدرها "ك.

و في تفسير ابن عباس رضيالله عنه هو ماء العلم ، و في تفسير بعض

۲۷ ملك ٣ ٢٧ انبياء ٣٠ ٢٧ انبياء ٣٠ ٢٥ رعد ١٧ الحكماء ماء الفيض والجود و كلاهما واحد، و في تفسير بعض القراء: ماء: القران ، والكل متقارب ، و قوله: فسالت اودية بقدرها ، اى النفوس الجزئية يقبل من ذلك الفيض النازل من عند نفس الكل بحسب استعداداتها، ثم ذلك الفيض السارى كالماء الجارى لا لكل محروم ، وسائل في الاودية، قد يفيد لبعض النفوس شكوكا و شبها ، فسماه لسان القران زبداً رابياً ، مثل زبدالبحر الطافي على وجه الماء ، و قد يفيد لبعضها حججاً و براهين قاطعة ساطعة ، و هو الزلال الصافي ، فالزبد للغافلين والزلال للواصلين ، بل هنا مرجات ارفع بحسب صفاء الروح و كدورتها ، مذكورة في مقامها .

#### فصل

العالم الثالث عالم الجسم، فاول باب انفتح من بحر النور الاعظم هوالفلك الاقصى والجرم الاعلى، و يسمى محددا، اذ به يتعين الحدود والجهات المكانية كالفوق والتحت، و بحركته يتحدد الجهات الزمانية كالمضى والاستقبال، وهوالعرش المستوى لنفس الكل، كما انه العرش المستوى لعقل الكل، كما انه العرش المستوى لعقل الكل، وهو عرش الرحمن، و يسمى جسمه جسم الكل، كما ان نفسه نفس الكل و عقله عقل الكل، اذ هوالمعد بحركته اليومية لجميع الاجسام الجزئية لقبول الحيوة والحس، ومن خاصية هذا الجسم ان لامكان له، بل هو كل المكان، و ليس في زمان، لانه الفاعل للزمان بحركته، فهذا شرح كليات العوالم الثلاثة.

وقداطبق الحكماء على وجود هذه العوالم الثلاثة لانزاع فيها ، انما الخلاف في وجود عالم مقدارى غير مادى ، مشتمل على صور معلقة لاشرقية ولاغربية ، بل متوسطة بين العالمين ، و واسطة بين الاقليمين ، اى اقليم الروحانيات و اقليم الجسمانيات ، لانه كخط فاصل بين الضوء والطل ، وكالشفق بين الليل والنهار، وقد تكلمنا في اثباته و برهنا على وجوده العينى ، و عالمه بعينه عالم النفوس الحيوانية الخيالية ، فلا يزيد به عالم اخركما حققناه ، اذالناطقة ذات وجهين ، وجه عقلى و وجه حيوانى ،

اوكل من هذه العوالم الثلاثة قطرات ثلاث من بحر منبع الجود المطلق والمعبود الحق، فالحمدكله ليس الاله، على ما قال: الحمدللة رب العالمين الاالمحمود الحقيقى هو المنعم على الخلق بالاستقلال، و اذ لامنعم سواه، فاليه يرجع عواقب الثناء، وله المحامدكلها، والوسايط معدات لامؤثرات، و انما خصص الاضافة بالربوبية الى العوالم دون الالهية والملكية و غيرها من الصفات العظمى تحقيراً لها و تعظيماً لسلطانه، لان اقل مراتب التدبير التربية.

و اما شرح مبدأ عالم العناصر: فقد اشتهرانه اخر عالم العقول ، وهو العقل الفعال الأخير، واليه الاشارة بقوله تعالى : و اشرقت الارض بنور ربها ألم أن باشراق نوره يخرج النفوس الانسانية من القوة الى الفعل فى باب العقل والمعقول ، وهو الذى قال سيد حكماء العرب امير المؤمنين عليه السلام: ان لله ملكاً له سبعون الف وجه ، له فى كل وجه سبعون الف لسان ، اى كل فيضة من فيضاته وجهله ، ولكل فيض من فيضاته أصور حادثة على المواد مسبحاً لله ، والتقييد بهذا العدد كأنه اشارة الى سلب المحصر عما يحصل له من الصور فى المواليد ، كما قال تعالى : علمه شديد القوى أم و تسبيح كل واحدة منها عبارة عن شهادتها على وحدانية خالقها و موجدها ، كما قال : و ان من شىء الا يسبح بحمده أله و من هذا الملك المقرب يفيض الصور والنفوس النواطق على مواد هذه العالم و ابدانها ، و بهذا الاعتبار يسمى و فى قوله : يلقى الروح من امره على من يشاء من عباده أم و فى قوله : و فى قوله : يلقى الروح من امره على من يشاء من عباده أم و فى قوله الالهى اوحينا اليك روحاً من امر نام أم وهو ابونا المقدس ، و هو والمعلم وعيث قال : و نفخت فيه من روحي أم وهو ابونا المقدس ، و هو المعلم و هو المون المقدس ، و هو المعلم و المنا المقدس ، و هو المعلم و المن قال :

۲۹ فاتحه ۱
 ۲۸ فاتحه ۱
 ۲۸ فیض من فیضانه ن م
 ۲۹ فیض من فی

الشديد القوى ، والمؤيد للإنبياء والاولياء عليهمالسلام بالقاء الوحى اليهم والالهام ، وهو الرسول الكريم ، والمعدود خصاله ، العميم نواله فى قوله : انه لقول رسول كريم ذى قوة عند ذى العرش مكين مطاع ثم امين أو هو جبرئيل على لسان السريانيين ، النازل على قلوب السالكين على قدر استعدادهم وصفائهم و نقائهم ، فللرسل بالكتاب المنير ، وللانبياء بالوحى وشرع المسالك والمناسك ، وللاولياء بالالهام ، وللمؤمنين بصدق الفراسة والرؤيا .

و على الجملة كل ما يجرى في عالمنا هذا من الذوات والصفات والافعال من لدن الحق الأول بواسطته ، اذ هو قلم الحق الأول ، و ارواحنا مثل الألواح ، فكتب اعمالنا بقبضه و بسطه ، و صحايف نفوسنا بطيه و نشره ، وازمة اجالنا بحله و ربطه ، اذ هو قبضة الرحمن ، والأرض جميعا بيده و تحت تصرفه ، و كذا بتعديله و تسويته صورنا في مواد النطف منقوشة، وفرش بساط الأشكال على بسيط الهيولي مفروشة ، هوالذي علم القران والأيمان لقوله تعالى اقرأ و ربك الأكرم الذي علم بالقلم علم الإنسان ما لم يعلم ٨٩.

#### المشهد الخامس فىالنام و فوق التمام والناقص والمستكفى

اعلم ان الانوار المجردة القاهرة ، القاطنين في حظيرة عالم القدس ، اعنى العقول الفعالة ، هي كلمات الله التامات ، لان التام هو الذي يوجد له كلما يمكن له في اول الكون و بحسب الفطرة الاولى من غير انتظار ، وفوق التمام هو الذي يفضل عن وجوده وجود غيره ، و يفيض على غيره لفرط كماله ، وهو واجب الوجود ، والناقص ما يحتاج الى غيره في كماله اللايق بحاله ، ولا يوجدله في اول الفطرة ما يستكمل به ، والمستكفى هو الناقص الذي لا يحتاج في تمامه و كماله الى امر مباين عنه ، خارج عن اسبابه الذاتية و مقوماته ، كالنفوس الفلكية المستكفية في خروجها عن ما بالقوة الى الفعل في حركاتها الشوقية بمباديها الذاتية العقلية ، و كنفوس الانبياء سيما في حركاتها الشوقية بمباديها الذاتية العقلية ، و كنفوس الانبياء سيما

خاتمهم عليه و عليهمالسلام حيث لم يحتج في تكميل نفسه القدسية الى معلم خارج بشرى ، بل يكادريت نفسه الناطقة يضيئى بنور ربه ولولم تمسسه نارالتعليم البشرى لغاية لطفه و ذكائه ، فالعقول المقدسة عنالاجرام هي كلمات الله التامة العليا ، والنفوس المدبرة للسماويات هي كلماته الوسطى ، والنفوس السفلية هي كلماته السفلى ، وكثيرا ما كان يقول شارع العرب والعجم صلى الله عليه واله : اعوذ بكلمات الله التامات كلها ، يشير به الى العقول الكاملة التامة ، التي اعطى لها جميع كمالاتها اللايقة بها في اول الابداع ، بخلاف النفوس والاجرام ، فالاجرام نواقص ابداً ، والنفوس مستكفيات بعضها ، و متوسطات بعضها في الكمال والنقص والعلو والسفالة ، و بعضها ناقصات مستحيلات هالكات كالاجرام .

و هذه المراتب الثلاث يستفاد من قوله تعالى: وكنتم ازواجاً ثلاثة، فاصحاب الميمنة ما اصحاب الميمنة، و اصحاب المشئمة ما اصحاب المشئمة، والسابقون السابقون وهي كالانوار الثلاثة المحسوسة في عالم الأجسام وهي الشمس والقمر والنجوم، فإن هذه الانوار المحسوسة ظلال لتلك الانوار، و طلسمات لتلك الصور، فالشمس مثال للعقل و القمر مثال النفس الفلكية و الكو اكب امثلة النفوس الثلاثة الارضية المختلفة بالصغر والكبر والاشراق والجلاء والنور والبهاء ، و اذ قد تلوت قوله تعالى : وكذلك نرى ابر هيم ملكوت السموات والأرض ليكون من الموقنين ٩١ و فهمت ان المراد من السموات والارض كل الجسمانيات ، و تدبرت في ان ملكوت عالم الاجسام هيي ارواحها كالعقول والنفوس ، علمت ان سير الخليل على نبينا و عليه السلام كان في عالم الروحانيات لا في عالم الجسمانيات ، كما زعمت الغاغة من الناس ، الذين ليس لهم من العلم الظاهر الا الاسم و الرسم ، فضلا عن العلوم الحقيقية الباطنية ، ان سير ، كان في عالم الأجسام ، وكان في حالة سير ، هذا غير عارف بربه ، و هذه زعمه عمياء و بصيرة عوراء ، حيث لم يتفطنوا لقوله تعالى على ما حكى الله عنه : لئن لم يهدني ربي لاكونن من القوم الضالين ٩٢ فان قوله هذا دال على انه عليه السلام كان قبل هذه الحال عارفا بربه مقبلا

عليه بقلبه .

و إنما اشتبه عليه رب عالم الملكوت ، فإنه لما رأى في سيره الباطين تلك الانوار المختلفة بالغلبة والاشراق، والانارة والابراق، والسناء والضياء، والسلطنة والكبرياء، اختلاف الشمس والقمر، والكواكب بالصغر والكبر، دهش و تحير وعن حالته تغير، فغشيه نو رجلال الحضرة واشر اق كمال العزة، فبادر الى مثال الكواكب الذي الروح الأول لعالمنا ، والروح الأخير لعالم القدس ، و اقر بربوبيته ، فلما تفكر و غاص في بحر ماهيته ، واطلع على سر هو يته ، عاين بعينه اليقين افول امكانه و زوال حدوثه ، ترقى من مرقاته الى ما هو اعلاه ، فرأى مثال القمر الذي هو النفس الكلية ، فراها ذات عزة و عظمة و اشراق و ابراق فوق ما للاول اسرع ايضا الى الاقرار بربوبيته ، و في كل هذه المقامات صدر منه الأقرار بالربوبية لإبالالهية ، اعلاماً باز، مر تبة الربوبية ادنى من مر تبة الإلهية، و دليلا على جز مه بانه ما كان الهاً لهقطعاً بل شكاً منه ، بانه هل يصلح لكونه رباً له املا ، وهكذا درجة درجة كان يترقى ممن هو ادون و ادنى الى ما هو اشرف و اعلى، على ما اشار اليه سيدنا و مولانا الى مثل هذه الحالة في مبدأ زمان شهوده و عرفانه بقوله صلى الله عليه واله: انه ليغان على قلبي حتى استغفر الله في اليوم سبعين مرة ، سمى الحالة التي حجبت الفكرة عن الوصول الى المقصود غيناً ، و هو دون الحالة التي هي للاولياء المسماة غيماً في الكثافة والغلظ ، على ما اشار البه بعض السالكين انه يكون فوق رأسي غمامة ، وقد سمعت بان النبي صلى الله عليه واله قبل بعثته كان فوق رأسه سحابة ذاهبة معه اينما ذهب ، ليمنع حرارة الشمس منه صلى الله عليه و اله ، هي سحابة ظلمة البشرية ، الناشية من القوى الطبيعية ، قبل زمان بعثته مانعة من اشر اق شمس الفيض عليه من جناب الملكوت، واغلظ الحجب والنقب، واكثفها ما للمحجوبين المر دودين، المسمى على لسان القران ريناً ، في قوله اعلاما لحال الكفرة والمنافقين ، العاتين عن امر ربهم و رسله ، وهم اهل القرية الظالم اهلها : كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون " الى ان جاوز عالم الامكان و صاح من سكرة

۹۳ مطففین ۱٤

الحيرة واخذته الغيرة ، استغفروندم على ما بدر ، فقال: انى وجهت وجهى للذى فطر السموات والارض حنيفاً مسلما و ما انا من المشركين فنفى الشرك عن نفسه ، يدل على انه كان قبل توجهه الى كعبة الجلال و قبلة الكمال نور الانوار العقلية و مفيض الاثار الوجودية مشركا ، فى قوله: هذا ربى مولان هذا الشرك والاشتباء الواقع فى سير الملكوت ، اشرف من توجيد القاطنين فى عالم الناسوت ، فان مثل هذا التوحيد لاينكره احد ، ولا يختلف فيها ثنان من الانسو الجان، ولئن سألتهم من خلق السموات والارض ليقولن الله من في الأجرام والاجسام السماوية والارضية والشمسية والقمرية كيف يكون فخالق الاجرام والاجسام السماوية والارضية والشمسية والقمرية كيف يكون غريزى للعقول ، فطرى للارواح والنفوس ، فضلا عن افاضل الرفيع عليهم السلام .

و كثيراً ما يفع للسالك عند خمود القوى و ذكاء نارالبصيرة مثل هذا الاشتباه ،كما في قول ابي يزيد عند سكره وانطماسه في بحر نورالجلال ، وقطع نظره والتفاته عن نفسه: سبحاني ما اعظم شأني ، وقول غيره: ليس في جبتي سوى الله ، اما قول الحلاج للاسرار عند استشفافه من وراء الزجاج، وشقه قميص البشرية و رفعه سربال الناسوتية ، فيطوى ولايروى ، و يدر ولاينتشر، فذروه في سنبله الا قليلا مما تأكلون و هذا كله عند كشفهم عن كيفية النفس الناطقة النورانية التي هي باب اول من عالم الملكوت ، و وقوفهم على اسرارها و اثارها ، حيث شبهوها بالحق الاول ، اذ هي مخلوقة على صورة الرحمان ، و هذه الحالة يسمى بلسان الحقيقة فناء في التوحيد، و بلسان المجاز اتحاداً ، و من هذا المقام زلت اقدام الحلولية والنصارى ، فضلت افكارهم وافهامهم فصاروا حيارى ، و تراهم سكارى و ماهم بسكارى، ولكن عذاب الله شديد معرفة ماهيته ، فمن تاب عن هذا المقام و رجع عن له الالهية ، وغفلوا عن معرفة ماهيته ، فمن تاب عن هذا المقام و رجع عن

٥٥ انعام ٧٧

۹۷\_ یوسف ۶۶

ع ۹ انعام ۹۷

۹٦\_ لقمان ۲٥

هذا الكلام ، فهوالموحد المعتقد ، اعتقاد ابى يزيد ، والمؤمن الموقن ايقان الحسين الحلاج ، و من اصر واستكبر عليه اصرار ابليس على ترك سجوده والخروج عن امر معبوده ، فهو الملحد المعتقد اعتقاد فرعون و نمرود ، حيث قال: انا ربكم الاعلى ٩٩ و ما رجع عن مقاله ولا تغير عن حاله .

# و هاهنا دقيقة اشر اقية

و هى ان الخليل عليه السلام بدأ في سيره باصغر الانوار الملكوتية ، التى مثاله الكوكب، و هو نفسه الناطقة اوالروح الاخير، ثم باوسط الانوار الذى مثاله القمر، و هوالنفس الكلية ، ثم باعظم الانوار الذى مثاله الشمس، وهوالعقل الكلى ، و هذا الترتيب السلوكي والنسك التعليمي خلاف الترتيب الكائن في الوجود العيني ، فان اول ما خلق الله العقل الكلى ، ثم النفس الكلية ، ثم النفوس الجزئية تنبيها على كيفية سير '' السلاك و ترتيب النفوس الجزئية تنبيها على كيفية سير '' السلاك و ترتيب الأولى ، والترتيب العروجي الصعودي الشهودي رجوع الى الفطرة الاصلية ، فالقوسان نصفا دايرة ، ينعطف اخرها الى اولها ، و ينعكس نهايتها الى بدايتها ، فطريق السير للعقول البشرية الهيولانية هوالتدرج من الاصغر الى الاكبر، والترقي من الاضعف الى الاقوى ، لان الانسان لكونه مخلوقا من الاكبر، والترقي من الاضعف الى الاقوى ، لان الانسان لكونه مخلوقا من روحا وبدناً ، ضعافة ابصار الخفافيش بالنسبة الى جمال الشمس ، تذوب عن ادراك جمال كبرياء الجلال ، فاذا ابتدأ بالاقوى ، تلاشي وانطمس و وقع ادراك جمال كبرياء الجلال ، فاذا ابتدأ بالاقوى ، تلاشي وانطمس و وقع في بحر الحرق والغمس ».

۱۰۰ سیرن ل

۹۹\_ نازعات ۲۶

۱۰۱ نساء ۲۸

<sup>\*</sup>والى مثل السلوكالخليلى والنسكالابراهيمى اخبرالمعلم الصالح والحكيم الالهى والفياسوف الربانى افلاطون العظيم عن نفسه ، حين سأل عن وصوله الى ماذا فقال : انى حللت ثلاث سموات ، سماء الطبيعة و سماء النفس و سماء العقل ، فاردت العروج الى مافوقها فجذبتنى الطبيعة المشوشة التى هى جبلالطور ، المانع بينه و بين محبوبه ، فانجذبت اليها ، واراني

#### دقيقة اخرى

نظير هذا التدرج في السلوك الشهودي والنسك العقلي الصعودي ماوقع لنبينا صاحب المقام الجمعي، صلى الله عليه واله بعد ان سلك مراحل الكون و تم سيره الي الله، وشرع في سيره في الله، حيث قال في سجوده وخضوعه لمعبوده: اعوذ بعفوك من عقابك، و اعوذ برضاك من سخطك، و اعوذ بك منك، فالأول اشارة الى توحيد الافعال، والثاني الى توحيد المفات، والثالث الى توحيد الذات، و في هذا المقام هلك جميع الإغيار، و ليق في الوجود الا الواحد القهار، فلا حامد له اليوم، و لا مثنى عليه الاذاته على ذاته، فلذلك عقب ذلك الكلام بقوله: لااحسى ثناء عليك، انت كما اثنيت على ذاتك، لان الصفات ايضاً مستهلكة كالافعال في الذات، فلا يمكن الثناء على شيء الا على الذات الاحدية، دون الصفة والفعل، فلا يمكن الثناء على شيء الا على الذات الاحدية، فانظر الى تفاوت المراتب في السلوك، الواقع من موسى بن عمر ان و خليل الرحمن و حبيب الله سيد الانس والجان صلوات الله عليهم.

## المشهد السادس في ذذ من احوال الجواهر الملكوتية

هذه الجواهر الزواهر الشريفة المسماة عقولاً و نفوساً و غيرها ، لما

العقل ان ليس هناك مسلك ، فمن العجزابت ، لامن التوانى ، لانالانسان فى حد العجز و هذا العجز غاية معرفته كما قيل : العجز عن درك الادراك ادراك : شعر

ارى ماء ولى عطش شديد ولكن لاسبيل الىالورود

فهل هذه المراتب الثلاث المحكية عن العظيم الحكيم والعارف الشريف الكامل الاماحكى الله تعالى عن خليله السالك في مسالك ملكوت السموات والارض عند قطع المنازل والمراحل، حتى اعترف بعجز نفسه بعده فقال: و انى وجهت وجهى للذى فطر السموات والارض ، وهل الكواكب الاسماء الطبيعة والحس ، والقمر سماء النفس ، والشمس سماء العقل ، فمذاهب الناس كلها منازل على صراط الدين السمى .

هذه الفقرة الى . . . صراط الدين السمى ليست فى النخستين المخطوطتين، و يمكن ان يكون تعليقة و توضيح على هذه الفقرة، و لهذا وضعناها فى الحاشية و اللهاعلم بحقايق الامور.

كانت بحسب حقايقها و اسناخها عرية عن المواد، بريئة عن القوة و الاستعداد، وجب ان يكون احوالها سيما العقول ، خلاف احكام الماديات الواقعة في عالم الحركات و الانفعالات .

الحكم الاول: انها غير زمانية ولامكانية ، و ليس لها مع قطع النظر عن مبدأها و جاعلها الا العدم ، فاما وجودها فهو نور من انوارالله المعنوية، و اثر من اثار مبدعها القيوم ، و ليس لها تجدد وانقضاء ، اذ ليس عند ربك صباح ولامساء، ولوكان كل موجود حادثاً في زمان، لكان للزمان زمان اخر، فلزم هاهنا ازمنة لانهاية لها ، و هذا بديهي البطلان .

الحكم الثانى: انها سيما العقول ابدية غير قابلة للفساد ، لانها ليس من العالم ، بل هى حقايق ما ، عندالله ، ولان حدوث عدمها كحدوث وجودها لوفرض ، مفتقر الى مادة ، ولان كل ما فيه قوة ان يبطل ، و فعل ان يبقى، ففيه قوة ان يبقى ايضاً ، فيتركب ذاته من جهتى القوة والفعل معاً.

الحكم الثالث: ان تفاوت الهويات العقلية والانيات النورية تفاوت بحسب الاشد والاضعف، مع اتفاق الجميع في الحقيقة الوجودية، اذالوجود بما هو وجود حقيقة بسيطة نورية خارجية، لا يعرضها الكلية والنوعية والجنسية وغيرها من المعقولات الثانوية والمفهومات المنطقية، اذ ليس للوجود صورة ذهنية يطابقه، والالكان للوجود وجوداً و ماهية، و هذا محال.

وقد اشرنا سابقا الى ان المفارقات كلها وجودات لاجنسلها ولافصل، لكونها بسيطة الحقيقة، وكل نوع متكثر الافراد لابدان يكون متعلق الوجود بالمادة و غواشيها، فما لامادة له لا شركة له مع غيره في نوع، فكل ما وجوده وجود مفارق، ينحصر نوعه في شخصه.

و اعلم ان الارواح البشرية والحيوانية بالنسبة الى ارواح الملائكة واملاك الافلاك ، بل ملاكها و اربابها كاجسادهم بالاضافة الى اجساد الافلاك ولوانفتح لك باب معرفة الملائكة ، لرأيت هذه الارواح الجزئية كسراج اقتبس من نار عظيمة طبقت العالم، وتلك النار العظيمة هى الروح الاخر من ارواح العالم ، ولارواح الملائكة ترتيب، وكل واحد منها منفرد بمرتبته،

ولا يجتمع في مرتبة واحد اثنان ، و شرح هذا طويل ، بخلاف الارواح البشرية المتكثرة حسب تكثر الابدان ، من اتحاد النوع والرتبة والاصل . و اما الملائكة فكل واحد نوع برأسه ، و قد اشار القران الى هذا المعنى في غير موضع نحو قوله تعالى حكاية عن الملائكة : و ما منا الاله مقام معلوم ٢٠٠ اى كل واحد منا لايتجاوز عن مقامنا المقدر لنا ، و نحو قوله : و انا لنحن الصافون ٢٠٠ لتجرد وجودها عن الماهية فضلا عن المادة ، و قال صلى الله عليه واله في شأنهم : فالراكع منهم لايسجد ، والقائم لايركع الى يوم القيامة ، و في عبارة نهج البلاغة لسيد الموحدين على عليه السلام : فمنهم ركوع لايسجدون ، و سجود لايركعون ، و هذا الحديث تفسير قوله تعالى لابراهيم الخليل عليه السلام : وطهر ايتى للطائفين والقائمين والسركع السحود ٢٠٠٠ .

الحكم الرابع: انها علل للإجسام الفلكية فضلا عن العنصرية ، و اما النفوس فهى تسخرها بالتحريك ، فللنفوس نظران: نظر السالعلل العقولية لاستمداد الفيض والرحمة منها ، ونظر الى الاجسام بالتحريك للاستكمال ، فهى يستفيض من ارباب وجودها ، و يفيض على هياكلها ، و للعقول نظر واحد الى مبدعها فقط ، لاينظرون الى انفسهم من حيث كونهم عبيداً له مقهورين تحت قهره و في يد تصرفه و امره ، فضلا عن غيرهم ، بل عباد مكرمون ، و في الخبر: ان لله عباداً ما نظروا الى الدنيا مذخلقهم، فالدنيا عالم الاجسام وهم لايلتفتون اليها ، و حقق من هذا صدق قول النبي طلى الله عليه واله: ان الله مذخلق الدنيا ما نظر اليها ، لانه اذا كان له تعالى عباد مكرمون غير ملتفتين اليها لخبثها وطهارتهم ، فبان لايلتفت اليها خالقهم و مبدعهم مع كماله و نقصهم لكان اولى ، و لهذا قال صلى الله عليه واله: الدنيا ملعونة ، ملعون ما فيها الا ماكان لله منها ، اى الا القدر الذي يعين على التوسل الى الحياة الباقية ، فان الدنيا مزرعة الاخرة .

الحكم الخامس: ان العقول كلها انوار صرفة والاظلمة فيها اصلا، الا

۱۰۳\_ صافات ۱۳۵ ۱۰۵\_ العقل ن م

انها متفاوتة في النور ، والنور السابق منها سبب و منشأ للنور اللاحق و غاية و كمالله ، وكل لاحق عكس للسابق ، لاتفهم هذه العلية والمعلولية بين هذه الجواهر الا بان تتصور في نفسك مثالا من المحسوس ، و هو ان ضوء الشمس متى وقع على القمر ، ثم ينعكس منه على المراة ثم منها على الماء ثم منه على الجدار ، فهذه الانوار بعضها نور الشمس و بعضها عكسها و بعضها عكس عكس عكسه ، وهلم جراً الى اخر المراتب ، فكما ان النور اقوى و اشرق من عكسه ، فعكسه اقوى و اشرق من عكس عكسه، فالعقول والنفوس كلها انوار وعكوس، والاجسام الفلكية والعنصرية كلها ظلال ، و اشرف العقول و اشرقها هوالعقل الاول ، والنور الأقرب الذى انبجس من بحر الجود ، و تنفس صبح نفس الرحمن من شمس الوجود ، الذى هو نور الانوار و مفيض الاثار والاسرار ، و هو ينبوع النور ومشرق الظهور و ولى الامور ، واخرها عكس الكل ، و اوسطها نور بالنسبة الى عكسه الذى قوقه ، فهذا هذا .

#### تنبيه تمثيلي

قد عرفت عالمى الملك والملكوت ، اللذين هما اثران من اثارانوار الجبروت ، و بحران من بحار اثار اللاهوت ، ولكن ما يستوى البحران ، هذا عذب فرات سائغ شرابه '' أى بحر الروحانيات الذى هو زلال صاف واف ، ولشرب العقول والارواح كاف شاف ، اذ هو لب لاقشر فيه ولا حشو مادة ، و هذا ملح اجاج ، أى الذى هو زبد كدر جفاء و غثاء ، اذ هو قشر كله و مادة لالب فيه ، فالعذب لب الاجاج ، كما أن الاجاج قشر اللب ، فلهذا سمى العقل لبا ، و يجرى من كل من البحرين نهران عظيمان ، أما من بحر بحر الجسمانيات فجيحون العنصريات و سيحون الفلكيات ، و أما من بحر الروحانيات فنيل العقول العالية و فرات النفوس السافلة ، و هذه الانهار الربعة تجرى فى الجنة التى وعدالمتقون ، و هى انهار من العيون الاربعة التى هى العلوم الاربعة ، المنطقيات و هى الماء الغير الاسن، والرياضيات التى هى العلوم الاربعة ، المنطقيات و هى الماء الغير الاسن، والرياضيات

و هى انهار من لبن لم يتغير طعمه ، والطبيعيات و هى انهار من خمر لذة للشاريين ، والالهيات و هى انهار من عسل مصفى ، لانه صفى عن شمع القشر ، اذالالهيات لباب العلوم ، كما ان الاله لب الوجود ، ولكل من البحرين سفينة ولهاراكب ١٠٠٠ .

اما راكب بحر المعقو لات فهو العقل، و سفينته القوة النظرية الفكرية، و اما راكب بحر المحسوسات فهو الوهم ، و سفينته القوة المتخيلة ، فقد مرج البحرين يلتقيان بينهما برزخ لايبغيان ١٠٨ والبرزخ هو الحايل بين الشيئين وهو الخيال ، فانه كالجبل الحايل بين عالم المعقول و عالم المحسوس ، ولولاه ما منع موسى بن عمر أن عن رؤية الحق، و غياية هذه السباحة والسياحة ، و هذا السفر في البر والبحر هوالتولي شطر كعبة المقصود ، والتوجه الى ولى الخير والجود ، و حاصل هذه التجارة التي لن تبور هو بذل متاع هذا الوجه الفاني ، و اخذ العوض من الوجه الباقي ، فما عندالله خير للابر ار ۱٬۹ و هذا الوصول الى كعبة المقصود وجهة المأمول، لإيمكن الا بالسير الحثيث العلمي الباطني بقدم التفكر والتدبر ، لابمجر د حركات البدن، التي لايوجب الا متاعب السفر، دون تحصيل الزاد والمتاع للمعاد، نعم: الفائدة في العمل البدني والفكري، هي تصفية المراة وازالة الخبث و هي امر عدمي، و انما المطلوب المقصود هو صورة وجه الوجود، و من عمل بما علم ، و رثه الله علم ما لا يعلم ، و العمل بالمعلوم هو التفكر فيه ، يتمرين القلب و تخميره و تليينه و تخشيعه و تخضيعه مرة بعد اخرى و كرة بعد اولي، حتى يزيد للنفس جلاء وضياء و اشراقاً و اعتباراً و نوراً واستبصاراً ، و لهذا قال صلى الله عليه و اله: تفكر ساعة خير من عبادة ستين سنة لم يتفكر فيها، و مثله قوله تعالى: ليلةالقدر خير من الف شهر ١١٠ اي ينتهز فيها نظرة الي

۱۰۷ حده الفقرة تفصيل و تأويل لاية ١٥ من سورة محمد : مثل الجنة التي وعدالمتقون ، فيها انهار من ماء غير اسن و انهار من لبن لم يتغير طعمه ، وانهار من خمر لذة للشاربين ، وانهار من عمل مصفى .

١٩٨ - آلعمران ١٩٨

صورة المعشوق ، الذ من صرف العمر مدة مديدة في التردد في ساحة داره ، و قال صلى الله عليه واله : لباب مدينة علمه : يا على ، اذا تقرب الناس الى خالقهم بانواع البر، تقرب اليه بانواع العقل تسبقهم ، يعنى اذاعنى الناس انفسهم في تكثير الخيرات البدنية ، فانت عن نفسك في تكثير العلوم حتى تسبقهم كلهم .

قال ابوعلى بن سينا: و هذا الخطاب منه صلى الله عليه و اله انما يليق و يستقيم لعظيم كريم مثل على العالى عليه السلام حيث كان بين الناس كالمعقول بين المحسوس، فتحدس من هذا ان المقصود من العبادات الشرعية و الأحكام، كالقيام والصيام و ساير الأوضاع الدينية انما هوالفكر فيها ، من حيث انها تعبد للمعبود الحق ، و قربان للاله المطلق ، لاحركة الاركان ولقلقة اللسان، لانالله غني عن حركات الناسكين ، كما انه بريء عن اعتقادات المشركين ، لن ينال الله لحومها ولا دماؤها ولكن يناله التقوى منكم ١١١ ليس البر بان تولوا وجوهكم قبل المشرق والمغرب، ولكن البر من امن بالله واليوم الاخر ١١٢ وافسد مفاسد هؤلاء العميان تصور خيالات اولياء الشيطان ،كما زعم بعض اصحاب الخلوات ، يقعدون فيها و يلعبون من وراء سجف الخيال، بلعب صور خيالات الاشكال و يستعبدون بخيالات سحرة اوهام اهل الضلال، و يمثلون تماثيل اصنام العاكفين على باب الاجسام وعتبة عالم الظلام، معتقدين أنها مثل الحقايق الألهية والصور المفارقة النورانية ، من الله و ملائكته وكتبه و رسله ، و توهمون المريدين المردودين ، الذينهم مردة الشياطين ان ما يخيله الانبياء عليهم السلام من تصوير حقايق الاشياء كان من امثال ماشاهدوه و تخيلوه رجماً بالظن، ان بعض الظن اثم، و هذا الظن كل الاثم وكله اثم ، بلهم في شك يلعبون١١٣ حيث غفلوا عن لوم ابراهيم عليهالسلام على عبدةالاصنام بقوله: ما هذه التماثيل التي انتم لها عاكفون١١٤ بل دعا ربه ان يجنبه و بنيه عن عبادة الاصنام في قوله: واجنبني و بني ان

١١١ حج ٣٧

نعبدالاصنام، رب انهن اضللن كثير ا من الناس١١٥٠.

و لما اتاه الحجج والبينات ، و ارتفع عن الخلق بكثير الدرجات ، كما قال تعالى و تلك حجتنا اتيناها ابرهيم على قومه نرفع درجات من نشاء ان ربك حكيم عليم ١١٠ قال لابيه و قومه : يا ابت انى قدجائنى من العلم ما لم يأتك فاتبعنى اهدك صراطا سويا ، ياابت لاتعبد الشيطان ان الشيطان كان للرحمن عصيا ١١٠ و لما زالت هذه الحالة عن سيدنا عليه واله السلام تبجح به تبجحا ١٦٠ فقال : اسلم شيطانى على يدى ، فلا يأمرنى الا بخير ، فالضالون المكذبون لا كلون من شجر من زقوم فمالئون منها البطون ٢١٠ و هى شجرة المتخيلة التى طلعها كأنه رؤس الشياطين ٢١٠ فمالئون بطون نفوسهم الخبيثة من ثمر اتها و محصولاتها ، التى لا تسمن ولا تغنى من جوع الجهل و عطش، من ثمر اتها و محصولاتها ، التى لا تسمن ولا تغنى من جوع الجهل و عطش، فيضلون عن سبيل الحق و يضلون مريديهم بانواع الحيل والايهامات ، فيضلون عن سبيل الحق و يضلون مريديهم بانواع الحيل والايهامات ، وشتان لوصولهم الى اعلى المقامات ، التى هى مقام المعجزات والكر امات ، وشتان

۱۱٦ـ ابراهيم ٣٦

۱۱۸ ـ انعام کم

١٢٠ تبجح بتقديم الجيم على الحاء اى فرح

۱۲۲ ـ صافات ۲۰

١١٥ - ابراهيم ٣٥و٣٣

١١٧. حج ٥٣ و٥٥

۱۱۹ مریم ۲۴ و ۶۶

۱۲۱ ـ واقعه ۵۱ و ۵۲

مابين دعابة شيطان الخيال و نهاية وجدان ارباب الكمال.

# المشهد السابع في ذكر اسباب الموجبة للكرامات والمعجرات و خوارق العادات

واعلم ان الاسباب الموجبة لهذه الاثار ثلاثة ، صفاء في النفس ، و قوة في العقل النظري بالغة الى حدالكمال ، وضعف في سلطان المتخيلة .

اما الاول فهو ان النفس من سنخ الملكوت كمادريت ، والملكوتيون علل بالطبع لما يجرى في عالمنا من الاكوان والصور الحادثة ، فالحوادث الارضية منقادة لها طوعا و كرها ، فالنفس التي هي شعلة منها تؤثر مثل تأثيرها على حسب طاقتها ، لان الشعلة من النار يفعل في الاحراق مثل فعلها ولكن على قدرقوتها، وأول اثر من اثاره يظهر في مملكته الخاصة وهي بدنه، فان القوى كلها مسخرة تحت يده و تصرفه ، و هذه الحالة تجدها كل نفس في ذاتها وجدانا ضروريا ، حيث خلقت قوى البدن مجبولة على طاعتها، مفطورة على خدمتها ، لا تستطيع لها خلافاً ولا عليها تمردا ، فاذا امرت القوة الغضبية لدفع القوة الشهوية باحضار مشتهاها احضرته ، و اذا امرت القوة الغضبية لدفع ما يؤلمها دفعته ، هذا تأثيرها في ملكوت القوى .

و اما تأثيرها و سلطانها على مملكة الاعضاء: فاذا امرت العين للانفتاح انفتحت، و اذا امرت اليد للانقباض انقبضت حتى قبضت، فاذا امرت الرجل للحركة تحركت، و اذا امرت اللسان بالكلام و جزمت الحكم به تكلم، و هكذا ساير القوى والاعضاء، التي مسخرة لها تسخير الملك والملكوت لخالق الارض والسماء، لايستطيعون لها خلافاً و تمرداً، لايعصون الله ما امرهم و يفعلون مايؤمر ون ١٢٣٠.

و اذا كان هذا واقعاً ، فمن الجايز القريب الوقوع ان يقع نفس كبيرة خبيرة بالاحوال الغايبة الخارجة عن مملكتها، بل علية قوية على تدبير مملكة اطول واعرض منها، فيستوعب سلطان تسخيرها و تدبيرها لغير بدنها، بل تصير حملة العالم الارضى كبدنها ، فيتعدى نفوذ سلطنتها الى هيولى عالم الكون

والفساد فيطيعها ، كما كانت مطيعة للنفوس العالية تارة بالتسخين فتلبسها صورة النار ، و مرة بالتبريد فتلبسها صورة الماء ، و دفعة بالتبييس ، فيكسوها صورة الارض ، و اخرى بالترطيب ، فيعطيها صورة الهواء كما انقلب نار اراهيم عليه السلام بامر خالقها لقوله تعالى : يا ناركوني برداً و سلاما على ابراهيم <sup>۱۲</sup> و هذا المقام يسميه الصوفية مقام كن ، كما قال تعالى في الحديث القدسي : يابن ادم خلقتك للبقاء ، و انا حي لااموت ، اطعني فيما امرتك ، و انته عما نهيتك ، اجعلك مثلى حيالاتموت، انا الذي اقول لشيء كن ، فيكون و جميع الاكوان الثلاثة <sup>۱۲</sup> في هذا العالم من تصورات المبادي الروحانية و النفوس العالية ، بل من الجايز الواقع وجود نفس علية جلية يتعدى حكمها الى فلق اليم ، و الي التصرف لعالم الافلاك بالخرق واللم ، والشق والضم ۱۲۰ على ما يعرفه اهل الحق .

و نقول من الرأس: ان النفوس منقسمة الى عالية نافذة الحكم فى اعظم الاجرام، والى سافلة نافذة الحكم فى اصغرها واحقرها، كنفس النملة والذرة المدبرة لجرمها، و الى ماهو متوسطة بينهما، كنفوس الحيوانات الكاملة، ثم النفوس السفلية ينقسم الى ناطقة و غير ناطقة، ثم الناطقة ينقسم الى ماهو فى غاية الكدورة والخسة، فى غاية الشرف والعلو و الاشراق، والى ما هو فى غاية الكدورة والخسة، و بينهما اوساط لا يحصى متفاوتة فى العلووالسفالة، و غير الناطقة ايضاً متفاوتة تفاوتا كثيرا بين اعلاها التى تلى ادنى النواطق، و ادناها التى تلى الطف الاجرام، مراتب متفاوتة لا يعد ولا يحصى، و هذا كما ان المعدنيات والارضيات تنقسم الى صورة شريفة فى جنسها غاية الشرف كالياقوت مثلا، والى خسيس بالغ فى الخسة كالنفط والقطر ان ٢٠١ والى متوسطات، والجرم متى كان اصفى و انور، كان احكم وابقى، و متى كان اظلم واكدر كان افنى، متى كان اصفى و انور، كان احكم وابقى، و متى كان اظلم واكدر كان افنى، كما دريت فى السموات و الارضيات.

اولا ترى ان الياقوت والذهب لكونها اصفى وابسط ، خرجا من النار

١٢٥ الناشية ن م ل

۱۲۶ انبیاء ۲۹

١٢٦ الصم ن م ل

ابردو اسلم ، كماكان جرم ابراهيم عليه السلام حيث خرج من النار برداً و سلاماً ، لكونه سليم القلب عن نارالشهوة و لهب الغضب ، بخلاف حال المجرمين المقرنين في الاصفاد ، سراييلهم من قطران و تغشى وجوههم النار ١٢٨ و اذا عرفت هذا في الاجرام فاعرف مثله في النفوس ، بل الوجود كله منقسم الى الاشد والاضعف ، اقساماً غير متناهية بالقوة او بالفعل ، و هذه الخاصية لجوهر النفس ، الموجبة للاثار الغريبة والاحوال العجيبة ، المخالفة للعادات المألوفة ، ليست مكسوبةمن اختيار الخليقة ، بل من المواهب الربانية ، فلهذا اخطأ من ظن ان النبوة كسبية ، بل عطائية موهبية ، كما قال لسان العرفاء ، ناظم جوهر الاولياء :

دولت آنست که بیخون دل آید به کنار

ورنه باسعى وعمل باغجنان اينهمه نيست

و لذلك قال سيد الخلق صلى الله عليه واله : انا سيد ولد ادم ولا فخر، اد الفخر بالكسبيات الاختيارية ، لا بالموهبيات الاضطرارية .

السبب الثاني الموجب لخوارق العوايد هو القوة النظرية، وهي ايضاً منقسمة الى بالغة حد الكمال، و ناقصة فيه، والبالغة تنقسم الى ما يحتاج الى تعليم بشرى كما هو اكثر، وهم منقسمون الى ما يتعلم سريعاً، والى ما يتعلم بشرى، بطيئاً على مراتب غير محدودة، و الى ما هو غير محتاج الى تعليم بشرى، بل يفهم الاشارات الفايضة من الجنبة العالية الشريفة والعتبة المنيفة، كما قال: يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار ١٢٩ اى معلم من نوع البشر، ولابدلنوع الانسان من شخص هذا شأنه، اذ لوافتقر كل واحد منهم الى معلم بشرى، لتسلسل الامر الى ما لايقف، فلا يحصل علم ما فيمايين الخليقة البشرية، اذا الموقوف على ما لايتناهى من الاشخاص لا يدخل في دايرة الوجود، فلابد الموقوف على ما لايتناهى من الاشرات باطن نفسه، و هو عقل من العقول الزاهرات، اما دفعة واحدة كما قال النبي صلى الله عليه واله: رأيت ربي في الحسن صورة، فقال يا محمد: فيم يختصم الملاء الاعلى؟ فقلت: انا ما اعلم يارب، فوضع يده بين كتفى فوجدت بردها بين ثديى، فعرفت ما يبن السماء

والارض، و ذلك انما يكون بجذبة روحانية توازي عمل الثقلين، فطوي صلى الله عليه و اله بساط الكونين و بلغ قاب قوسين ، فوقع في قلبه المنور ينور ربه محصول لحظة واحدة لعين عقله المقدس الى الحدود الوسطى بين سلسلة الوجود من لدنه الى اول الأزل ، فيصب في صدره و ينفث في روعه علم ماكان و علم مابقي الى يوم القيامة ، مثل ما علم ادم الاسماء كلها، و مثل ما قال صلى الله عليه واله: زويت لي الارض كلها ، فاريت مشارقها و مغاربها، يعنى ارض الوجود ، و هي ارضالله الواسعة التي هـو وامته مـأمورون بالمهاجرة فيها الى ذات المعبود، و اما على تعاقب الأزمنة والأوقات، فيقع التنزيل والأنزال على حسب المصالح والمناهج، كما قال تعالى: نزل به الروح الامين على قلبك ٣٠٠ وقوله: قل نزله روحالقدس من ربك بانحق ٣١١ رداً على من قال: انما يعلمه بشر ١٣٢ و على من قال: انما انت مفتر ١٣٣ و من قال: اساطير الأولين اكتتبها فهي تملي عليه بكرة و اصيلاً الله و قال تعالى ردا عليهم: وما ينطق عنالهوى انهوالأوحى يوحى علمه شديد القوى ذومرة فاستوى و هو بالافق الاعلى ثم دني فتدلى فكان قاب قوسين او ادني ٣٥٠ و ابلغ من هذا في الردعليهم من القول بالتعليم البشري، حيث اسند التعليم الي ذاته بلاو اسطة روح القدس ، قوله تعالى : فاوحى الى عبده ما اوحى ما كذب الفؤاد ما رأي ١٣٦ و قوله: قل انزله الذي يعلم السر في السموات والأرض٢٣٧ اي كل العلوم فابض منه بلاوسيلة احد من الخليقة، و هاهنا ضلت الجهلة والارذال ، و أهل الأباحة ، حيث قالوا: لأبد لكل أحد في معرفة الصانع و ملكوته الى هاد مرشد و شيخ قايد يقوده ١٣٨٠ اليه ، هذا غاية غوايتهم تمثلت بصورة الهداية ، و كمال ضلالتهم تخيلت بخيال الرشد والدراية ، ذلك مبلغهم من العلم ١٤٠٩ أن يتبعون الا الظن و ما تهوى الانفس ١٤٠ فكم من ملك

> ۱۳۱ ــ نحل ۱۰۲ ۱۳۳ ــ نحل ۱۰۱ ۱۳۵ ــ نجم ۳ الی ۹ ۱۳۷ ــ فرقان ۲

۱۳۰ ــ شعراء ۱۹۳ ۱۳۲ ــ نحل ۱۰۳ ۱۳۲ ــ فرقان ٥ ۱۳۲ ــ نحه ۱۰ ه ۱

۱۳٦ ــ نجم ۱۰ و ۱۱ ۱۳۸ ــ بقودنا ن م ل

١٤٠ نجم ٢٣

فى السموات لا تغنى شفاعتهم شيئًا الألك فكيف شفاعة الشيخ الكبير والمعلم الضرير ، لعمرك ما هذا الاكقول من يقول: انما يعلمه بشر المول من يقول من يقول: اساطير الاولين اكتتبها و هى تملى عليه الله شيخهم كبير، ولكن كبئر معطلة ، و هو القلب الاسود كالبئر المظلم الخالى عن نور الحق ، و اما القصر المشيد فنقيضه، وهو القلب المؤمن المشيد بالمعارف الحقة الحقيقية، سالكهم هالك ، و دليلهم ذليل ، و قايدهم بايد ، يقودهم شيخ هم الماكم كمن يقوده اعمى في ليل مدلهم : شعر

اذا كان الغراب دليل قوم فمسلكهم طريق الهالكينا

و اما النفوس الناقصة في القوة النظرية ، فينقسم الى مالا يعقل اصلا، لهم قلوب لا يفقهون ألا تقساوة قلبه ورين طبعه ، كالحجارة او اشد قسوة ، و ان من الحجارة لما يتفجر منه الانهار ألا و هذا الانسان قرين الحجارة التي هي وقود النار الكبرى ، التي وقودها الناس والحجارة ، و هذا بازاء الذي يكاد زيته يضيء بلا مساس من نار ، اذ هو كالمراة المجلوة يتجلى فيها جلايا الحقايق كلها ، كما ينطبع الصور المحسوسة في المراة ، و تلك المراة المجلوة هو الجام المسمى عند عظماء الفرس و اهل الاشراق بجهان نما ، اذ يطلع بها على هيئة الوجود كله ، مطالعة من نفسه ، كما اشار اليه عمر الخيام:

در جستن جام جم جهان پیمودم

روزی ننشستم و دمی نغنودم

ز استاد چو وصف جام جم بشنودم

خود جام جهان نمای<sup>۱٤۷</sup> عالم بودم

والى ما يعقل ولكن بصعوبة ومشقة، بل نرى من المتعلمين ما يزجي١٤٨

۱۶۱ ــ نجم ۲۹ ــ نحل ۱۰۳ ــ ۱۶۲ ــ نحل ۱۰۳ ـ ۱۶۸ ــ نجم ۲۹ ـ نجم ۱۹۸ ـ ۱۶۶ ــ نحل ۱۰۳ ـ ۱۶۵ ـ ای النجیف والرقیق ۱۶۵ ــ اعراف ۱۷۹ ـ ۱۶۹ ـ بقره ۷۶ ـ ۱۶۹ ـ بقره ۷۶ ـ ۱۶۹ ـ نقره ۷۶ ـ ۱۶۹ ـ نقره ۷۶ ـ ۱۶۹ ـ نقره ۱۹۶ ـ ۱۹۹ ـ ۱۹

۱٤٧ــ و من جم ن م ، جم من ن ل

۱٤٨ ای یکتفی ،کیف تزجی ایامك ایکیف تدفعها

طول عمره في البحث والتكرار اناء الليل واطراف النهار ، ثم يرجع بخفي حنين ، مطرحاً للعار والشين و هم المذكورون في قوله تعالى : قل هل ننبئكم بالاخسرين اعمالا ، الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا و هم يحسبون انهم يحسنون صنعا أدار و هذه الصعوبة على مراتب غير محصورة ، حسب تفاوت النفوس في جمود الفطرة و خمود نار الطبيعة و تبلد الذهن و غشاوة البحيرة و قساوة القلب ، بعضها كمثل الحمار يحمل اسفارا أو بعضها كالانعام بل هم اضل أو بعضها كالموتى و بعضها صم بكم عمى فهم لا يعقلون أنك لا تسمع الموتى و لا تسمع الصم الدعاء "و بعضها كالحجارة الله قسوة أدار و بعضها كالحجارة الله قسوة قسم المسندة أو المدة قسوة قسوة المدهنة كالحجارة المدة المدهنة المسندة أو المدة المدهنة المسندة أو المدة المدهنة كالمدهنة المسندة أو المدة المدهنة المسندة أو المدة المدهنة المسندة أو المدهنة المدهنة المسندة أو المدة المدهنة المدهنة أو المدهنة أو المدهنة المدهنة أو

السبب الثالث الموجب لخوارق المعهودات هي القوة المتخياة، وهي منقسمة الى قوة عاصية والى قوة عاجزة مطيعة على مراتب غير محصورة، والى قوة متوسطة بين القسمين، فالأول كما للعوام حيث قال تعالى: افمن زين له سوء عمله فراه حسنا القاتية تزين قباح صور المحسوسات الفائية على حسان صور المعقو لات الباقية، و اما الثاني فكما للنبي صلى الله عليه واله حيث يحس صور السوانح الغيبية كما هي عليها بلاخبط و تفريق، و مثل التماثيل الأخروية بلاخلط و تزويق، حتى قال صلى الله عليه واله: اسلم شيطاني على يدى، و اما المتوسطة فكما كان لموسى عليه السلام حيث كانت مانعة من الرؤية فقط، و معينة له على تحصيل ماسواه من الحقايق، و لكونها مسلمة على يد سيدنا صلى الله عليه واله، كافرة عاصية على من سواه، جائت مسلمة على يد سيدنا صلى الله عليه واله، كافرة عاصية على من سواه، جائت القران دون ماعداه من كتب الله المنزلة، كأنه اشعر بانها لطردها و لعنها القران دون ماعداه من كتب الله المنزلة، كأنه اشعر بانها لطردها و لعنها اسلم، ولو طرد في غيره من الكتب لاسلم و اطاع كلمات الله و ما تمرد عليها، وقوة هذه القوة وضعفها قديكون فطرية، و قديتأتي بالكسب، اذهي جرمانية و قوة هذه القوة وضعفها قديكون فطرية، و قديتأتي بالكسب، اذهي جرمانية

١٥٠ ـ جبعه ٥

۱۵۲ بقره ۱۷۱

۵۱**۰۰ بقره ۷۶** 

١٥٦ \_ فاطر ٨

١٠٤٩ کهف ١٠٣ و ١٠٤

١٥١ ـ اعراف ١٧٩

۱۵۳ نمل ۸۰

٥٥ ١ ــ منافقون ٤

قابلة للذبول والانحلال بتقليل الطعام والشراب، وتكثير السهر والاضطراب، و رفض الدعة و ترك الرفاهية، كما اشار اليه صلى الله عليه واله لبعض از واجه: ان الشيطان ليجرى بابن ادم مجرى الدم، الافضيقى مجاريها بالجوع والعطش قال الجنيد: الجوع طعام الله فى الارض، وقال غيره: الجوع سحاب لايمطر الا الحكمة، و لذلك اعتادت الصوفية القعود فى الخلوات، وارتاضت نفوسهم بالمجاهدات، رياضة للجسد و قواه، و ذبحا لشموس ١٥٥٧ النفس الشهوانى، و نحر الجمل الحقود الغضبى، تقرباً بقرابينها الى قربة المشاهدة والمواجهة و رتبتى المكالمة والمشافهة.

و من هاهنازعمت الضعفاء ان النبوة كسبية، فالخاصية الاولى موهوبة، والباقيتان موكولتان الى قدر الخليقة بمعاونة الحق .

وهذه الخواص الثلاث كلها قد او تيت لمحمد صلى الشعليه واله، كما وقعت الاشارة اليه في القران، اما صفاء جوهر النفس فلقوله تعالى: انا اعطيناك الكوثر ١٩٠٨ و اما كمال القوة النظرية فلقوله: فصل لربك ١٩٠٩ و هل الصلوة الاطلب القربة الى الله زلفى والعروج اليه بالمناجاة و المكالمة، و اما تسخير القوة الحيوانية فلقوله: وانحر ١٠٠ اشارة الى ذبح جموح النفس الشهوى والغضبى، حتى لايكون معاوقة ممانعة.

والحاصل ان النفس الناطقة الانسانية من سنخ الملكوت و جوهر اللاهوت، متى تشبهت بتلك المبادى و تخلقت باخلاقالله فى وصفى العلم والعمل، يفعل فعلها وان كان انقص منه، وهذا كالحديدة الحامية والزجاجة المملوة الصافية، فالاولى يفعل فعل النار، من الاشراق والاحراق والحرارة و النورية، لاتصافها بصفتها، بل لتصورها بصورتها المحرقة المضيئة، والثانية يتلون بلون الخمر المصبوب فيها، لخلوها عن صفة تضاد، صفة مالها، كما يحى البدن بنفخ الروح المنفوخ فيه، كما قيل شعر:

فتشابها و تشاكل الامــر و كأنــه قــدح ولا خمر رق الزجاج و رقت الخمر فكأنه خمر و لا قدح

۱۵۷ ای النفور من الدواب الذی لایستقر لشغبه وحدته، وقد توصف به الناقة . ۱۵۸ و ۱۹۸ کو تر ۱ و ۲ و ۳

و كما قيل شعر:

انا من اهوی و من اهوی انا نحن روحان حللنا بدنا ولا تتعجب من عنایة الخالق الرازق حیث یرزق من یشاء بغیر حساب

#### المشهد الثامن في وجوب البعثة

و اما الكشف عن ماهية النبوة و سر وجوب البعثة فاسمع واعقل: انه قداتي على الانسان حين من الدهر لم يكن شيئا مذكور ١٦١ و مضت عليه برهة من الزمان ماكان امرا مشهورا، ودعوى حدوث الإنسان غنيه ١٩٢٠ عن البرهان، لأن البدن المخلوق عن النطفة الكاينة من الطين اللازب ، المخمر بيد القدرة اربعین صباحاً ، کیف یکون قدیماً غیر مسبوق بز مان ، فلابد له من زمان سابق عليه لم يكن موجوداً فيه ، بل و لا معلوما مذكوراً ، و ليس هذا مبالغة زايدة على الحقيقة في اثبات حدوث الإنسان كما ظن ، بل نحو و جو دالشيء الز ماني المتجدد لايكون قبل زمانه ، فلايعلم هذا النحو بالعلم الحضوري الأحين وجوده ، واليه الاشارة في قوله تعالى : ننساهم كما نسوا لقاء يومهم هذا ١٦٣ تنبيهاً على هلاكهم و عدمهم من دارالقدس ، ثم بعد مرورالشهور وكرور الدهور ، خلق من نطفة امشاج حاصلة على اوسط مزاج ، و هذه المدة و ماوقع فيها من الاستحالات والتحددات حسب ارادةالله و مشيته في خلق الإنسان، سماها القران تعديلا و تسوية في قوله تعالى: يا ايها الإنسان ما غرك بربك الكريم الذي خلقك فسويك فعدلك في اي صورة ما شاء ركبك ١٦٤ ثـم بعدالتعديل والتسويةافاضتعليه انوار الحواس بواسطة تسليط الحرارة الغريزية على الرطوبة الغريزية لاعداد الادخنة اللطيفة ، و اصعاد الارواج الهوائية منها ، لتشبث بها النفس الناطقة ، و هي بها تشبث النار، بل نورها بالفتيلة الدخانية ، فينجذب كل منهما الى صاحبه انجذاب الحديد الى مغناطيس ، و

انجلاب عاشق الى معشوق ، كما قال: فجعلناه سميعا بصير المحمد بالذكر من بين سائر الحواس، لحصولهما فى الحيوانات الكاملة، وهما الطف الحواس، و بهما تمام النفس الحساسة من الحيوان، و بعدها النفس المتخيلة، ثم النفس العاقلة.

فالاشارة الى النفس المتخياة قوله: انا هديناه السبيل المحسول الخير والشر، اى المعقول والمحسوس، والاشارة الى العاقلة قوله: اما شاكرا و اما كفورا ۱۹۰ واليها الاشارة في قوله: ثم انشأناه خلقاً اخر، فتبارك الله احسن الخالقين ۱۹۰ فبعد ما اشتعلت القوة النفسانية في مشكوة الحواس اشتعالا تاما، والتهبت لشدة صفاء زيتها في فتيلتها التهابا قوياً، انفتحت بصيرته، فرأى العالم المحسوس والسموات والارض و ما بينهما، تشاهد حقاقاً ۱۹۰ تسعة نيلية ، مع كواكب ليلية و نهارية ، مكلاة قبابها، مسدولة جلبابها، مسدودة ابوابها، امثال الطاسات المقببة والكاسات المعلقة الغير المثقبة، ولم يرفى هذه الدار دياراً سوى هذه الدايرات السايرات، فتحير وانشد: شعر:

مائیم در این گنبد فیروزه اساس

جویندهٔ رخنهای چو مور اندر طاس

آگاه نــه از منزل امید و هــراس

سرگشته وچشم بسته چونگاو خراس

حيث ما رأى في هذه الخلقة '١٠ المشعبدة و في هذا البساط الذي يتحرك عليه الصور الدائرة الذاهبة الجائية ، التي تطلع و تغرب على وتيرة واحدة ، من غيران يعلم فيها اثر الحياة و تفنن الارادات والشهوات ، الاقربا و بعداً بين هذه الحقايق ١١٠ الذهبية والفضية والنحاسية والاسربية وغيرها ، تارة بالتثليث ، واخرى بالتربيع ، وطوراً بالتسديس والمقابلة ، و

۱٦٦ ــ دهر ۳

170 - دهر ۲

۱۶۸ ــ مؤمنون ۱۶

۱۳۷ ــ دهر ۳

١٦٩ حقالوعاء ، حقاق : الوئاات ، اى العوالم .

١٧٠ الحلقة ن ل

دفعة بالاحتراق والمقارنة ، ثم دهش ذهنه و اضطرب منشداً ما لعبتكانيم و فلك لعبتباز

از روی حقیقتی نه از روی مجاز بازیچه همی کنیم بر نطع و جود

گرديم به صندوق عدم يك يك باز

ولم يعلم ان هذه الصور مربوطة بخيوط دقيقة لايرى لدقتها باكش الانظار، بيد مدبر حكيم و مشعبد ٢٠٠٠ عليم يحركها كيف يسريد و يقبلها كيف يشاء، فاحال لجهله بالمدبسر الصانع هذه الكاينات والحوادث المصنوعات، الى الدهر والطبيعة المصنوعة، قائلاكما حكى الله عنهم: و ما يهلكنا الا الدهر ٢٠٠٠ فجحد المدبر الحكيم القدير، والصانع العليم الخبير، وعدالطاغوت، و جعل الهه هواه، فلما انفتحت بصيرته قليلا، و تأمل تأملاكليلا، تحدس ان هذه المتغيرات الجارية على وجهالدهر، والكاينات المتجددة على بسيط الهيولى، لايتكون الاعن مكون غير متكون، و من المتخير بوجه من الوجوه، فاعترف بذنوبه و عشر على عيوبه، فاستغفر و تاب واقر و اناب فقال: ربنا ظلمنا انفسنا و ان لم تغفر لنا و ترحمنا لنكونن من الخاسرين ٢٠٠ فتيقن علماً بالمبدأ الدائم والقيوم الثابت القائم، لكن تحير بعد في حال المعاد، و اضطرب فكره في مال العباد، بل صرح بنفيه، حيث درى ان الانسان متكون من المزاج الحاصل بين الاضداد، فمهما فسد فلا يرجى له العود الى المعاد، سيما عند من رأى استحالة المعدوم رأساً، ثم اى فايدة له ولغيره في الابتداء حتى يعاد في الانتهاء، فقال:

ز آوردن مـن نبود گـردون را سود

وز بردن من جاه و جمالش نفزود<sup>۷۰</sup> وز هیچکسی نیز دوگـوشم نشنـود

کاوردن و بردن من از بهرچه بود؟

۱۷۳\_ جاثیه ۲۶ ۱۷۵\_ جلال وجاهش (رباعیات خیام) ۱۷۲ــ ای مصور

١٧٤ اعراف ٢٣

كما حكى الله عنهم بقوله: ما هى الاحيوتنا الدنيا نموت و نحيى ١٧٦ مثل العشب والمرعى ، فلهذا السبب انكر النبوة المنذرة بالبعث و فوايدها ، و اصر صريحاً على منع نشر موايدها ، وطى بساط الشريعة ، و فايدة التكليف والبعثة ، و جزاء الحسنات والسيئات، اليوم تجزى كل نفس بما كسبت لاظلم اليوم ١٧٧٠ .

و على هذه الطريقة جرى برهمان الهندي و تابعوه ، و عليها جرت الصايبة خصوم الخليل عليه السلام على ما حكى الله في مواضع جمة من كتابه: ابشر يهدوننا١٧٨ ما هذا الا بشر مثلكم يريد ان يتفضل عليكم١٧٩ یأکل مما تأکلون منه و پشر ب مما تشر بون ۱۸۰ و مدار انکارهم و استنکارهم، و مبنی اصر ارهم و استکبارهم علی حرف و احد ، وهو ما حکی الله عنهم فی قوله: ما انتم الا بشر مثلنا ، و ما انزل الرحمن من شيء ١٨١ و قوله: ما منع الناس ان يؤمنوا اذجائهم الهدى ، الا ان قالوا ابعثالله بشراً رسولاً ١٨٢ عنوابه ان البشر لايصلح للرسالة ، لأن افر اده مشتركة في الماهية ، متماثلة في الطبيعة النوعية ، فمن المحال ان يختص بعضه بخاصية دون اخر، فاما ان يكون كلهم انبياء، و هذا محال ، لانه يؤدى الى عدم النبوة ، او لابكون و احد منهم نبيا ، و كلاهما مطلوبهم ، فهذه حجتهم الداحضة ، و غاية افكارهم الغامضة ، الا انها واهنة الاساس اوهن من بيت العنكبوت ، فان افر ادالناس و ان كان بحسب الفطرة الأولى متماثلة ، كما في قوله : انما انا بشر مثلكم ١٨٣ الا انها بعد مزاولة الاعمال و مباشرة الافعال، وحصول الملكات والاخلاق والحسنات المحسنات والسيئات المقبحات ، يصير بحسب الفطرة الثانية متخالفة الحقيقة ، فاين الروح المحمدية النورية العلمية ، والنفس اللهبية النارية الجهلية ، التي لابيلهب وابيجهل ؟ هل يستوى الذين يعلمون والذين لايعلمون ١٨٤ ؟ والى هذا التفاوت في النفوس قال عزوجل : الله اعلم

۱۷۷ ـ غافر ۱۷

١٧٩ مؤمنون ٢٤

۱۵ یس ۱۵

۱۸۳ فصلت ۲

١٧٦ جاثيه ٢٤

۱۸۷ ـ تغابن ٦

۱۸۰ مؤمنون ۳۳

١٨٢ ـ اسراء ٤٩

۱۸۶ - زمر ۹

حيث يجعل رسالته ۱۸۰ اى نوع البشر، و ان كانت افراده متماثلة ، الا ان لبعض النفوس مقداراً عندالله لاتفهمونه.

بل نقول: لابد للنبوة من جهتين: احديهما نظرا الى عناية الخالق الذى له الخلق والامر، فان من لم يهمل اخمص القدمين دون التقعير مع قلة نفعه، بل تكميلا للزينة، و من لم يضع تقويس الحاجبين الا موترا بوتراهداب العيون و تسويد اشعارها مع حقارة فوايدها، فبان لايسوغ الضنة بافاضة النبوة على روح من الارواح البشرية مع كونه رحمة للعالمين كان احرى و اولى.

والثانية نظراً الى حاجة الخلق ، لان في العالم الصغير الذي هو الهيكل الانسى، متى لم يكن رئيس مطاع لقواه يستوى كل واحد منها على مكانه ، لخرب سريعا ، حيث اصبح كل منها مطاعا مطيعا ، بل لابد للكل من امير واحد ، ينتهون بزجره ، و يأتمرون بامره ، ما اتيكم الرسول فخذوه و ما نهيكم عنه فانتهوا ١٨٦ .

و اذا كان امرالعالم الصغير لايتم ولايتمشي دون امير قاهر ، فما ظنك بعالم العناصر ، المثار لاثارالفتن المكمن لانواع المحن ، فلابد للخلق من الهداية الى كيفية تحصيل المصالح و جلب المناجح ١٨٠ حتى يتم العناية الازلية ، كما قال الله تعالى حكاية عن افاضل الانبياء والرسل عليهم السلام ، حيث اطبقوا على هذه الكلمة و هي العناية ، فان الخلق دون الهداية تعطيل و اهمال ، والهداية دون الخلق مستحيل و محال ، فلابد من مجموعهما ويسمى عناية ، قال ابر اهيم عليه السلام : الذي خلقني فهو يهدين ١٨٨ ذكر عناية خاصه به ، لانه كان اول اساس بيت الملة ، و قال موسى عليه السلام : الذي اعطى كل شيء خلقه ثم هدي ١٨٨ ذكر عناية عامة ، حيث حكم بقضية حملية كلية ، لانه قد تم حيطانه دون سقفه ، فان الصلوة التي هي عماد الدين ما قامت عموداً حتى يستوى عرشه عليه ، و قال سيدنا صلى الله عليه واله : الذي خلق عموداً حتى يستوى عرشه عليه ، و قال سيدنا صلى الله عليه واله : الذي خلق عموداً حتى يستوى عرشه عليه ، و قال سيدنا صلى الله عليه واله : الذي خلق

١٨٦ - حشر ٧

۱۸۵ انعام ۱۲۶

فسوى والذي قدر فهدي <sup>۱۹۰</sup> ذكر مطلقاً شاملا للخاص والعام ، بلزاد عليهما سوى ذلك ، لانه ذكر مبدأ عالم الخلق و منتهام ، و هو قوله : خلق فسوى ، وذكر مبدأ عالم الأمر ومنتهاه، وهو قوله: قدر فهدي، فبامثال هذه المرامز يعرف فضيلة الانبياء ، فهل هذه الكلمة الوجيزة الفصيحة الأمن جوامع الكلم التي اوتي ، و مجامع الحكم التي اعطى ، و من يؤت الحكمة فقد اوتي خيراً كثير أ ١٩١١ فكثيراً ما يجري مثل هذه الكلمات الدالة على كمال مرتبتهم و نقصها ، و فضيلة بعضهم على بعض ، حيث قال ابر اهيم عليه السلام: اني ذاهب الى ربي١٩٢ سمى الروح الذي هو واسطة بينه و بين الرب ربا ، اذ هو اية الرب الكبري ، المشار اليها بقوله : لقد رأي من ايات ربه الكبري <sup>١٩٣</sup>٠ و كذلك موسى عليهالسلام في قوله : وكلمه ربه قال رب ارنى انظر اليك١٩٤ و اما عيسي لما كان اقرب منهما واكمل ، لكونه روحالله وكلمته ، حيث غلبت عليه القوة الروحانية ، فقال: اني ذاهب الي ابي و ابيكم السماوي ، و من قوله هذا قالت النصاري المسيح ابن الله ١٩٥٠.

و اما سيدنا صلى الله عليه واله لما كان افضل الكل ، لكون قواه معتدلاً، بلالقوة الروحانية فيه كانت مستعلية على النفسانية الغضبية والشهوية، حيث اسلم شيطانه على يده ، بل بلغ في فيضان الاشعة والانوار منها الى ان سماءالله تعالى سراجاً منيراً لعالم الارواح ، كالشمس المسماة سراجاً وهاجاً لعالم الاجسام ، سماه اخاً ، والاخوان هما شعبتان الناشيتان من اصل واحد ، فادعى التسوية بينه و بين نفسه من غاية شروق نور روحه وكمال فضل فتوحه، و بهذا المعنى سماه وقت الرجوع الى السموات العلى الرفيق الاعلى ، كما قال المعلم الأول لليونانيين: سلمت نفسي الى مالك ارواح الفيلسوفيين، هذا بيان وجوبالبعث والارسال للانبياء عليهم السلام.

و اما تحقيق ماهيتها ، اي ماهية النبوة ، والكشف عن حقيقتها ، فقد مضى شطر من الكلام في شرحها ، و نقول هاهنا قولا مجملا مرسلا و هو :

> ۱۹۰ اعلی ۲ و ۳ ١٩١ ـ بقره ٢٦٩ ۱۹۳ نجم ۱۸ ١٤٣ اعراف ١٤٣ ١٩٥ ـ توبه ٣٠

١٩٢ ـ صافات ٩٩

ان الاجناس اربعة ، جوهر ثم جسم ، ثم نام ، ثم حيوان ، كما ان الانواع اربعة ، الانسان ، و فوقه حيوان ، و فوقه نام ، و فوقه جسم ، و فوقه جـوهر ، ثم ان كل جنس وقع في الوجود ، بارائه مادة فيها قوة وجود النوع الذي تحته، و كل فصل يحصله نوعا وقع في الوجود بازائه صورة مكملة لتلك، فالمادة التي بازاء جنس الاجناس هي قوة محضة بلافعلية ، و هيولي اولي بلاكمال، فكلما تصورت بصورة كمالية، زال قصورها و ابهامها، و هكذا استكملت و تصورت صورة بعد صورة وكمالا بعدكمال ، حتى لم يبق فيها شايبة قوة و نقص و قصور ، فبلغت دائرة الوجود في الصعود من مهبطها الذي هو نقطة الهيولي ، الى نقطة هي درجة العقل الأول ، و قدمر تحقيق ذلك في مبحث اثبات الغايات والنهايات ، بازاء العلات الفاعلات والبدايات ، فكما أن المقصود من خلق الاجناس والمواد هي الانواع والصور، وهكذا الى نوع الأخير والصورة الكاملة الإنسانية ، فكذا القصد في وجودالنوع الى الصنف الأشرف، كالعالمين من الناس، والمقصود من وجود الصنف، ايجاد الشخص المقصود منه ، اخراج عضو صالح فيه نقطة صالحة لقبول الفيض اولا منالر حمة الواسعة الوجودية من الانوار الفلكية ، ثم منالاثار العلوية العقلية.

ثم من العناية الربانية والهداية الى صراط مستقيم ، للذين انعمالله عليهم نعمة غير مشوبة بنقمة الغضب والنكال ، وسقم الضلال والوبال ، و هى كالعلم والمحبة ، ثم الجذبة والولاية ، ثم النبوة والرسالة ، و هكذا الى غاية الرسالة و ختم النبوة ، و هذا كالبلدة فيها البيت ، فيه الحقة ٢٩١ فيها الدرة الفاخرة ، فبلدة القالب فيه بيت القلب فيه صدفة الروح المخزونة ، فيها جوهرة النفس الناطقة العاقلة ، فيها سر النبوة والولاية ، فهو اشرف من العقل الذي هو اشرف من ذلك الروح ، الاشرف من قلبه ، الاشرف من قالبه الاشرف من صنفه على مراتب ، و من نوعه على درجات ، و من جنسه على منازل ، كقوله تعالى: درجات من نشاء ، و فوق كل ذي علم عليم ١٩٩٧ و قوله : والذين او توا العلم درجات من نشاء ، و فوق كل ذي علم عليم ١٩٩٧ و قوله : والذين او توا العلم درجات من نشاء ، و فوق كل ذي علم عليم ١٩٩٧ و قوله : والذين او توا العلم

درجات ۱۹۸ فالاشرف من كل جنس نبيه ۱۹۹ كالشمس ، و من كل نوع نبيه ، كالانسان ، و من كل صنف نبيه ، كالحكيم ، و من كل شخص نبيه ، كالقلب و لهذا قال تعالى : ولكل قوم هاد ۲۰۰ و قال ايضاً : و إن من امة الاخلافيها نذير ۲۰۰ و قال صلى الله عليه واله الشيخ في قومه كالنبي في امته .

فقد اجتمعت هذه الشرفات كلها في درة يتيمة هي النفس الناطقة العاقلة الملكوتية ، التي هي نور على نور ٢٠٢ و صفاء في صفاء ، و ضياء في ضياء ، انشق في جنب نوره نورالقمر ، وانكسف عند ضيائه ضياء الشمس ، هوشمس الضحى بدرالدجي محمدالمصطفى المزكى ، الذي لايزال نوره يستصفى ، و بدره يستكمل حتى فاز بالقدح المعلى والسهم الاوفى ، فهو كالشمس في نصفالنهار ، واولاده المطهرين ، كالبروج الاثنا عشر ، واصحابه واولياؤه المرضيون كالنجوم الزواهر ، واحبابه كالدررالفواخر اوكالحباب الغر ، ملوات الله و سلامه عليه و اهل بيته المطهرين ، و اولياء امته الهادين المهديين ، ما دب دبيب على البسيط ، وهب نسيم على المحيط ، ولاستصفاء روحه واستنقاء جسمه من هذه الارواح التي كالاصلاب الشامخة ، والاجسام الجنسية والنوعية ، التي هي كالبطون والاصداف ، امره تعالى بالاتكال عليه في قوله : و توكل على العزيز الرحيم الذي يراك حين تقوم ، و تقلبك في الساجدين " فسمى مبادى اجناسه و فصول انواعه ساجدين ، لكون كلهم خاشعين مطيعين له ، و سمى تنقله من طور الي طور تقلبا .

و من هاهنا نشأت شبهة اهل التناسخ التى نسجتها عناكب اوهامهم فى زوايا خيالهم ، لكن الفرق حاصل عندالتحقيق ، كما ذكرنا فى مباحث المعاد، حيث بيناالفرقان الواضح بالبرهان ، بين تناسخ النفوس فى الابدان ، و بين حشرها و تقلبها فى الاطوار والنشات ، و تحولها من شأن الى شأن .

۱۹۹ ـ ای الشریف منها ۲۰۱ ـ فاطر ۲۶ ۲۰۳ ـ شعر اء ۲۱۷ ـ ۲۱۹.

۱۹۸ مجادله ۱۱

۲۰۰ رعد ۷

# المفتاح الرابع فشر

في طريق سلوك العبد الى الله سبحانه ، و فيه مشاهد:

## المشهد الأول في تعريف مقام النبوة و انها غير حاصلة الا بالموهبة الربانية

قد مربيان الفرق بين العلوم التعليمية واللدنية ، والان نقول: اعلم ان للعقول من حيث افكارها حداً يقف عنده لايتجاوزه ، و غاية ما يصل اليه في معرفة الحق ان يعلم: ان لسلسلة الممكنات مبدأ يترجح به وجودها على عدمها ، وهو الواجب لذاته ، و ثبت له صفات يرجع اكثر مفهوماتها الي سلوب محضة او الى اضافات ، و بهذه المعلومات لايمكن الوصول الى الله ولا يهتدى بها اليه اهتداء يطمئن به القلوب ، و يرتفع بهذا السلوك عن صاحبه الريب والشكوك ، ولاسبيل للعقلاء النظار وذوى الافكار اليه تعالى، غير انهم لما نظروا و بحثوا عن حقايق نفوسهم رأوا ان الصورة الجسدية والاعضاء البدنية ابداً في الذوبان والسيلان ، و هي ثابتة ، وان الاجزاء الجسدية اذا مات كلا او بعضاً ، ما نقص من حقايق النفوس وقواها الروحانية شيء اصلا ، فعلموا ان المدرك والمحرك لهذا الجسد انما هو جوهر اخر ايد عليه فبحثوا عن ذلك الأمر الزايد ، فعرفوا نفوسهم ، ثم عرفوا انها اشرف من الاجساد ، فانتقلوا بالنظر من شيء الى شيء اخر ، حتى انتهى اشرف من الاجساد ، فانتقلوا بالنظر من شيء الى شيء اخر ، حتى انتهى بهم النظر الى شيء لايفتقر الى شيء ، لافيذاته ولافي قوام ذاته ، ولا في شيء من صفاته ، فحكموا بان ذاته يجب ان يكون بسيط الحقيقة ، احدى

الذات ، فردانى الوجوب ، من غير شوب ماهية او امكان ، او تغير او تكثر ، وله غاية العظمة والجلالة والتقديس من صفات الاجسام والاحياز والامكنة والازمنة ، فهذه و امثالها غاية معرفتهم ، و هى و ان كانت صحيحة بوجه ، لكنها ليس معها الوصول الى اصل الاصول ، و انما هى بذر المشاهدة و شبح المقصود .

ومثل هذا الاستدلال ليس الا من وراء الحجاب ، و هل مثل هذه المعرفة الاكمعرفة من يرى ظل الشخص القائم في الشمس به ، وهو في البيت لايراه ، لكن يعلم يقيناً ان ثمة شخصاً قائما ، لكنه لايعلم من هو، و ما حقيقته و ذاته و نعوته الشخصية لعدم شهوده اياه ، فهو كالاعمى يلمس سطوح شخص فيدرك بالة لمسه بعض صفات ملموسه ، ولايشاهده و لايعلم حقيقته ولا جميع صفاته الحقيقية ، فأصحاب الادلة العقلية هم كالذين قال تعالى فيهم : اولئك ينادون من مكان بعيد لانهم يجعلون الحق بعيداً عن انفسهم ، خارجا عن ذواتهم و ذوات الممكنات ، ممتازاً عن جميع وجودات ما سواه حتى المفارقات ، صادراً منه الموجودات الممكنة ، والحق يخبر عن نفسه انه قريب ، بقوله : و اذا سألك عبادى عنى فانى قريب اجيب و نحن اقرب اليه منكم ولكن لاتبصرون و في انفسكم افلا تبصرون و بل يخبر انه هو الاول والاخر والظاهر والباطن و هو بكل شيء عليم .

و في هذه الايات جعل نفسه عين كل ما ظهر و ما بطن ، و هو اعلم بذاته من غيره ، و قوله حق و صدق ، والايمان به واجب ، والقرب هنا و ان كان غير القرب الذي بين جسمين ، ولامابين جسم و عرض ، ولامابين عرضين في محل واحد ، ولا ما يجرى مجراها ، ولكنه كالقرب بين الحقيقة و ما يتعين به، و اذا كان هذه السبيل غير موصلة ، فالاهتداء اليه تعالى ، اما باخباره تعالى عن نفسه بالسنة رسله و تراجمة امره ، او بتجليه لعباده واشهاده

٣ حديد ٣

۱\_ فصلت ٤٤ عــــ بقره ١٨٦

٣- ق ١٦ ٪ واقعه ٥٥

هــداريات ۲۱

نفسه لهم ، وجل جناب الحق عن ان يكون شريعة لكل وارد ، او يطلع عليه الا واحداً بعد واحد ، فهم الانبياء والاولياء عليهم السلام ، الـنيـن هـم صفوة الله و خيرته ، و خلاصة اهل الوجود والشهود ، فوجب لطالب الحق اتباعهم والاقتداء بهم ، قال الله تعالى : قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله و بقدر متابعة الانبياء و الاولياء يظهر للطالب السالك الانوار الالهية والاسرار الربانية ، والنبوة عطاء الهي لامدخل للكسب فيه ، والنبي هوالمبعوث من الله لاشارد الخلق و هدايتهم ، المخبر عن ذاته و صفاته و افعاله ، و احكام الاخرة من الحشر والنشر ، والثواب للمحسن والعقاب للمسيء .

# المشهد الثاني في باطن النبوة و ظاهره

ان للنبوة باطناً و هو الولاية ، وظاهراً و هو الشريعة ، فالنبى بالولاية والنبوة، يأخذ من الله او من الملك ، المعانى التى بها كمال مرتبته فى الولاية والنبوة، و يبلغ ما اخذه من الله بواسطة اولا بواسطة الى العباد ، و يكلمهم به ويزكيهم و يعلمهم الكتاب والحكمة ، ولا يمكن ذلك الا بالشريعة ، و هى عبارة عن كل ما اتى به الرسول صلى الله عليه واله من الكتاب والسنة ، و ما استنبط منهما من الاحكام الفقهية على سبيل الاجتهاد ، او انعقد عليه اجماع العلماء متفرع عليهما ، ولما كان للكتاب ظهراً و بطناً و حداً و مطلعا ، كما قاله عليه واله السلام فظهر مايفهم من الفاظه يسبق الدهن اليه ، وبطنه المفهومات اللازمة للمفهوم الاول ، وحده ما اليه ينتهى غاية ادراك الفهوم والعقول ، والملعمايدرك منه على سبيل الكشف والشهود من الاسرار الالهية والاشارات والربانية ، والمفهوم الاول الذي هو الظهر للعوام والخواص ، والمفهومات اللازمة للخواص ، والحد للكاملين الاخصين منهم ، والمطلع للمكلمين و خلاصة اخص الخواص ، كاكابر الاولياء والعلماء الراسخين ، وكذلك خلاصة اخص الخواص ، كاكابر الاولياء والعلماء الراسخين ، وكذلك التقسيم في الاحاديث القدسية والكلمات النبوية ، فان فيها ايضاً انباءات

رحمانية و اشارات الهية.

كان للشريعة ظاهر و باطن ، و مراتب العلماء ايضاً فيها متكثرة ، ففيهم فاضل و مفضول و عالم و اعلم ، والذى نسبته الى نبيه اتم و قرب من روحه اقوى ، كان علمه بظاهر شريعته و باطنه اكمل ، والعالم بالظاهر والباطن احق ان يتبع ، لغاية قربه من نبيه و قوة علمه بربه و احكامه و كشفه حقايق الاشياء و شهوده اياها ، ثم من هو دونه فى المرتبة ، الى ان ينزل الى علماء الظاهر فقط ، و فيهم ايضاً مراتب ، اذالعالم بالاصول والفروع احق ان يتبع من العالم باحدهما ، واعنى بالاصول ما يستفاد من الكتاب والسنة ، من العلم بالله و اياته و كتبه و صحفه و رسله و اوليائه واليوم الاخر، و ما يقتضى به العقل المنور بالنور الالهي والتجلى الرحمانى ، من المسائل الحقة اللهية ، لاالمسائل الكلامية المختلف فيها اختلافا لايكاد يرتفع الى يوم القيامة لثبوت الدين و اصوله ، والقائلون بها في كتم العدم من افكارهم أو انظارهم ، و بالفروع ما يستنبط بها من المسائل الكلامية والاصول الفقهية والاحكام الفقهية .

فلكل من الظاهر والباطن علماء كلهم داخلون تحت حكم الخليفة ، الذي هو العالم بالظاهر والباطن ، واكمل من الكل ، فالواجب على الطالب المسترشد اتباع علماء الظاهر في العبادات والطاعات ، والانقياد لعلم ظاهر المسترشد اتباع علماء الظاهر في العبادات والطاعات ، والانقياد لعلم ظاهر الشريعة ، فانه صورة علم الحقيقة لاغير، و متابعة الاولياء في السير والسلوك، لينفتح له ابواب الغيب والملكوت ، بمفاتيح اشاراتهم و هداياتهم ، و عند هذا الفتح يجبله العمل بمقتضى علم الظاهر والباطن مهما امكن ، وان لم يمكن الجمع بينهما ، فمادام لم يكن مغلوباً لحكم الوارد والحال ، ايضاً يحب عليه اتباع العلم الظاهر ، وان كان مغلوبا لحاله ، بحيث يخرج من يجب عليه اتباع العلم الظاهر ، وان كان مغلوبا لحاله ، بحيث يخرج من مقام التكليف ، فيعمل بمقتضى حاله ، لكونه في حكم المجذوبين ، و كذلك مقام التكليف ، فيعمل بمقتضى حاله ، لكونه في حكم المجذوبين ، و اما العلماء الراسخون ، فانهم في الظاهر متابعون للفقهاء الطاهريين يحكمون بظاهر في الباطن فلا يلزم لهم الاتباع ، لان الفقهاء الظاهريين يحكمون بظاهر المفهوم الاول من القران و الحديث ، و هؤلاء يعلمون ذلك مع المفهومات المفهوم الاول من القران و الحديث ، و هؤلاء يعلمون ذلك مع المفهومات

الاخر، والعارف لايتبع من دونه، بل الامر بالعكس، لشهوده الامر على ما في نفسه.

و لذلك لابد ان يرفع المهدى عليه السلام عند ظهور الخلافات بين اهل الظاهر، ويرفع الاجتهاد، ويجعل الاحكام المختلفة في مسألة واحدة حكما واحدا، وهو ما في علم الله سبحانه، ويجعل المذاهب حينئذ مذهبا واحداً، لشهوده الامر على ما هو عليه في علم الله، لارتفاع الحجب عن عيني جسمه و قلبه، كماكان في زمن رسول الله صلى الله عليه واله، فاذا كان اجماع علماء الظاهر في امر يخالف مقتضى الكشف الصحيح، الموافق للكشف علماء الظاهر في امر يخالف مقتضى الكشف الصحيح، الموافق للكشف الصريح النبوى والفتح المصطفوى، لايكون حجة عليهم، فلو خالف في عمل نفسه من له المشاهدة والكشف، اجماع من ليس له ذلك، لايكون ملوماً في المخالفة، ولا خارجا عن الشريعة، لاخذه ذلك عن باطن الرسول و باطن المخالفة.

#### المشه*د* الثالث في الولاية

اعلم ان الولاية مأخوذة من الولى و هوالقرب، و لذلك يسمى الحبيب ولياً، لكونه قريبا من محبه ، و في الاصطلاح هو القرب من الحق سبحانه ، وهي عامة و خاصة .

والعامة حاصلة لكل من امن بالله و عمل صالحاً قالالله تعالى : الله ولى الذين امنوا يخرجهم من الظلمات الى النور ١٠.

والخاصة هوالفناء في الله ذاتا و صفة و فعلا ، فالولى هوالفاني في الله القائم المتخلق باسمائه و صفاته تعالى ، و هي قد تكون عطائية ، و قدتكون كسبية ، و العطائية ما يحصل بقوة الانجذاب اليها بعد المجاهدة ، و من سبقت المجاهدة ، و الكسبية ما يحصل بالانجذاب اليها بعد المجاهدة ، و من سبقت جذبته على مجاهدته يسمى بالمحبوب ، لان الحق سبحانه يجذبه اليه ، و من سبقت مجاهدته جذبته ، يسمى بالمحبوب ، لان الحق سبحانه يجذبه اليه ، و من سبقت مجاهدته جذبته ، يسمى بالمحبوب ، لتقرب اليه اولا ، ثم يحصل له

الانجذاب ثانيا ، كما قال رسول الله صلى الله عليه واله ناقلا عن ربه : لايزال العبد يتقرب الى بالنوافل حتى احبه ... الحديث ، فجذبته موقوفة على المحبة الناتجة من تقربه ، و لذلك يسمى كسبيا ، و ان كان هذا التقرب ايضاً من جذبته سبحانه من طريق الباطن اليه و دعوته باستعداده الازلى الى حضرته ، اذ لولاه لما امكن لاحد ان يخرج من حظوظ نفسه ، والمحبوبون اتم كمالا و ارفع منالا من المحبين .

و اختلفوا في ان الولى هل يجوز ان يعلم انه ولى املا؟ فمنهم من قال لا يجوز ، ذلك لان الولى يلاحظ نفسه بعين الاستصغار ، و ان ظهر شيء من الكرامات خاف ان يكون مكرا ، و هو يستشعر الخوف دائما سقوطه عما هو فيه ، و ان يكون عاقبته بخلاف حاله ، و هؤلاء لا يجعلون من شرط انولاية فيه ، و الحق عندنا خلافه ، فان اصل الولاية العلم بالله و صفاته و اياته و ملائكته و كتبه و رسله واليوم الاخر علماً شهودياً برهانياً ، والعلوم البرهانية غير قابلة للانمحاء والزوال والنسيان .

و منهم من قال: يجوزان يعلم الولى انه ولى ، و ليس من شرط تحقق الولاية فى الحال الوفاء فى المال ، و قيل: علامة الولاية ثلاث ، شغله بالله تعالى ، و فراره الى الله ، وهمه (الله).

واعلم ان الولى كما اشرنا اليه هو العارف بالله و اليوم الاخر، و المواظب على الطاعات و نفل العبادات، المجتنب عن المعاصى و اللذات، المعرض عن الدنيا و مافيها، المعصوم عن الجهل و الخطاء، و ليس عندنا من شرط الولاية ظهور الكرامة و خوارق العادة، و ربما يظهر خرق العادة من غير الولى ايضا كالرهايين و المستعينين بالجن وغيرهم، فلذا قالوا: ان الخوارق الربعة انواع: معجزة و كرامة و معونة و اهانة، فالمعجزة للانبياء، و الكرامة للاولياء، و هى ظهور امر خارق للعادة، غير مقارن للتحدى، و بها يمتاز عن المعجزة، و بمقارنة الاعتقاد الصحيح و العمل الصالح، و الترام متابعة النبى صلى الله عليه و اله يمتاز عن الاستدراج، و من مؤكدات تكذيب الكذابين.

كما روى: ان مسيلمة دعا لاعور ان يصير بصيراً بعينيه، فصارت عينه الصحيحة عمياء، و يسمى هذا اهانة، و قد يظهر من عوام المسلمين مخلصاً

لهم من المحن والمكاره، ويسمى معونة، وذهب جمهور المسلمين الى جواز كرامة الاولياء، و منعه اكثر المعتزلة، و كذا ابواسحق الاسفرايني يميل الى قريب من مذاهبهم، كما ذكره امام الحرمين، و لا يخفى ان انكار كرامات الاولياء مكابرة محضة، لبلوغ الخبر عنها حدالتواتر، و انكارها كانكار معجزات الانبياء ليس بعجب من اهل البدع والاهواء، اذلم يشاهدوا ذلك من انفسهم قط، ولم يسمعوا من رؤسائهم، الذين اعتقدوا فيهم انهم على شيء في امر الدين والديانة، والاجتناب عن المعصية، فوقعوا في اولياء الله اصحاب كرامات، يمزقون اديمهم، و يمضغون لحومهم، لا يسمونهم الا باسم الجهلة المتصوفة، ولا يعدونهم الا في عدد احاد المبتدعة والمتفلسفة، و لم يعرفوا ان بناء هذا الامر على صفاء العقيدة، و نقاء السريرة، واقتفاء الطريقة، و اصطفاء الحقيقة.

## المشهد الرابع في دفع حجج المنكرين للكرامة

ثم ان للمخالف لثبوت كرامة الأولياء وجوها:

الاول و هو العمدة: انه لو ظهرت الخوارق من الولى ، لالتبس النبى بغيره، اذ الفارق هو المعجزة ، و رد بما مر من الفرق بين المعجزة والكرامة. والثانى: انها لو ظهرت تكثرت بكثرة الاولياء، و خرجت عن كونها

والتاني : انها لو طهرت تكترت بكترة الاولياء، و حرجت عن كونها خارقة للعادة .

والثالث: لوظهرت لالغرض التصديق، لانسد باب اثبات النهوة بالمعجزة، لجواز ان يكون ما ظهر من النبى لغرض اخر غير التصديق، ورد بمامر من انها عند مقارنة الدعوة يفيد التصديق قطعا.

والرابع: ان مشاركة الاولياء للانبياء في ظهور الخوارق يخل بعظم قدرالانبياء و وقعهم في النفوس ، ورد بالمنع ، بل يزيد في جلالة اقدارهم، و الرغبة في اتباعهم ، حيث نالت اممهم و اتباعهم مثل هذه الدرجة ببركة الاقتداء بشريعتهم ، والاستقامة على طريقتهم .

والخامس: و هو في الاخبار عن المغيبات قوله تعالى: عالم الغيب

فلايظهر على غيبه احداً الالمن ارتضى من رسول " خص الرسول من بين المرتضين بالاطلاء على الغيب، فلا يطلع غيرهم، و أن كانوا أو لياء مرتضين. فما يشاهد من الكهنة ، القاء الجن والشياطين ، و من اصحاب التعبير

والنجوم ظنون و استدلالات ، ربما يقع و ربما لايقع، وليس من اطلاعالله في شيء.

و الجواب: ان الغيب هاهنا ليس للعموم، بل مطلق او معين، هو وقت وقوع القيامة بقرينة سياق الكلام، ولا يبعد أن يطلع عليه بعض الرسل من الملائكة و البشر، فيصح الاستثناء و إن جعل منقطعا، فلإخفاء، بل لا امتناع في جعل الغيب للعموم، لكون اسم الجنس المضاف، بمنزلة المعرف باللام، سيما و قد كان في الاصل مصدراً ، او يكون الكلام لسلب العموم ، اي لا يطلع على كل غيبه احد، و هو لاينافي اطلاع البعض على بعض، و كذا لا اشكال ان خص الاطلاع بطريق الوحى ، و بالجملة ان الاستدلال مبنى على ان الكلام لعموم السلب، أي لا يطلع على شيء من غيبه أحد من الأفر أد نوعا من الأطلاع، و ذلك ليس بلازم.

#### المشهد الخامس في مرتبة الحكماء النظار و مقامهم في العلم بالله والهدى

انهم قد انفر دوا في نفوسهم بالعلوم الالهية من توحيدالله و تنزيهه عن النقايص الأمكانية ، و ما ينبغي لجلاله من التعظيم و التقديس ، و صفات الكبرياء و نفي المثل و الشبيه و انهم حر ضوا الناس على النظر ، و اعلموهم: ١ ان للعقول من حيث افكارها حداً يقف عنده لا يتجاوزه ، و ان لله على قلوب بعض عباده فيضاً الهيا يعلمهم من لدنه ، و لم يبعد ذلك عند محققيهم ، و انالله قد اودع في العالم العلوي العقلي اموراً استدلوا عليها بوجود اثارها في العالم الحسى السفلي ، و هو قوله تعالى : و اوحى في كل سماء امر ها١٢ ثم بحثوا عن حقايق النفوس الانسانية ، فوجدوها متصلة بعالم الامر ، فاثبتوا لها جوهراً الهيا هو مكملها و متممها ، و مخرجها من حد القوة النفسانية الى حد الجواهر العقلي ، صايرة اياه ، مشاهدة لحقايق الإشياء بنوره كنور

الشمس المحسوس بالقياس الى قوة الابصار، حيث يخرج به من القوة الحسية الى الفعل ، صايرة اياه متحدة به، مبصرة به لسائر المستنيرات، فهذا حدالعقل بافكاره ، فبيناهم كذلك اذا قام شخص من جنسهم ، لم يكن عندهم من المكانة في العلم النظري ، ببحيث إن يعتقدو ا فيه اعتقادا بالغاِّ ، فقال لهم : انارسول الله اليكم ، فقالوا : الانصاف اولي ، انظروا في نفس دعواه ، هل ادعى ما هو ممكن اومحال؟ فقالوا: عندنا قد ثبت بالدليل، ان لله فيضاً الهيا يجوز ان يمنحه بعض عباده، كما افاض ذلك على بعض الأرواح الفلكية و هذه العقول، فمابقي نظر الأفي صدق هذا المدعى او كذبه، ولا نقدم على شيء من هذين الحكمين بغير دليل ، فانه سوء ادب مع علمنا ، فقالوا هل لك دليل على صدق ما تدعيه ؟ فجائهم بالدلايل ، فنظروا في ادلته فعلموا صدقه ، و ان الذي اوحى في كل سماء امرها ١٦ كان مما قداوحي في سماء روح هذا الشخص ما جاء به من الآيات والعلوم، فأسر عوا اليه بالإيمان والتصديق، و علموا إن الله قد اطلعه على ما اعده في العالم العلوي من المعارف ما لم يصل إليه افكارهم، ثم اعطاه من المعرفة ما لم يكن عندهم، ورأو ا في نزوله الى العامي الضعيف العقل والرأي مما يصلح لعقله ، والى الكبير العقل الصحيح الرأي مما يصلح لعقله ، فعلموا ان الرجل من الفيض الالهي عنده ماهو وراء طور عقلهم، و انالله قداعطاه من العلم ما لم يعطهم، فقالوا بفضله و منه و تقدمه عليهم، و امنوا و صدقوه و اتبعوا نوره، فعين لهم الافعال المقربة الي الله، و علمهم بما خلق الله من الممكنات فيما غاب عنهم ، و ما يكون منه تعالى فيهم في المستقبل من البعث والنشر و الحشر والجنة والنار ، فقبلوا ما اعلمهم به من الغيوب و امنوا به، و ما عاند احد منهم الأ من لم ينصح نفسه في علمه، واتبع هواه و طلب الرياسة على ابناء جنسه ، و جهل نفسه و ربه فعلمت العقلاء عند ذلك: ان بعثة الرسول لتتميم ما قاله العقول، من العلم بالله و باليوم الاخر و معرفة النفس و معرفة الرب، ولا نعنى بالعقلاء المتكلمين اليوم، و انما نعني بهم من كان على طريقة العقلاء العلماء من الشغل بنفسه، و الرياضات والمجاهدات ، البصير بحقايق الدنيا و فنائها ، العالم بدقايق

احوال النفس و صحتها و سقمها بالاخلاق الحسنة والرذيلة ، والتهيوء لواردات ما يأتيهم عند صفاء قلوبهم من العالم العلوى ، فاولئك هم المرادون من العقلاء .

فاما اصحاب القلقلة " والكلام والجدل ، الذين استعملوا افكارهم في موادالالفاظ التي صدرت عن الأوائل، و غابوا عن الأمر الذي اخذوه عن او لئك الرجال تلقفاً عن غير بصيرة ، فهم و من كان على مدرجتهم لاقدر لهم عند كل عاقل ، فانهم يستهزؤن بالدين ، و يستخفون بعبادالله ، ولا يعظم عندهم الأمن هم منهم و على طريقهم ، قد استولى عليهم حب الغلبة على الاقران و المماراة ، واستحكم في قلوبهم مرض النفس وطلب الجاه والرياسة بحيث لايرجي زواله سرمداً ، فاذلهم الله كما اذلوا العلم ، و صغرهم كما صغروها ، والجأهم الى ابواب الملوك و دور امراء الجور اذلاء صاغرين، و امثال هؤلاء لا يعتبر قولهم في باب الدين ، كمالا يعتبر قول المرضى و المجانين في باب الدنيا، و إن كانوا عند انفسهم و عند بعض الحمقاء و الجاهلين عقلاء علماء ، فان من له بصيرة قلبية يراهم : و قد ختمالله على قلوبهم، واصمهم و اعمى ابصارهم، مع الدعوي العريضة انهم افضل العالم، فالفقيه الرسمي ، المفتى في دين الله مع قلة ورعه بكل حال : احسن حالاً و مالا من هؤلاء العقلاء على زعمهم ، و حاشا العاقل الحكمي ان يكون بمثل هذه الصفة ، و قد ادركنا قبل هذا بعشر سنين ، و قد بلغ سنى خمسين ، ممن كان على طريقة اولئك المتقدمين قليلا، و كان اعرف الناس بجلالة الرسل، و من اعظم الناس اقتداء بسنتهم ، و اجدهم محافظة على دينهم عار فإ بما ينبغي بجلال الحق من التعظيم ، عالما بما خصالله به عباده من النبيين ، و اتباعهم من العلم بالله ما يخرج عن التعليم المعتاد ، والدرس والاجتهاد ، فهذا حد العقول النظرية.

و اما معرفة اسماء الله تعالى ، و شهود الحق فى مظاهر الاسماء ، و خلقه السموات والارض فى ستة ايام ، و استوائه على العرش ، و معرفة احوال القيامة ، و كشف القبور والمعاد الجسماني ، والعلم بالجنة والنار الجسمانيين،

۱۳ــ اي الصوت.

و معرفة فناء الخلق كلهم فى الطامة الكبرى والقيامة العظمى، و شهود كرام الكاتبين ، و ملائكة الرحمة و ملائكة العذاب ، فهذه و امثالها امور خارجة عن اقليم العقلاء المتفكرين ، وسعة دايرة عقولهم الفكرية ، بل ادراكها متوقف على نور النبوة والولاية ، كما ان ادراك كثير من المقاصد الحكمية خارج عن حد المتكلم ، يهدى الله لنوره من يشاء 16.

#### المشهد السادس: فى تأكيد الفرق بين طريق العقلاء النظار، وطريق الاولياء ذوى الالهام والاستبصار

و اعلم اولا ان النفس في اول الامر خالية عن العلوم كلها ، ولها بحسب اصل الفطرة قوة محضة هيولانية ، و انما يحصل للقلب من الله تعالى بحسب مالها من الفطرة الثانية علوم كمالية و انوار عقلية ، اما ابتداء من غير اكتساب كأنها القيت اليه من حيث لايدرى ، و ذلك لشدة استعداده للتنوير كفتيلة استعدت للاشتعال، فكاد زيتها يستضىء ولولم تمسسه نار، و اما عقيب طلب اكتساب و استدلال ، والذى يحصل لا بالاكتساب و بغير تمحل استدلال و احتهاد من العبد ، ينقسم الى ما لايدرى العبد انه كيف حصل له ، و من اين اجتهاد من العبد ، ينقسم الى ما لايدرى العبد انه كيف حصل له ، و من اين حصل ، والى ما يطلع معه على السبب الذى منه استفاد ذلك العلم ، و هو مشاهدة الملك الملقى في القلب ، والاول يسمى الهاماً و نفثاً في الروع ، و الثانى يسمى وحياً و يختص به الانبياء سلام الله عليهم ، والاول يختص به الاولياء ، والذى قبله هو المكتسب بطريق الاستدلال يختص به الحكماء، الطريق ، دون العكس ، وكل ولى حكيم من حيث المعرفة لامن حيث الطريق ، دون العكس .

و اما المتكلم فليس له طريق يؤدى الى بصيرة ولا الى معرفة اصلا، و حقيقة القول كما ذكره بعض العلماء ١٦٠ : من ان القلب يستعد لان يتجلى فيه حقيقة الحق في الاشياء كلها، و انما حيل بينه و بينها بالاسباب التي سبق

١٤ نور ٣٥ الحودة في الذهن

ذكرها في مثال المراة ، فهي كالحجاب الحايل بين مراة القلب و بين اللوح المحفوظ الذي مكتوب فيه جميع ما قضى الله تعالى به الى يوم القيامة، فيتجلى حقايق العلوم من مراة اللوح في مراة القلب ، و هذا التجلى من اللوح الى القلب يضاهي انطباع صورة من مراة في مراة تقابلها ، والحجاب بين المراتين تارة يزال بسبب علوى ، كهبوب تارة يزال بسبب علوى ، كهبوب ريح بحركه ، فكذلك قد تهب رياح الطاف الله ، فتكشف المحجب عن اعين القلوب ، فينجلى فيها بعض ما هو مسطور في اللوح المحفوظ ، فلم يفارق الالهام الاكتساب في نفس العلم ، ولا في محله و لا في سببه ، لكن يفارقه من جهة زوال الحجاب ، فان ذلك ليس باختيار العبد ، و لم يفارق الوحي الالهام في شيء من ذلك ، بل في مشاهدة الملك المفيد للعلم ، فان العلوم يحصل في القلب مادام بقاء انيته بواسطة الملائكة .

اذا عرفت هذا فاعلم: ان الهذا لم يحرصوا على دراسة العلم و مطالعة الالهية المسنفون والتعليمية ، فلهذا لم يحرصوا على دراسة العلم و مطالعة وصفه المسنفون والبحث عن اقاويلهم، بل طريق قطع العلايق ومحو الصفات والاقبال بكنه الهمة الى الله ، و مهما حصل ذلك ، فكان الله هو المتولى لقلب عبده ، والمتكفل لتنويره بانوار العلم ، و اذا تولى الله امر القلب فاضت عليه الرحمة ، و اشرق النور في القلب ، و انشر ح الصدر ، و انكشف له سر الملكوت ، و انقشع عن وجهه حجاب العزة ، و تلالا فيه حقايق الامور الالهية والجواهر العقلية ، فقد رجع هذا الطريق الى تطهير محض من جانبك ، و جلاء و تصفية ، استعداد و انتظار فقط ، فمن كان لله كان الله له .

و اما العلماء النظار و ذووالاعتبار فلم ينكروا وجود هذا الطريق و امكانه، و افضائه الى هذا المقصد على وجه الندور، فانه اكثر احوال الانبياء والاولياء، و لكن استوعروا هذا الطريق، و استبطئوا ثمرته، و استبعدوا اجتماع شروطه، وزعموا ان محو العلايق الى ذلك الحد كالمتعذر، و ان حصل في حال فثباته ابعد منه، اذ ادنى وسواس وخاطر يشوش القلب، كما

١٨- الى العلوم الالهامية (احياء)

۱۷ ان میل (احیاء)

١٩- و تحصيل (احياء)

قال رسول الله صلى الله عليه واله: قلب المؤمن اشد تغلباً من القدر في غليانها، و قال: قلت المؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمن يقلبه و في اثناء هذه المجاهدة قد يفسد المزاج و يختلط العقل و يمرض البدن، و اذا لم تتقدم رياضة النفس بالمعرفة، و تهذيبها بحقايق العلوم، نشبت بالقلب خيالات فاسدة يسكن اليها النفس طول العمر دون النجاح، فكم من صوفي بقى في خيال واحد عشرين سنة، ولوكان قد اتقن العلوم من قبل، لانفتح له وجه التباس ذلك الخيال في الحال، فالاشتغال بطريق التعليم اوثق واقرب الي الغرض، وزعموا ان ذلك يضاهي مالوترك الانسان تعلم الفقه، وزعم ان النبي صلى الله عليه واله لم يتعلم ذلك، ولكن صارفقيها بالوحي و الالهام، من غير تكرير و تعليق و انا ايضا ربما انتهى بالرياضة اليه ٢٠ و من ظن ذلك فقد ظلم على كنز من الكنوز، فان ذلك ممكن ولكنه بعيد جداً، فكذلك هذا، و قالوا: لابد اولا من تحصيل ما حصله العلماء و فهم ما قالوه، ثم لا بأس بعد ذلك بالانتظار لما لم ينكشف لسائر العلماء، فعساه ينكشف بالمجاهدة بعد ذلك، انتهى.

٠٠ـ انتهت بي الرياضة و المواظبة اليه (احياء)

# المفتاح الخامس فشر

فى شرح ماهية الانسان من مبدأ تكونها من العناصر والاركان ، الى ان ينتهى قيامه عندالله الديان ، و شرح صفاته و مقاماته و منازل سفره و سلوكه من اخس المهادى الى اشرف العوالى ، و فيه ابواب :

الباب الأول في درجات تكونه على لسان اهلاليقين و فيه فصول

#### فصل في مادة خلقته

اعلموا اخوانى فى الدين ، واوليائى فى كشف اليقين ، ان القران المبين كأنه نسخة شارحة لكمال الانسانى ، مبنية لمقامات هذا الخليفة الربانى ، الظاهرة فى الحقيقة الجميعة المحمدية ، والفاتحة نسخة النسخة القرانية من غير اختلال ولانقصان ، فلابد للمعتنى بعلم القران ان يتعلم اولا معرفة الانسان و يأخذ فى العلم به من مبادى احواله و اسراره ، و اسباب اكوانه و مقاماته ، و منازل اسفاره و درجاته ، اذكل ماله مباد و اسباب و علل و ابواب ، فان تحقق العلم به والسلوك نحوه انما يحصل بمعرفة اسبابه و مباديه ، والوقوف من اصوله و مبانيه ، و خصوصاً الشىء الذي يحصل هويته من كل شيء ، لكونه اول الاسباب الفاعلية الكونية نزولا ، و يكمل ذاته بكل شيء ، لكونه اخر الاسباب الغائية الكمالية صعوداً ، فالانسان الكامل كأنه نسخة

مختصرة جامعة لجميع العوالم الكونية والعقلية و ما بينهما ، من عرفها فقد عرف الكل ، و من جهلها فقد جهل الكل شعر :

ليس من الله بمستنكر ان يجمع العالم في واحد من كل شيء لب و لطيفه مستودع في هذه المجموعة فنقول اولا: ان عنايةالله لما لم يجز وقوفها عند حد لايتجاوزه، فبقى

فنقول اولا: ان عناية الله لما لم يجز وقوفها عند حد لا يتجاوزه، فبقى امكان امور غير متناهية في حدالعدم والقوة، من غير ان يخرج الى الفعل، مع ان الجود غير متناه، والقدرة غير محصورة على حد، وكانت سلسلة البسايط الحاصلة بالفيض الاقدس منتهية الى ادناها منزلة واخسها مرتبة، فاقتضت انشاء المركبات الجزئية، القابلة للديمومة النوعية، و ايجاد العايدات، حتى بلغت الى نفوش عايدة اليه في النشأة الثانية، لانها القابلة للديمومة الشخصية كالجواهر العلوية، فكأن الوجود دار على نفسه، وارتقى الى ما نزل منه، ثم ان وجود العناصر تحت السماء معلوم بالمشاهدة، وهي قابلة للتركيب، كما ركبنا التراب بالماء وحصل منهما الطين، و ركبنا الادوية و حصل منهما الطين، و ركبنا الادوية و حصل منها المعاجين، هذا في المركبات الناقصة.

و اما المركبات التامة التي لا يحصل الا بطبيعة اخرى فايضه من عندالله ، فلايتم تركيبها الا بكيفيات فعلية و انفعالية ، فلابد لها حرارة محللة مبددة ، و برودة جماعة مسكنة ، و رطوبة ذات انقياد للتشكيل ، و يبوسة حافظة لما افيد من التقويم و التعديل ، فجادت العناية بوجود هذه الكيفيات التي لابد لها من وجود طبايع متضادة الاوصاف ، و عناصر ساكنة في الاطراف ، من اماكن متخالفة الاوضاع ، بعضها فوق بعض بحسب ما يليق بحالها من الخفة و الثقل ، مرتبة ترتيباً بديعاً ، ومنضدة نضداً عجيباً ، والسبب اللمي في كون هذه العناص قابلة للتركيب والتخليق ، متأتية غير متابية للجمع والتفريق ، ان هذه الاجساد لقصور جواهرها ، و خسة صورها ، وخلوها عن الحياة والروح في الكون الاول ، غير تامة الخلقة ولامكتفية بذواتها ، عن متهيئة للكون الثاني ، فان الاشياء كلها متوجهة نحوالكمال ، مشتافة الى الاستكمال ، متحر كة نحوالقرب من الله المتعال .

و اما السبع الشداد و ساير الاجرام العالية والاجساد الكوكبية ، فلتمام

صورتها، و قوة قواها، و وثاقة جواهرها، غير متأتية للتركيب والتكوين الثاني، ولها من الكمال و التمام ما يمكنها بحسب الفطرة الأولى عبادة الحق و طاعته من غير اكراه و اجبار، اذالممكن لم يخلق هباء و عبثاً، بل لان يكون عابداً لله عايداً اليه، و متقرباً مما لديه زلفى، فالعناصر انما خلقت لقبول الحياة والروح، لكنها عند انفرادها قاصرة عن القبول، لاجل تضاد صورها بحسب الكيفيات، فلابد لها من الامتزاج المؤدى الى المزاج، وهو لتوسطه بين الكيفيات الاضداد كأنه خال عن التضاد، أو بعيد عن الاطراف الموجبة للموت والفساد، فلهذا يكون معداً لقبول المادة العنصرية للحياة، فيستفيد المركب حياة ما على قدر توسطه و بعده من الاطراف، و قربه من الاجرام الكريمة الحية حياة ذاتية، فإن لم يمعن في التوسط والاعتدال، وهدم جانب التضاد، يقبل من العناية نوعا ضعيفا من الحياة ، كالحياة النباتية وهدم جانب التضاد، يقبل من العناية نوعا ضعيفا من الحياة ، كالحياة النباتية الاثار العلوية ، كالسحب والادخنة والمطر والثلج والطل والصقيع والرعد والبرق والماحقة ، و درجات المعادن كالزيبق والزاج والملح والزرنيخ والبرق والماحة وكاليواقيت .

#### فصل فى احوال النبات وقوى النفس النامية التى هى منزل من منازل الروح الانسانى

اعلم ان الحكمة الالهية في تكون النبات ، انه لما كان مزاج الجسم النامي اقرب الى الاعتدال من مزاج المعادن ، و خطوته الى جانب القدس ادنى ، و قد جرت سنة الله بان من دنى اليه شبراً قربه ذراعاً ، فافاد له خلعة صورة كمالية لها قوة يحفظ بها شخصه كما للجماد ، و قوة اخرى ليبقى بها نوعه ، فوفى قسطه من البقاء لاستبقاء نوع ما وجب فساد شخصه ، بقوة مولدة قاطعة لفضله من مادة خلقته ، ليكون مبدأ لشخص اخر ، ولما لم يحصل كماله الشخصى اول مرة ، لكون مادته جزء منفصلا عن مادة شخص سابق عليه هو

مثله ، رتب له النامية الموجبة لزيادة في الاقطار على نسب محفوظة لايقة ، ولم توقف فعل النامية على التعدى ، جعل لها الغاذية ، و جعل للغاذية خوادم من قوى اربع : جاذبة يأتيها بما يتصرف فيه ، وهاضمة محللة للغذاء ، معدة اياها لتصرف الغاذية ، و ما سكة يحفظها اياه لتصرف المتصرف ، ودافعة لما لا يقبل المشابهة .

فهذه الصورة النباتية المسمى بالنفس فى النباتات ، و بالقوة النامية فى الانسان معرؤسائها الثلاثة، وخوادمها الاربع، وجنودها الغير المحصورة، مما اعدها الله ، لان يكون مطيعة لك خادمة اياك فى علف دابتك التى هى القوة الحيوانية ، التى هى مطية سفرك الى الله .

و اما غذاؤك خاصة فهو ليس من باب صورالاجسام الغذائية ، بل من باب صورالمعارف العقلية ، ولاغذية روحك قوة متصرفة فيها تجرد لطيفها العقلي من كثيفها الحسى بتجريدات اربع ، كمراتب الهضم في المعدة والكبد والعروق والاعضاء ، و تلك التجريدات اولها الحس ، تجرد الصورة الكونية من المادة ، و ثانيها تجردها من عوارض المادة كالوضع والكيف دون التشخص ، ثم الوهم يجردها عن التشخص دون الاضافة التعلقية اليه ، ثم العقل تجردها عن جميع ما سوى الذات العقلية الكلية ، اللايقة لان يتغذى الها الروح العقلي ، فيستكمل بها ذاته و يعيش عيش الاخرة ، و يتخلص عن الهلاك الابدى ، فهذا باب من المعرفة ، فاعرفه فانه نفيس .

### فُصل في تكون القوة الحيوانية التي هي مطية للنفس الناطقة

اذا امترجت العناصر امتراجاً اتم من النبات ، قبلت من الواهب الحقيقى كمالا اشرف من نفس النامى ، و هى النفس الحيوانية ، و هذه النفس ينقسم قواها بعد استيفاء القوى النباتية الى مدركة و محركة ، والمحركة اما باعثة على الحركة، او فاعلة لها، والباعثة هي المسماة بالشوقية ، المذعنة لمدركات الخيال او الوهم او العقل العملى بتوسطهما ، فان المحركات لقربها من عالم الجسم ابدأ مطيعة للمدركات ، لقربها من عالم القدس ، فيحمل الادراك

نها على ان يبعث القوة الجسمية الى طلب او هرب بحسب السوانح ، ولها شعبتان : شهوانية باعثة على طلب وجلب للضرورى ، او النافع تحصيلا للانتقام والتشفى ، للذة ، و غضبية حاملة على هرب و دفع للمضار ، تحصيلا للانتقام والتشفى ، ويخدمها قوى و جنود منبثة فى الاعصاب والعضلات ، من شأنها ان تشنج العضلات بجذب الاوتار والرباطات ، او ارخائها و تمديدها .

# حكمة قرانية

و اعلم ان له ملائكة فى الارض لاصلاح العباد بحسب نشأتهم الدنياوية ، كما ان له ملائكة اخرى بعضها فى السموات على مراتبها لاصلاح نفوسهم و نشأتهم الاخرة و بعضها مرتفعة عن التعلق بعالم الاجسام مطلقا ، و هم العاكفون فى حضرة القدس ، و منهم حملة العرش ، و من جملة ملائكة الله من و كلهمالله بك فيما يرجع الى الاكل والغذاء و التولد و النماء ، فان كل جزء من اجزاء بدنك ، بل من اجزاء النبات لايغذى الا بان يوكل به سبعة من الملائكة لااقل ، فان معنى التغذى ان يقوم جزء من الغذاء يوكل به سبعة من الملائكة لااقل ، فان معنى التغذى ان يقوم جزء من الغذاء مما و عظما ، و جوهر الغذاء جسم ، والجسم لا يتحرك ولا يتغير بنفسه الا بمحرك ، والطبع لا يكفى فى ترددها فى اطوارها ، كما ان البر لا يصير طحيناً ثم خبزاً مستديراً مطبوخا الا بصنايع ، وكذلك الدم لا يصير لحما و عظماً و عصباً الا بصناع ، والصناع فى الباطن هم الملائكة ، كما ان الصناع فى الظاهر ، هم اهل البلد ، وقد اسبغ الله عليكم نعمه ظاهرة و باطنة ، فلا ينبغى ان يغفل عن النعم الباطنة .

فاول هذه الملائكة السبعة عملا هو ملك لابد منه لجذب الغذاء الى جوار اللحم والعظم، لما مر ان الغذاء لا يتحرك بنفسه، ولابد من ملك ثان يمسك الغذاء في جواره، ولابد من ثالث ينزع و يخلع عنه صورة الدم، ومن اربع يكسوه صورة العضو، ومن خامس يدفع الفضل، ومن سادس يلصق ما اكتست بصورة العضو حتى لا يكون منفصلا، و من سابع يرعى المقادير

٢ - مراتبهم (ن م ل) ٣ - ثاني (ن م ل)

في الالصاق.

فان قلت : فهلا فوضت هذه الافاعيل الى ملك واحد ، ولم افتقرت الى سبعة املاك ؟

والحنطة ايضاً يحتاج الى من يطحن اولا، ثم الى من يميز عنه النخالة و يدفع عنه الفضلة ثانيا، ثم الى من تصب عليه الماء ثالثا، ثم الى من يعجن رابعاً، ثم الى من يدفعه كرات مدورة خامساً، ثم الى من يرغفها رغفاناً عريضة سادساً، ثم الى من يلصقها بالتنور سابعاً.

فهلاكانت افعال الملائكة باطناكاعمال الانس ظاهراً؟

فاعلم ان خلقة الملائكة يخالف خلقة البشر، وكذا في الفعل والاثر، و ما من واحد منهم الا و هو وحداني الصفة، ليس فيه خلط و تحركيب البتة، فلايكون لكل واحد منهم الافعل واحد، واليه الاشارة بقوله: و ما منا الاله مقام معلوم فاذلك لم يكن بينهم تناقش و تقابل، بل مثال الملائكة في تعيين مرتبة كل منهم و فعله عليه مثال الحواس الخمس، فان البصر لايزاحم السمع في ادراك الاصوات، ولا الشم في ادراك الروائح، ولاالشم و ليست هي كالاعضاء مثل اليد والرجل، فانك قد تبطش باصابع الرجل بطشاً ضعيفاً فتراحم به اليد، وقد تضرب غيرك برأسك، فيزاحم به اليد التي بطشاً ضعيفاً فتراحم به اليد، وقد تضرب غيرك برأسك، فيزاحم به اليد التي والتنور و الخبز، فان هذا نوع من الاعوجاج والعدول عن العدل، سببه والتنور و الخبز، فان هذا نوع من الاعوجاج والعدول عن العدل، سببه اختلاف صفات الانسان و اختلاف دواعيه، فانه ليس وحداني الذات، فلم يكن وحداني الفعل، و لذلك ترى الانسان الواحد يطيعالله مرة، و يعصيه اخرى، لاختلاف دواعيه و صفاته و نشأته، و ذلك غيرممكن في طبايع الملائكة، و في هذا المقام سر اخر ليس هاهنا موضع الاشعار به.

و بالجملة الملائكة مجبولون على الطاعة ، معصومون عن المعصية ، لامجال للعصيان في حقهم ، فلا جرم لايعصون الله ما امرهم و يفعلون ما

يؤمرون يسبحون الليل والنهار لايفترون فالراكع منهم راكع ابداً ، والساجد منهم ساجد ابدا ، والقائم منهم قائم ابداً ، لااختلاف في افعالهم، ولافتور ولااعياء ولالغوب ، وطاعتهم لله بوجه يشبه طاعة اطرافك بل حواسك لك ، فانك مهما جزمت الارادة بفتح الاجفان ، لم يكن للجفن الصحيح تردد و اختلاف في طاعتك مرة و في معصيتك اخرى ، بل ينفتح و ينطبق بمحض اشارتك ، الا ان الجفن لاعلم له بما يصدر منه من الحركة ، والملائكة العلوية احياء عالمون بما يفعلون ، وكذا الملائكة على قدر حالهم و اتصالهم بتلك العلوية ، كاتصال الحس بالخيال ، والخيال بالعقل .

#### تذكرة

فللحركات الاختيارية مباد مترتبة، ابعدها عن عالم الحركات والمواد الخيال، او الوهم بتوسطه ،او ما فوقهما بتوسطهما، ثم القوة الشوقية و ما بعدها، كالفاعلية والمميلة، و قبل الفاعلة قوة اخرى في بعض الحيوانات الشريفة كالانسان و ما يتلوه، يسمى بالارادة او الكراهة العقلية او النفسانية على تفاوت مراتبها.

## اشارة مشرقية

الحركات الطبيعية كالحركات الاختيارية في ان لها مباد مترتبة، بعضها من عالم العقل والتأثير، و بعضها من عالم النفس والتدبير، و ادناها من عالم الطبيعة والتسخير، و الكل بقضاءالله والتقدير، والفارق بين تحريكات الحيوان و بين غيرها: ان في الحيوان ارادة متفننة حسب دواع و قوى مختلفة، لتركبه من الاخلاط والعناصر المختلفة، و ارادة غيره على نظام واحد لبساطته، و هكذا حكم النبات، و انكان فيه تركيب اجسام مختلفة، الا ان لقواها غرضاً واحداً، لاحاجة لها وافرة الى اسباب خارجة عن ذاتها، و دواع مختلفة خارجة عن قصدها.

## حكمة ربانية الحكمة في وجود هذه القوى من لدن الطفها الى اكدرها

اما فى الحيوان بما هو حيوان ، فللمحافظة على الابدان بحسب كمالها الشخصى والنوعى من الهلاك والتلف ، لانها لمنافع الانسان من الحمل والركوب والزينة ، لقوله تعالى : والخيل والبغال والحمير لتركبوها وزينة .

و اما في الانسان فهذه المحافظة بحصة الحيوان ، مع ما يتوسل بها الشخص الى اكتساب الخير الحقيقي والكمال الابدى والسعادة الاخروية في الدار الحيوانية ، فالعناية الالهية جعلت في جبلة الحيوانات داعية الجوع والعطش ، كيلا تدعو نفوسها الى الاكل والشرب ، ليخلف بدلا عما يتحلل ساعة فساعة من البدن الدائم التحلل والذوبان ، لاجل استيلاء الحرارة الغريزية عليه ، الحاصلة فيه من نار الطبيعة الكامنة في مركبات هذا العالم ، شأنها النضج والتحليل ، كمثال نارا لجحيم في قوله تعالى : كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها موجعلت لنفوسها ايضاً الشهوة والغضب، والراحة والتعب ، و الالام و الاوجاع عند الافات العارضة لابدانها و غير ذلك ، لتحرض النفوس على حفظ الابدان من الافات ، و ادامتها مدة من الاوقات الى اجل معلوم .

## فحتل . فمالحواس الظاهرة والباطنة

ثم خلقالله للحيوان ايضاً قوى اخرى ادراكية و هى اشرف من التحريكية ، لانها اشد نفسانية منها ، ليميز الملايم عن المنافر ، والنافع عن الضار ، فيطلب أحدهما بالشهوة والاخر بالغضب ، عناية من الله على عباده للحيوة الدنيا ، التي هي طريق الاخرة ، و هي منقسمة الي ظاهرة مشهورة، و باطنة مستورة ، اما الظاهر فهي خمس : اللمس والذوق والشم والسمع والبصر ، والاخيران الطف هذه الحواس ، كاد ان يكون مدركاتها خارجة

عن عالم المادة والحركة ، والكلام في ان ايهما اشرف طويل ، و حاجة الحيوان الى الحواس من جهة الحركة لتحصيل الغذاء ، و لهذا يكون الحركة في الحيوان اشرف من الادراك ، شرف الغاية على ذي الغاية ، واما الانسان فحاجته اليها لاجل العلوم العقلية المنتزعة من الحسيات ، و لهذا قيل : من فقد حساً فقد علما ، فالادراك في الانسان اشرف من الحركة ، لانه غايتها .

فانظر الى ترتيب حكمة الله في خلق الحواس الخمس التي هي الة الأدراك ، فاولها حاسة اللمس ، و انما خلقت لك حتى اذا مستك نار محرقة او سيف جارح، تحس به و تهرب منه، و هذا اول حس يخلق للحيوان، ولا يتصور حيوان الا و له قوة اللمس ، لانه لو لم يحس اصلا فليس بحيوان ، و انقص درجات الحس ان يحس بمايلاصقه و يماسه ، فا نالاحساس بما يبعد منه احساس، اتم لا محالة، و الجامع للاتم جامع للانقص كما برهن عليه، ويظهر من قاعدة الأمكان الأشرف، فهذا الحس موجود لكل حيوان، لأن تركيبه من عناصر ذوات او ايل الكيفيات الملموسة ، و قوام الشيء من جنس ما يدرك منه ، حتى الدود التي في الطين و تسمى بالخر اطين ، فانها اذا غر ز فيها ابرة انقبضت للهرب لاكالنبات، فأنه اذا قطع لا ينقبض، اذ لا يحس بالقطع، و إن كان للنبات بل الجماد ادر اك على نمط اخر يعر فه المكاشفون، و يحجب عنه المترسمون ، الا انك لولم بخلق لك الاهذا الحس لكنت ناقصاً كالدود ، لا تقدر على طلب الغذاء من مكان يبعد عنك ، فافتقرت الى حس اخر تدرك به ما بعد عنك، فخلق لك الشم ، الا انك تدرك الرائحة ولا تدرى من اي ناحية جائت ، فتحتاج الئ ان تطوف كثير أ من الجوانب ، فربما تعثر على الغذاء الذي شممت رايحته و ربما لم تعشر، فتكون في غاية النقصان لولم يخلق فيك الاهذا ، فخلق لك البصر لتدرك به ما بعد عنك ، و تدرك جهته فتقصد تلك الجهة بعينها ، الا انه لولم يخلق لك الاهذا لكنت ناقصا، اذ لاتدرك بهذا ماوراء الجدران و الحجب و في الظلمة، و قد لاينكشف الا بعد قرب العدو و المهروب عنه ، فتعجز حينيَّذ عن الهرب ، فخلق لك السمع حتى تدرك به الأصوات من وراء الجدران، و في الليالي المظلمة عند جريان الحركات، ولانك لاتدرك بالبصر الاشيئاً حاضراً، و اما الغايب فلا يمكنك معرفته الا بكلام ينتظم من حروف واصوات تدرك بحس السمع، فاشتدت اليه حاجتك، فخلق لك ذلك، و ميزت بفهم الكلام عن سائر الحيوانات، و كل ذلك ما كان يغنيك ولم يخلق فيك حس الذوق، انه قد يصل الغذاء، فلا تدرك انه موافق لك اومحالف، فتأكله فتهلك، كالشجرة تصب في اصلها كل مايع، ولا ذوق لها فيجتذبه، و ربما يكون ذلك سبب جفافها، ثم كل ذلك لا يكفيك لولم يخلق فيك ادراك اخر تسمى حسا مشتركا، موضعه مقدم ذلك لا يكفيك لولم يخلق فيك ادراك اخر تسمى حسا مشتركا، موضعه مقدم و ما بعده من الحافظة والواهمة والمتصرفة والذاكرة لطال الامر عليك، و هما بعده من الحافظة والواهمة والمتصرفة والذاكرة لطال الامر عليك، و كالبهيمة، لعدم ادراكك عواقب الامور كبواقي الحيوانات، فميزك واكرمك و فضلك على كثير من خلقه تفضيلاً بصفة اخرى هي اشرف من الكل، هو العقل الذي يدرك منافع كل شيء و مضاره بحسب المحال والمال جميعا، و الغقل الذي يدرك منافع كل شيء و مضاره بحسب المحال والمال جميعا، و الله ولي الافضال.

# فصل الاشارة الى العواس الباطنة

و هي خمسة ، لكنها ثلاثة اقسام : مدرك و حافظ و متصرف ، والقسم الاول اما مدرك للصور ، و اما مدرك للمعانى ، وكذا الثانى فمدرك الصور يسمى بالحس المشترك و بنطاسيا في لغة اليونان ، اى لوح النفس ، و هي قوة متعلقة بالتجويف الاول من الدماغ ، ولولاها ما يمكن الحكم لنبا بالمحسوسات المختلفة دفعة ، ولا امكنت مشاهدة النقطة الجوالة لسرعة دايرة ، والقطرة النازلة خطاً مستقيماً ، فهذا احد الدلائل على وجودها، لان المشاهدة بالبصر ليست الا للمقابل ، و ما قابل منهما الانقطة و قطرة ، وحافظها قوة يسمى بالخيال ، والمصورة تعلقها باخر التجويف الاول ، يجتمع عندها مثل المحسوسات ، و ان غابت موادها عن الحواس غيبة طويلة ، فهي عندها مثل المحسوسات ، و ان غابت موادها عن الحواس غيبة طويلة ، فهي

۹ يعينك (ن ل)

خزانة المحسوسات، ولها خطب عظيم، و لنا في تجردها عن هذا العالم برهان عرشى، و قيل في تغايرهاتين القوتين: ان قوة القبول غير قوة الحفظ، فرب قابل غير حافظ، ولان القبول انفعال، والحفظ فعل، فهما متغايرتان، و منه الوهم الرئيس للقوى الادراكية للحيوان، كالشوقية للقوى التحريكية له، و اخص مواضعه اخر التجويف الاوسط من الدماغ، و منه القوة الذاكرة و المسترجعة، و هي قوة في اخر تجاويف الدماغ، يحفظ ما يدركه الوهم اويذعنه، نسبتها اليه نسبة المصورة الى الحس المشترك، و نسبة هاتين الى عالم النفس، كنسبة القلم واللوح الى عالم الانسان الكبير، و اما المتصرف فله تركيب الصور بعضها ببعض، او تركيب المعاني كذلك، او تركيب احد القبيلين بالاخر، و له الفعل و الادراك، الفعل له بذاته، والإدراك لمستعمله الذي هو تمام، فاندفع اشكال صاحب التفسير الكبير، فان المتصرف لابد له من ادراك، فيزيد به عدد الحواس الباطنية عن الخمس.

و اعلم ايضاً انوحدة الذاكرة اعتبارية ، لتركب الذكر من فعل قوتين، ادراك لاحق ، و حفظ سابق ، و كذا المسترجعة لتركب فعل الاسترجاع من ادراك و حفظ و تصرف بالمراجعة الى الخزانة في تفتيش ، فلا يزيد عدد الباطنيات على الخمس كما ظنه هذا الفاضل، وهذه القوة متخيلة في الحسيات و متفكرة عند استعمال العقل اياها في العقليات ، و موضعها في التحويف الاوسط عند الدودة ، و لكل من هذه القوى الة من روح دماغي مختص بها، و هوجرم حار لطبف نوراني حادث عن صفو الاخلاط الاربعة ، كما البدن عن كدرها ، شبيه في الصفاء و اللطافة بالفلك الخالي عن التضاد ، الكائن فوق العناصر القابلة للفساد و الافساد، ولذا يحمل القوى المدركة و المحركة والمحركة والفلك يقبل اثار العقول و النفوس و انما يهدى الناس الى اختصاص كل قوة بالة معينة ، اختلالها عند تطرق الافة التها ، والدليل على تغايرها و تعددها بقاء بعض دون اخرى .

و قد اصاب ابوعلى شيخ الفلاسفة في الشفاحيث قال: يشبه ان يكون القوة الوهمية هي بعينها الحاكمة ، فيكون بذاتها حاكمة ، و بحركاتها و افاعيلها متخيلة و متذكرة ، فيكون مفكرة بما يعمل في الصور و المعاني ، و

متذكرة بما ينتهى اليها عملها ، هذا ما قاله و اخطأ من الناظرين في كلامه، من ظن انه شاك متردد في امر القوى ، والناظر لم يفهم غرضه ، اذ مراده: ان للوهم رياسة على هذه القوى ، و هي جنوده و خدمه .

# سر مشرقی

ثم ان في المقام سر اخر ، عرفه من عرف نسبة كل عال الى سافله بضرب من الاتحاد وضرب من التغاير، كالنفس الناطقة ، و ان كانت جوهراً عقلياً من عالم اخر ، فلها نحو من الاتحاد بقواها و فروعها و جنودها مع انها بدنية ، فتجسمها في وجودها البدني لاينافي تجردها من المواد كلها في وجودها المفارقي الذي هو غيب غيوبها ، فلها تارة تفرد بذاتها عند باريها، ولها ايضاً نزول الى درجة القوى والالات من غير نقص يعتريها ، بل تزيدها كمالا و جمعية ، فمن شبهها كاخوان جالينوس والجرمانيين ، فما عرفها حق معرفتها ، و من جردها بالكلية من غير تجسيم و نزهها من غير تشبيه ، فنظر اليها بالعين العوراء كالرهايين و فلاسفة الهند ، المعطلين لها عن فعل التحريك والتدبير ، كالجنب والدفع والشهوة و الغضب والتغذية والنمو والتوليد و حفظ المزاج ، فمارعوها حق رعايتها ، و كلا الفريقين ينظران بالعين العوراء ، والكامل المحقق من له عين صحيحة ينظر بها الى تطابق بالعين ، فلا يحجبه نشأة عن نشأة ، فيعرف احكام كل منهما و يعلم سرالعالمين .

#### الباب الثاني في احوال النفس و فيه فصول

## فصل في تجوهر النفس الحيوانية المشعركة بينالانسان و غيره

اعلم ان النفس بما هي نفس ليست بجرم من الاجرام ، لان الاجرام كلها متساوية في الجرمية ، فلو كانت النفس جرما فقط لكان كل جرم ذا

نفس ، و لیس كذلك ، فكون الجرم ذا نفس ، لابد و ان يكون بامر غير الجرمية المشتركة، و ليست النفس ايضاً صفة جسمانية كمزاج، او كيفية اخرى اوعرض اخر من الاعراض، اذ وجودها متأخر عن وجود الجوهر، فمحل تلك الاعراض او لي بان يكون هو النفس ، و ايضاً لو كانت مزاجا و علمت انهمن جنس الكيفيات الأربع، لكان صدور افاعيل الحيوة قبل انكسار سورتها اولى ، اذ ليس فيه الا توسط مقتضيات البسايط العنصرية ، و ايضاً كيف يكون النفس مزاجاً و يتحفظ بها المزاج في المتضادات المتداعية للانفكاك، التي تجبرها للالتيام، و إيضاً إنه يمانعها في كثير من الأمر، عن التحريكات او عن جهتها ، فالنفس تريد الحركة ، و هو يقتضي السكون ، او يريد هي الميل الى جهة العلو ، و هو يقتضي التسفل ١٠ و ايضا المزاج يتغير عنداللمس الى ضد مزاج اللامس ، والا فلا انفعال فلا احساس ، فالمعدوم في حال عدمه كيف ينال شيئاً ، وليست ايضا بصورة طبيعية جسمانية ، لما اقيم البرهان المشرقي على: أن كل طبيعة جرمانية فهي سيالة ، بذاته متجددة الحدوث والزوال، والنفس علمت ذاتها باقية، فلايكون جرما ولاجر مانية، و هذا من العرشيات الالهامية على تجرد النفوس الحيوانية الشاعرة بذاتها، المتذكرة لها ، اللهم إلا في الحيوان الذي لم يكن بقاء ذاتها معلوما .

## فصل في البرهان المشرقي على هذاالمطلب

قد الهمنا الله بفضله واحسانه برهانا مشرقيا على تجرد النفس الحيوانية، التى لها قوة التخيل عن مواد هذا العالم و عوارضها ، بانهاذات قوة تدرك الاشباح والصور المثالية ، و الادراك عبارة عن حصول الصورة عند المدرك، سواء كان في ذاته او في قوة من قواه ، ثم ان تلك الصور المتمثلة لدى المتخيلة ليست منذوات الاوضاع الحسية التي تقبل الاشارة بانها هنا اوهناك، و كل صورة جرمانية في هذا العالم ، فحصولها اما في السماء او في الارض او في جهة من الجهات و حيز من الاحياز ، فتقبل الاشارة الحسية بانها هناك

١٠ السفل (ن م ل)

او هاهنا، فالصور الخيالية ليست في مواضع هذا العالم، ولا يمكن لاحد ان يقصد اويعين موضعها، فهي اذن في عالم اخر خارج عن هذا العالم بالجوهر و المعنى ، لا بالمسافة والوضع ، فموضعها التي قامت به او حضرت عنده كذلك ، فلو كانت القوة الخيالية حالة في مادة من مواد هذا العالم ، كدماغ اوقلب اوعضو اخر اوجسم غيرها ، لكانت الصور القائمة بها ، قابلة للاشارة الحسية ، اما بالذات او بالعرض ، و بطلان التالي ظاهر ، لا ينكره الاجاحد اوناقض فاقد الوجدان ، و هو يستلزم بطلان المقدم ، و اما الملازمة فهي بينة ، و اما تعيين موضع من مواضع الدماغ للادراك الباطني ، فهو بمجرد الاعداد و جهة المناسبة لظهور بعض المغيبات ، فان المواد البدنية و تحريكاتها مما تهيىء النفوس من عبور هذا العالم الي عالم اخر اليه مرجعها .

## حكمة قرانية

النفوس من حيث نفسيتها نار معنوية من نارالله الموقدة التي تطلع على الافئدة أو لهذا خلقت من نفخة الصور ، فاذا نفخ في الصور المستعدة للاشتغال ، تعلقت بها شعلة ملكوتية نفسانية ، والنفس بعد استكمالها و ترقيها الى مقام الروح ، تصير نورها ناراً مؤصدة في عمد ممددة ٢٠.

# حكمة اخرى قرائية

النفخة نفختان، نفخة تطفى النار و نفخة اخرى تشعلها، فوجودالنفس و بقاؤها من النفس الرحمانى، و هو انبساط الفيض عن مهب رياح الوجود، و كذا زوالها و فناؤها، و تحت هذا سر اخر عظيم، فعلم ما ورد فى لسان بعض الاديان السابقة: ان النفس ناراً و شرراً و هواء، لايجب ان يحمل على المجازفة والتخمين، و كذا الحال فيما صدر عن صاحب شريعتنا الحقة.

#### فصل فى بعض احوال الحيوانات و الاتها و قواها، التى خلقهاالله لمنافعها و مصالحها

ان من الحيوان ما يحتاج الى تنفس و ترويح الحرارة من الهواء كالانسان، و منه ما يضطر الى استنشاق الماء كالحيتان، و منه مالاحاجة له الى شيء من ذينك، فاعدالله لكل منها الات و قوى لخاص افاعيلها، فيختلف الحيوانات بحسب الاعضاء والادوات و اوضاعها و احوالها و قواها و مشاعرها و مداركها، و كل حيوان شحيم ذى ثرب أ فدماغه دسم أو مالا شحم له فلا دسومة لدماغه و ذو الاذن ولود غالباً، و ما ليس له اذن ظاهر متكون فى الاغلب عن البيضة، و من الحيوان مالا يتغذى مدة و يكون مع ذلك فى غاية السمن و القوة، كالدب فى الشتاء والقنفذ و من الحيوان ما يغتذى منهما، والغذاء ما يغتذى من الحيوان فقط او بالنبات فقط، و منه ما يغتذى منهما، والغذاء ينهضم و يستحيل الى مايشابه المغتذى، بحسب صورة كل عضو عضو، و ألهضم فى الحيوانات الكاملة اربع مراتب كما مرت الإشارة اليه، و ينفصل فى كل مرتبة فضله.

اولها للهضم الاول الذي في المعدة او ما يقوم مقامه ، و هو البراز ، و ثانيها للناني الذي يكون في الكبد اوما يجرى مجراه ، و هو البول ، وثالثها للثالث الذي في العروق ، و هو العرق ، و رابعها للرابع الذي يكون في الاعضاء و هو المنى ، و يدفعه الطبيعة ، بل النفس باستخدامها الى الانثيين، و يستحيل هناك الى البياض ، و يستقر في الرحم و يتولد منه الولد باستحالات مختلفة ، فيكون نطفة ، ثم علقة بعد ما يحصل فيه نقط دموية ، ثم مضغة، و القلب هو الرئيس المطلق للاعضاء ، كما ان النفس هي الرئيسة المطلقة للقوى ، اول ما يتكون ، و اخر ما يبقى ، و الاعضاء الرئيسة هي القلب

١٣ اى الشحم الرقيق الذي على الكرش والأمعاء.

۱۶ ای ذوماده دهنیة .

١٥ دويبة مغطى بريش حاد (جوجــهتيغي ــ خارپشت)

۱۳ـکل عضو و (ن ل)

والدماغ و الكبد والانتيان ، والمعدة من الاعضاء الشريفة دون الرئيسة كما قيل ، و ذهب معلم الفلاسفة الى انه ليس للمرأة منى بالحقيقة ، و ان مائية المرأة ليس فيها قوة مولدة بل متولدة ، والتوليد يحتاج الى قوتين ، وخالفه في ذلك جالينوس.

#### هداية

انظر الى حكمة الصانع البديع ، كيف خلق الحيوان بل الانسان من نطفة من ماء مهين ، ثم خلق علقة ثم خلق مضغة ثم عظما ثم لحما ، ثم خلقا اخر بنشات ذات اطوار متنوعة لغرائب الاثار ، ثم منحه قوى بها يلج ملكوت السموات والارض ، وهى المشاعر الظاهرة والباطنة ، و ايد الاولى بما اشرق عليه من اضواء الجواهر العلوية الجسمانية ، كما ايد الثانية بما اشرق من انوار الجواهر العلوية الروحانية ، ففلق اصباحهما فى الليل البهيم ، و حلى لها صور الملك و الملكوت فى احسن تقويم ، فسبحان من خلق النور و ابصر النور، و هدى بالنور الى النور .

#### تبصرة

ان القوى و الطبايع تحاكى بافعالها صفاتها ، و باثارها ذواتها ، فالبصر من جنس الالوان و الانوار ، و السمع من جنس الاصوات و النغمات ، و الخيال من والشم من جنس الطعوم و الروايح ، و هكذا في سائر القوى ، و الخيال من جنس عالم الغيب ، و سعادة كل قوة بادراك ما يماثلها ، و شقاوتها بادراك ما يضادها ، و الصحة صفة موجبة لسلامة افعال موضوعها ، و مقابلها المرض المنقسم باقسامه الى البدنية و النفسية ، و لكل من الكل في الليس و الايس اسباب و معدات ، ومرض القلب رذائل خلقية ، مظلمة مضلة حاجبة عن اشراقات لوامع نورية حالية على قوابل ، خالية صافية كما قال الله تعالى : الامن اتى الله بقلب سليم المن تكيف ذوقه بادراك المرارة او البشاعة الكلاف الجدل و الخلاف ، تعسر عليه ادراك حلاوة الايمان شعر :

فمن يك ذا فم مر مريض يجد مراً به الماء الزلالا و في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضا و لهم عذاب اليم ١٩٠٠.

## تمثيل و ارائة

افاضة الشمس متشابهة مختلفة ظهوراً و نوراً ، في قوابل مختلفة جلاء وصفاء، وربما ترى اعماق الزجاجات ٢٠ ملونة منقشة بنقوش تترى ، مناسبة للوسائط ، مشابهة للروابط .

# الباب الثالث في تكون الانسان و قوى نفسه، التي هي من كلمة الله الواردة من امر الرحمن، وفيه فصول:

## فصل فی تکو نه

ان العناصر اذا صفت و امتزجت امتزاجا قريباً من الاعتدال جدا ، و سلكت طريقا الى الكمال اكثر مما سلكه الكائن من النبات و الحيوان ، و قطعت من القوس العروجية اكبر مما قطعته ساير النفوس ، اختصت من الواهب بالنفس الناطقة، والمستخدمةلسائر القوى النباتية والحيوانية، فان زيادة الكمال على حسب زيادة الصفاء والاعتدال، فاذا بلغت المواد بامزجتها غاية الاستعداد ، و توسطت غاية التوسط من الاطراف ، الممعنة ٢٠ في التضاد، فاعتدلت و تشبهت بالسبع الشداد ، الخالية عن التفاسد البعيدة عن الاضداد، استحقت من واهبها الجواد لقبول فيض اكمل و جوهر اعلى و اشرف من استحقت من والصور ، فقبلت من التأثير الالهي ما قبلته الجرم السماوي و العرش الرحماني، من قوة روحانية مدركة للكليات العقليات بذاتها ، و الجزئيات الحسيات بقواها و الاتها ، متصرفة في المعاني ، سالكة الي سبيل الله

٢٠ الرخامات (ن م)

الحق الأكبر.

و قد عبر في القران المجيد عن تعديل المزاج المذكور بالتسوية، تشبها بتسوية جوهرالمراة و تصقيل وجهها على وجه تقبل العكس، و من افاضة نورالنفس عليها بالنفخ، في قوله تعالى: فاذا سويته و نفخت فيه من روحي ٢٠ فالنطفة الانسانية عندتمام الاستواء والاعتدال يستحق باستعدادها نفساً يدبرها، و يفيض عليها الروح البشري من جود الجواد الحق الواهب لكل مستحق ما يستحقه، فالتصفية فيها عبادة عن الافاعيل والاحالات المرددة لاصل النطفة في الاطوار، السالكة بها الى صفة الاستواء والاعتدال، هذا بحسب النشأة الانسانية، فانه عند تسوية صفات النفس و تعديل ملكاتها و اخلاقها في اوان الاربعين، يستحق لفيضان الروح الالهي الذي هومن امر الله و كلمته، والروح الالهي الامرى غير الروح البشرى النفساني، واطلاق التسوية والنفخ والروح في كل نشأة و طور بمعنى اخر، الا ان النشات متحاذية متطابقة ، تطابق الظاهر مع الباطن، والبدن مع النفس.

والنفس في الحقيقة نور من انوارالله المعنوية ، منالله مشرقها ، و مغربها الى هذا القالب المظلم، و قدحدها الحكماء حداً بحسب الاسم ، بانها: كمال اول لجسم طبيعي الى ذي حياة بالقوة ، من جهة ما يدرك الامور الكلية، و يفعل الافعال الفكرية .

## فصل في ان لنفس الإنسان قو تين

اذا عرفت حدها المذكور ، علمت انها جوهرة روحانية حية بذاتها، فاذا قارنت جسما من الاجسام صيرته مثلها ، كالصورة النارية ، فانها جوهرة حارة ، فاذا جاورت جسماً من الاجسام صيرته حاراً مثلها ، و علمت ايضاً ان للنفس قوتين : علامة و فعالة .

فاما الفعالة فهي بقوتها العلامة تنزع رسوم المعلومات من هيولاها

و تصورها ، كملك الموت ينزع الارواح من الاجساد و يصعد بها الى عالم الاخرة ، فيكون ذات جوهرها لتلك الصورة كالهيولى، وهى فيها كالصورة، و بقوتها الفعالة يخرج الصور التى فى فكرها و ينقشها فى الهيولى الجسمانية كالمادة البدنية لها، فيكون الجسم عند ذلك مصنوعاً لها، الة فى سائر افاعيلها.

و اما العلامة فهى التى تقبل النفس بها صور المعارف و المعقولات مما فوقها و يتعلمها ، و كل من تعلم علماً فان صورة المعلوم كانت اولا فى نفسه بالقوة ، فاذا تعلمه صارت فيها بالفعل ، والتعلم ليس الاسلوك الطريق من القوة الى الفعل ، والتعليم ليس سوى الدلالة على الطريق ، والاستاذون هم الادلة ، وتعليمهم الدلالة والهداية الى الصراط المستقيم، الى المطلوب المدلول عليه .

فتبت ان للنفس باعتبار ما يخصها من القبول عما فوقها والفعل فيما دونها قوتان : علامة و عمالة ، فبالأولى تدرك التصورات والتصديقات ، و يعتقد الحق والباطل فيما يدرك و يعقل ، و يسمى بالعقل النظرى ، و هو من ملائكة جانب اليمين ، و بالثانية يستنبط الصناعات الانسانية ، و يعتقد القبيح والجميل فيما يترك و يفعل ، و يسمى بالعقل العملى ، و هو من ملائكة جانب الشمال ، وقد اشير اليهما في الكتاب الالهى : و جاءت كل نفس معها سائق و شهيد و بالسائق يستعمل الفكر والروية في الافعال والصنايع ، مختارة الخير اومايظن خير ، اولها الجربزة والبلاهة ، والتوسط بينهما المسمى بالحكمة ، و هي من الاخلاق ، و الاشتراك لفظي بينها و بين الحكمة التي من العلوم الكلية ، المنقسمة الى الحكمتين ، فانها كلما كانت اكثر كانت افضل ، و هذه القوة مطيعة للاولى ، مستمدة بها في كثير من الامور ، و يكون الرأى الكلى عند النظرى ، والرأى الجزئي عند العملى ، المعد نحو المعمول .

## فصل فعالاخارة الى قواه العملية

ان للانسان من بين الاكوان خواص ولواحق عجيبة ، و اخص خواصه

تصوره واحضاره معانى المجردة من المواد الحسية كلالتجريد ، والتوصل الى معرفة المجهولات العقلية من المعلومات بالفكر والروية ، و له ايضاً بعقله العملى تصرف فى امور جزئية ، و تصرف فى امور كلية ، والثانى لحصول اعتقاد فقط ، من غير ان يصير سببا لفعل دون فعل الابضم اراء جزئية ، فاذا حصل الرأى الجزئى ، يتبع حكم القوة المروية قوى اخرى فى افعالها البدنية من الحركات الاختيارية ، اولاها القوة الشوقية ، و اخير تها الفاعلة لحركة العضلات بالمباشرة ، و كل هذه يستمد فى الابتداء من القوة المتصرفة فى الكليات ، باعطاء القوانين و كبريات القياس فيما يروى ، كما يستمد من التى بعدها فى صغريات القياس والنتيجة الجزئية ، وقد مران للنفس من التى بعدها فى صغريات القياس والنتيجة الجزئية ، وقد مران للنفس و هى للواجب والممتنع والممكن ، و هذه للجميل والقبيح والجائز ، فلهما رأى و ظن فى العقليات ، و شدة و ضعف فى الفعليات .

والعقل العملى يحتاج في افعاله كلها الى هذا البدن الدنيوى الا نادراً ، كاصابة العين و نحوها من النفوس الشريرة ، لقوتها و شيطنتها ، و اما صدور الخوارق للعادة و الكرامات من المتجردين الكاملين ، فلكونهم في مقام اخروى .

فى النشأة الاخرة ، ان كان الانسان من صنف الاعالى و المقربين ، و ان كان من اصحاب اليمين فمبدأ افاعيله و تصوراته العقل العملى ، و به يكون سعادته فى الاخرة ، لما سيظهر لك ان الجنة و اشجارها و انهارها و حورها وقصورها وسائر الامثلة الجنانية التى وعدالمتقون، منبعثة من تصورات النفس الجزئية وشهواتها ودواعيها كما قال سبحانه ولكم فيها ما تدعون ٢٠ وقوله: فيها ما تشتهيه الانفس و تلذا لاعين و وان كان من اصحاب الشمال فكذلك القياس فيه من كون عقله العملى منشأ للتعذب بما يجترحه و يكتسب بيده من حميم وزقوم و تصلية جحيم ، فجوهر النفس مستعد لان يستكمل ضرباً من الاستكمال، و يتنور بذاته و مافوق ذاته بالعقل النظرى ، و لان يحترز عن الافات ، و

یتجرد عن الظلمات بالعقل العملی ان ساعده التوفیق ، ولاضداد ما ذکرنا بحسب القوتین ، ان اردأه الخذلان ، و هو سبحانه یضل من یشاء و یهدی من یشاء ۲۰ .

## فصل فى ترتيب ما يحدث من فضلائله فى الانسان، حتى يعود من ادنى المراتب الى اعلى مراتب العقل النظرى، و فيه اشراقات

## الاشراق الاول في ادنى مراتب العقل النظري

و هى ما يكون للنفس الانسانية بحسب اول الفطرة الذى هو استعدادها لجميع المعقولات ، و يقال لها فى تلك المرتبة العقل الهيولانى ، لخلوها عن كل صورة عقلية ، فلها وجود عقلى بالقوة ، كما ان الهيولى فى ذاتها خالية عن جميع الصور الحسية، و لها فى ذاتها وجود حسى بالقوة، فجوهرية النفس فى اول تكونها كجوهرية الهيولى ضعيفة ، شبيهة بالعرضية ، بل اضعف منها ، لانها قوة محضة .

## حكمة عرشية

و لعلك تقول: النفس عالمة بذاتها و بقواها ، علما فطرياً غير مكتسب، فكيف يكون في اصل الفطرة قوة محضة ، فاسمع: ان فطرة الانسان بما هو انسان غير فطرة الحيوان بوجه ، فان اخر فطرة الحيوان اول فطرة الانسان، كما ان اخر النبات اول فطرة الحيوان ، لاختلاف الفطر و النشات ، و اتصال بعضها ببعض ، مع تفاوتها كمالا و نقصا و شدة و ضعفا ، و كلامنا انما هو في مبدأ الانسان بماهو انسان ، اى جوهر ذو نطق مدرك للكليات ، والانسان الملكى غير الانسان الحيواني و بعده ، فله قوة وجود يخصه و كمالية بحسبها، كما ان للحيوان الحسى وجود هو كالمنى والبيضة و نحوهما ، و كمالية

بحسبها، و وجود الانسان وجود علمى اخروى، و لعلمه بذاته و بالاشياء مراتب القوة والاستعداد و الكمال، و علمه بذاته و بالاشياء عين وجود ذاته و عين وجود ذوات الاشياء، مع اتحاده بالاشياء، كما حققه الراسخون في الحكمة، لان وجوده وجود عقلى، والحاصل للامر العقلى لا يكون الا امراً عقلياً.

وستعلم أن العقل بالفعل عين المعقول، بل العقل كل الإشياء، فمتى كان وجود العقل بالقوة ، كان معقوله أيضاً بالقوة ، فعلم الإنسان بذاته و يما هو حاصل لذاته في ابتداء النشأة قوة علم بذاته و بماسوى ذاته جمعياً ، و ما هو له في الفعل في الانتداء ليس الأجوهر أحاساً و محسوساً بالفعل ، او خيالا و متخيلا بالفعل ، واكثر الناس مقامهم هذا ، و كلما كانت القوة العاقلة اشد فعلية ، كانت معقو لاتها اشد تحصلا و او كد و حوداً ، و كلما كانت اضعف ، كانت معقولاتها اضعف ، كما إن النفس ما دامت حاسة بكون مدركاتها اموراً محسوسة ، و مادامت متخيلة او متوهمة كانت متخيلات او موهومات ، فمادامت قوتها العاقلة متعلقة بالبدن منفعلة عن احواله و اثاره و شواغله، كانت معقو لاتها معقو لات بالقوة، كالصور الخيالية المخزونة من الصور الطبيعية كالفلك والحيوان والنبات و غيرها ، مما لاينفك في وجودها الخارجي عن العوارض المادية في الة الخيال كما هو المشهور مع امكان تجردها في اعتبار الذهن ، و جواز تجردها في الخارج نحواً عقليا كما هو مذهب افلاطن و شيعته في الصور المفارقة الألهبة ، فكذا القوة العاقلة قبل صيرورتها عقلا بالفعل مخالطة بالمادة البدنية ، بل هي صورتها الحسية طوراً ، و صورتها الخيالية اخرى ، و مبدأ قواها البدنية والنفسانية ، و لها استعداد الوجود العقلي القدسي بالاتصال بروح القدس والملائكة العلوية ، والانفصال عن القوى المنفعلة التي شأنها التحريك الانفعالي والفعل التجددي، دون الابداع والاختراع، فحال العاقل و المعقول في جميع الدرجات واحد ، فالنفس مادامت عقلا بالقوة كانت معقولًا بالقوة ، و معقولًا تها معقولًات بالقوة ، و اذا صارت بالفعل صارت هي ايضاً كلها بالفعل ، فعلم النفس بذاتها في اول تكونها من باب القوة

والاستعداد، و كذا وجودها العقلى، ثم من باب التخيل و التوهم كسائر الحيوانات في ادراك نفوسها، و اكثر النفوس الانسانية لايتجاوز هذا المقام. اما العالم بذاته و العارف بنفسه عرفاناً عقلياً ، فانما يقع في قليل من الادميين بعد بلوغه مرتبة الكمال ، المختص بالرجال العقلانيين والعلماء الراسخين ...

## اشارة قرانية

فالنفس الانسانية في اول فطرتها العقلية نهاية عالم الجسمانيات في الكمال الحسى، و بداية عالم الروحانيات في الكمال العقلي، واليه الاشارة القرانية في قوله: فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة و ظاهره من قبله العذاب تفال النفس بابالله الاعظم الذي امر عباده ان يأتوا منها الي يبته المحرم، فقال: و أتوا البيوت من ابوابها و بالجملة فهي صورة كل قوة في هذا العالم، و مادة كل صورة في عالم اخر، فهي مجمع بحرى الجسمانيات و الروحانيات، مرج البحريين يلتقيان بينهما برزخ لا يبغيان أن فان نظرت الي جيوهرها في هذا العالم، وجيدتها مبدأ جميع الجمادية، و الجمادية، و الجمادية، و الجمادية، والجميع جنودها و خدمها، فانها من اثارها و لوازمها في هذا العالم، وان نظرت الي جوهرها في العالم العقلي وجدتها قوة صرفة لاصورة لها عند نظرت الي جوهرها في العالم العقلي وجدتها قوة صرفة لاصورة لها عند الشرة، فإن البذر بذر بالفعل، ثمرة بالقوة.

## تذكرة

قد علم مما ذكر: ان صورة الأنسان البشرى خليفة الله في ارضه، و ستعلم ان معنى روحه خليفة الله في ملكوت سمائه، فهي متوسطة بين الحالتين نازلة في منزلة بين المنزلتين، و ان كونه اخر المعانى الجسمانية، دليل على

انه اول المعانى الروحانية ، فهو بسيط بروحه الروحانية ، الحية العلامة بالطبع ، مركب بجسمه ، فهو بين البسيط والمركب كجوهر المراة المصيقل المركب ، فانه المركب بجسميته و ظهره ، والبسيط ببسيطه و وجهه ، فهو لاجل ذلك قابل للحياة والنور بروحه ، و قابل للموت و الظلمة بجسمه فطبيعة جسمه اصفى الطبايع الارضية و الهيولى الطبيعية ، و نفسه ادنى رتبة من النفوس الملكية والعقول العالية ، اذكانت الملائكة لايتصل به و لاتشرق عليه الا بعد مرورها على الطبقات ، ولا يسرى فيه الا بعد سريانها فى الانوار الفلكية والاشخاص السماوية .

ثم يعطف عليه الرحمن برحمته و عطوفته ، و ينزل عليه نعمه بالوحى والانباء والالهام من السماء ، و ان النفس الانسانية متى عدلت عما هو بها اليق ، و هى به احرى و احق ، من قبول العلوم الالهية ، مترددة فى عمايتها متبلدة فى جهالتها ، فهذا هو موتها ، لانها قد انقطعت عن عالمها ، و انفصلت عن جوهرها ، و اتحدت باعمالها القبيحة و اخلاقها الردية و ارائها السيئة، فيخرج من صورة الانسانية ، و يفوتها صورة الملكية ، فيكتسب باعمالها صورة شيطانية ، او يحشر فى القيامة الى صورة بهيمة قبيحة وحشية ، فلذلك قالت الحكماء : ان صورة الانسان بمنزلة ثالثة ، و انها صراط ممدود بين الجنة والنار ، الجنة عن يمينه محل الاخيار ، والنار عن شماله مكان الاشرار ، و والنار ، الجنة وفيها العصاة المعذبة بانواع العذاب، عليهم مؤصدة فى عمد ممددة وفيها اشخاص شيطانية وابدان ظلمانية سراييلهم من قطران و تغشى وجوههم النار " و سيرد عليك ضرباً من الكشف من احوال الاخرة تغشى وجوههم النار " و سيرد عليك ضرباً من الكشف من احوال الاخرة ان كنت من اهله .

## الأشراق الثاني في العقل بالملكة

قد اشرنا الى ان العقل الهيولاني عالم عقلى بالقوة ، من شأنه ان يكون فيه ماهية كل موجود و صورته من غير تعسر و تأبي من قبله او امتناع ، فان

عسر عليه شيء فاما لأن ذلك الشيء في نفسه ممتنع الوجود ، او كان ضعيف الكون شبيهاً بالعدم ، كالهيولي و كالحركة والزمان والعدد واللانهاية، و اما لأنه شديد الوجود قويا ، فيغلب على المدرك ويقهره ويفعل به ما يفعل الضوء الشديد بعين الخفاش ، و ذلك مثل القيوم تعالى ومجاوريه من الإنيات العقلية ، فان التعلق بالمواد يوجب للقوة العقلية ضعفا عن ادراك القواهر النورية ، فيوشك انها اذا قويت و تجر دت طالعتها حق المطالعة على قدرما يمكن للمفاض عليه أن يدرك المفيض، فخرجت من القوة الى الفعل بسطوع نور الحق ، فاذا حصل في القوة العقلية هذا الشيء الذي منز لته منها منز لة الشمس من البصر، و هو الشعاع العقلي، فاول ما يبحدث فيها عن رسوم المحسوسات، التي هي معقو لات بالقوة ، و كانت محفوظة في خز انة المتخلية، هي اوائل المعقولات التي اشترك فيها جميع الناس من الأوليات و غيرها، مثل الكل اعظم من الجزء، و النار حارة، والأرض ثقيلة، والبحر موجود، والكذب قبيح، و هذه الصور اذا حصلت للإنسان، يحصل له بالطبع تأمل و روية فيها و تشوق الى الاستنباطات ، و نز وع الى تحصيل ما لم يكن تعقله اولاً ، فحصول هذه المعقولات هو عقل بالملكة ، لانه كمال اول للعاقلة من حيث هي بالقوة ، كما ان الحركة كمال اول لما بالقوة من حيث هو كذلك، فحصولها مما يؤدي الى كمال ثان لها من حيث كونها بالقوة ، و هو كمال اول لما بالفعل، من حيث بالفعل، فالعقل بالملكة في باب الكمال العقلي، كالسعى والحركة في باب الكمال الجسماني.

## الاشراق الثالث في العقل بالفعل

هذا هو الكمال الثانى للعقل المنفعل بما هو منفعل ، والكمال الأول له من حيث هو جوهر عقلى له صورة بالفعل ، و هذه هى السعادة التى يصير الانسان بها حياً بالفعل ، موجوداً فى دار الحيوان ، حياة غير محتاج بحسبها الى استعمال مادة بدنية ، و ذلك لصير ورتها من هذه الجهة من جملة الاشياء العقلية ، البريئة عن المواد والقوى والاعدام والملكات ، باقياً ابدالابدين،

ولايبلغ الانسان الى هذه المرتبة الا بافعال ارادية و حركات نفسانية، محصل الحدود الوسطى بالعقل بالملكة ، و يستعمل القياسات و التعاريف، خصوصاً البر اهين و الحدود ، فهذا فعله الارادي ، و اما فيضان النور العقلي، فهو لم يكن ولا يكون بارادته، بل بتأميد من الحق الذي به بتنور صورة السماوات والأرض و منا فيهما من العقول والنفوس والطباييع والقوي، فيكون له عند ذلك: حال حصول الكمالات النظرية و الثواني العقلية ، كحال الأوائل الضرورية في اللزوم بلااكتساب ولاروية ، فمراتب الانسان بحسب هذا الاستكمال منحصرة في نفس الكمال و استعداده قريباً او بعيداً ، فالأول عقل بالفعل، والثاني بلملكة ، والثالث الهيولاني ، و انما سمى هذا العقل بالفعل ، لأن للنفس بحسبه أن تشاهد المعقولات المكتسبة متى شاعت من غير تجشم كسب ، و ذلك لتكرر مطالعتها للمعقولات مرة بعد اخرى ، و تكثر رجوعها إلى المبدأ الوهاب و اتصالها كرة بعد اولى ، حتى حصلت لهاملكة الرجوع الى جناب الله، والاتصال به من غير مانع داخلي، وان منعها الشواغل البدنية مادامت في الدنيا عن كنه الرجوع ، والمكدرات الطبيعية عن صفو الوصول، فقد صارت مشاهدة معقو لاتها مختفية عنها ، مخز ونة في شيء لها كالاصل، و اليه الاشارة بقوله سبحانه: ولا تعلم نفس ما اخفى لهم من قرة اعين جزاء بما كانوا بكسيون<sup>٣١</sup>.

## الأشراق الرابع. في العقل المستفاد

و هو بعينه العقل بالفعل ، أذا اعتبرت فيه مشاهدة تلك المعقولات عند الاتصال بالمبدأ الفعال ، و سمى به لاستفادة النفس اياه مما فوقها ، فالانسان من هذه الجهة هو تمام عالم العود و صورته ، كما ان العقل الفعال كمال عالم البدو و غايته ، فان الغاية القصوى في ايجاد هذا العالم الكوني و مكوناته الحسية هي خلقة الانسان ، و غاية خلقة الانسان العقل المستفاد ، اي المشاهدة للعقليات والاتصال بالملاء الاعلى ، و اما خلقة سائر الاكوان من النبات و

الحيوان فلضرورات تعيش الانسان واستخدامه اياها ، كما قال تعالى : وخلق لكم ما فى الارض جميعاً ٣٠ و لئلا يهمل فضالة المواد التى خلق من صفوها الانسان ، كما فى الحديث : اكرموا عمتكم النخلة ، فانه خلقت من بقية طينة ادم ، فالعناية الالهية اقتضت ان لايفوت حق كل عنصر ، بل يصيب كل مخلوق من الحقوق نصيباً و سهماً ، و يقدر له قدراً و قسماً به يليق .

## فصل . في مرائب العقل العملي للانسان

وهى ايضاً منحصرة بحسب الاستكمال فى اربع: الاولى تهذيب الظاهر باستعمال الشريعة الالهية والاداب النبوية ، والثانية تهذيب الباطن و تطهير القلب عن الاخلاق والملكات الردية الظلمانية والخواطر الشيطانية، والثالثة تنويره بالصور العلمية والمعارف الحقة الايمانية ، والرابعة فناء النفس عن ذاتها و قصر النظر و الالتفات عن غيرالله الى ملاحظة الرب تعالى و كبريائه، وهى نهاية السير الى الله على صراط النفس الادمية ، و بعد هذه المراتب منازل و مراحل كثيرة ، ليست اقل مما سلكها الانسان فيما قبل ، و لكن يجب ايثار الاختصار فيما لا يدرك الا بالمشاهدة والحضور ، لقصور المشافهة و التعبير عن بيان مالايفهم الا بالنور ، فان للكاملين بعد المسافرة الى الله و وصولهم ، اسفار اخرى بعضها في الحق و بعضها من الحق ، لكن بالحق و حوله و قوته ، كما كان قبل تلك بقوة القوى و انوار المشاعر ، و ان كانت هي ايضاً بهداية الحق وجوده و لطفه لمن يشاء ، لكن الفرق بين الحالين مما لا يخفى ولا يحصى ، ولاحول ولاقوة الا بالله العلى العظيم .

فهذه جملة من احوال النفس و ما قبلها و ما بعدها بحسب شرح الاسامى لما هياتها والتعريف، و اما التحقيق فيها: فسنذكر ما تيسر لنا من البرهان ان شاء الله تعالى.

## الباب الرابع فى البات انية النفس الانسانية و مافوقها، و فيه مشاهد:

## المش*هد الأو*ل فى البات الجوهر العاقل، و عليه براهين بعضها عرشية و بعضها مشرقية

الاول: ان في الانسان قوة روحانية تجرد صورة الماهية الكلية عن موادها الحسية و قشورها الجرمية ، كما تجرد القوة الغاذية صورة الغذاء من قشورها و اكدارها في اربع مراتب الهضم ، وقد علم ان كل ادراك فبضرب من التجريد ، لكن الحس تجرد الصورة عن المادة بشرط حضور المادة بوضعها عند الحس والخيال ، يجردها عنها و عن بعض غواشيها، كالوضع وغيره، والوهم يجردها عن الكل الاالاضافة الي المادة المخصوصة، والعقل الانساني ينالها مطلقة بعدهذه التصرفات والاحالات باستخدام المدارك والمشاعر، فيفعل القوة العاقلة في المحسوس عملا يجعله محسوساً ، و فعلها هذا ليس بمشاركة وضع لمادة جسمانية ، و كل قوة جسمانية لا يفعل الا بمشاركة الوضع ، كما حقق في مقامه ، و لامحالة يكون فعلها صورة متخصصة بوضع وجهة و كم ، فلم يكن كلية مطلقة محمولة على اعداد كثيرة ، بل بوضع وجهة و كم ، فلم يكن كلية مطلقة محمولة على اعداد كثيرة ، بل جزئية محسوسة ، فكل قوة يعقل امراً كلياً فهي مجردة .

الثانى: ان فى الانسان قوة تدرك اشياء يمتنع وجودها فى الجسم، كالضدين معا، مثل السواد و البياض، والمتقابلين مثل الوجود و العدم معاً، و لوجود مثل هذه الامور فى انفسنا يمكننا ان نحكم بان لاوجود لشىء منها فى الاجسام، لان الحكم بالشىء على شىء لابد من وجودهما عند المحاكم بنحو، و لنا ايضاً ان ندرك الحركة والزمان واللانهاية و اشباهها مما استحال ان يكون لها صورة فى المواد.

الثالث: انا ندرك الوحدة المطلقة والمعنى البسيط العقلى ، كالجنس العالى والفصل الاخير ، و معلوم ان ما هو في الجسم فهو منقسم .

الرابع: ان في الانسان قوة ذات تجردالمعقولات عن المواد وعوارضها، فتجردها اما لذاتها و هو باطل، والالما عرض لهذا التجسم، والموجود خلافه، اولما اخذت هي عنه، اي المادة و عوارضها، و هو ايضاً باطل، فان المادة و عوارضها من اسباب التجسم، فيستحيل ان يكون منشأ التجرد، والالزم التناقض، فبقى ان يكون تجردها بسبب القوة العاقلة، فلم يكن هذا الوجود التجردي لها وجود امر في جسم، و بذلك ثبت المطلوب.

و من المشرقيات ، في ان محل الحكمة قوة مجردة عن الجسم و عوارضه: ان كل صورة اوصفة حصلت في جسم ، فاذا زالت عنه و بقى المحل فارغا عنها ، يحتاج ذلك المحل في استحصالها ثانيا الى استيناف سبب كاول الأمر ، من غير ان يكون مكتفيا بذاته ، اذ ليس هذا من شأن الجسم ، ثم ان النفس شأنها في الصور العقلية ان يصير بعد استحصالها من معلم او فكر مكتفية بذاته في استرجاعها متى شاعت ، فالنفس تعالت عن ان يكون جرمية فهي روحانية ، و ايضاً كل جوهر مادى لا يمكن ان يتزاحم عليها صور كثيرة فوق واحدة ، و صور العلوم كلها لا يمكن ان يجتمع في دفتر واحد جسماني، و اما النفس فهي لوح اجتمعت فيه علوم شتى و صنايع تترى ، و اخلاق مختلفة ، و اعراض متخالفة ، و اهواء متفرقة ، فليذعن انها دفتر روحاني و لوح ملكوتي ، لايتراكم فيه الصور لما يتراكم و يتزاحم في الهيولي الجسمانية ، كتب الله بالقلم العقلي على هذا اللوح مايشاء من صور الحكمة والبرهان ، واليه الاشارة بقوله تعالى اولئك كتب في قلوبهم الايمان ".

## المشهد الثاني في استبصارات يفيد الطمأنينة في ان النفس الانسانية من عالمآخر

اعلم ان براهين تجرد النفس عن هذا البدن كثيرة ، قد ذكرنا طرفا منها في المبدأ والمعاد و غيره ، فليطلب من اراد الاستقصاء من تلك المواضع، و كتب الحكماء مشحونة بذكر احوال النفس ، و مع ذلك بقى امرها في

حيز الكتمان ، ولم يعرف احداياها حق معرفتها ، الا اولياء الله المتجر دين عن عالم البشرية، والأولى لمن إرادان يقف على احوال النفس أن يقتدي بهم، و يقتفي اثارهم، و يقتبس من انوارهم، و يهاجر اغراض الطبيعة، و يلطف سره عن شواغل هذا الادني ، ليشاهد ذاته المجردة عن الاحياز والامكنة ، و يتحقق لديه أنه لولا اشتغال النفس بتدبير قواها الطبيعية و أنفعالها عنها، لكان لها اقتدار على انشاء الأجر ام العظيمة المقدار ، الكثيرة العدد ، فضلا عن التصرف فيها بالتدبير والتحريك إياها ، كما وقع لاصحاب الرياضات ، و قد جربوا من انفسهم اموراً عظيمة وهم بعد في هذه النشأة ، فما يكون شأنه هذا الشأن، فكيف يكون محصوراً في بدن صغير مظلم مركب من الإخلاط، معروض للعلل و الامراض ، وانت مع شواغلك اذا فكرت في الاء او سمعت اية تشير المسري و احوال الأمور القدسية ، انظر كيف يقشعر جلدك ، وتقف شعرك ، تضطرب اعضائك ، و يهون عليك رفض البدن و قواه و هواه ، و ذلك لأجل كونه صار مقهوراً تحتسطوة نور قذف في قليك من جانب القدس، و انعكس اثره الى ظاهر جلدك من الوجه الباطن ، و ربما كان في مثل هذه الاحوال ان يندك اعضائك كاندكاك جبل موسى عن اثر تجلى الحق من جانب القدس الايمن ، فما ظنك بنفوس كريمة الهية عاشقة لانو اركبريائه، حاشي ذاتها الكريمة النورية عن كونها منفعلة مفتقرة الى الاجسام و احوالها .

# طريق آخر

النفس والبدن متعاكسان في القوة والضعف ، فهذا يدل على ان كلا منهما من عالم اخر ، فبعد الاربعين كملت النفس و كلت الالة، ومن المكشوف من طريقتنا في باب تقلبات النفس و تطوراتها و حركاتها الذاتية الى الاخرة و عندالله ، كما يستفاد من الشواهد القرانية ، ان عروض موت البدن بالطبع لاجل انصراف النفس عن هذه النشأة الطبيعية الى النشأة الثانية و ما بعدها، ففتور البدن و شيبه و هرمه ثم موته منشأ فعلية النفس و تأكدها و تفردها بذاتها دون البدن ، و اما الخرافة العارضة عند الهرم بسبب قلة الحرارة و فرط الضعف في الالة ، فليست بقادحة فيما ذكر ، لان حاجة النفس الى

مزيد التدبير تمنعها عن جودة التعقل.

بل نقول: لوكان التعقل بالة بدنية ، لكان كلما عرضت لها افة و كلال ، عرض فيه فتور ، و اذ ليس هذا كليا فليس التعقل بالة ، فهذا في قوة قياس استثنائي تاليها متصلة كلية موجبة ، استثنى فيه نقيض التالى ، و هو سالبة جنزئية متصلة ، لينتج نقيض المقدم ، ولو استثنى فيه عين التالى لاينتج شئاً .

## طريق اخر

لو كانت النفس قوة في الالة كالباصرة ، ما ادر كت ذاتها ولا ادراكها ، اذ لاوجود للحال الالمحله ، فلم يوجد لنفسه فلا علم له بنفسه ، اذالعلم معناه وجود صورة الشيء لمدركه او حضوره لديه ، واذ لاوجود فلا ادراك ولا تتخلل الالة بين الشيء و نفسه ، ولا بينه و بين الته ، والالي لايدرك الالماله نسبة وضعية ، وليس نفس الادراك ، و ايضاً لو كانت منطبعة في جسم ، لكانت اما دائمة المشاهدة له ان كفت صورة هويته ، او دائمة الغفلة عنه ان لم يكف ، والا لحصلت في مادة واحدة صورتان من نوع واحد ، و قسمي التالي باطل ، فالمقدم كذلك .

## المشهد الثالث فى شواهد سمعية من الكتاب والسنة والالمار

اما الایات فکثیرة ، منها قوله تعالی فی حق ادم علیه السلام و اولاده : و نفخت فیه من روحی به و فی حق عیسی علیه السلام : و کلمته القیها الی مریم و روح منه و هذه الاضافات تؤذن علی شرف النفس ، و کونها فی ذاتها عریة عن الاجرام ، و قوله تعالی : ثم انشأناه خلقا اخر فتبارك الله احسن الخالقین و قوله : سبحان الذی خلق الازواج کلها مما تنبت الارض و من انفسهم و مما لایعلمون و قوله : الیه یصعد الکلم الطیب و العمل

۳۵\_ نساء ۱۷۱

الصالح يرفعه ٣٨ ، قوله : ولقد كرمنا بنى ادم ٣٩ و قوله : ولقد خلقنا الانسان فى احسن تقويم ٢٠ و قوله : يا ايتهاالنفس المطمئنة ارجعى الى ربك راضية مرضية ٢١ والرجوع يبتنى على السابقة .

و اما الاحاديث فمثل قوله صلى الله عليه و اله: من عرف نفسه فقد عرف ربه ، و قوله صلى الله عليه واله: من رآنى فقد راى الحق ، و قوله: انا النذير العريان ، و قوله: ابيت عند ربى يطعمنى و يسقينى ، فهذه الاخبار مما يؤذن بشرف النفس و مفارقتها عن الاجرام و قربها من البارى اذا كملت، و قال روح الله المسبح عليه السلام: لا يصعد الى السماء الا من نزل منها ، و قوله عليه السلام: لن يلج ملكوت السماء من لم يولد مرتين، وعن رسول الله صلى الله عليه و اله: ان الله خلق ادم على صورته و عن محمد بن مسلم فال: سألت ابى جعفر عليه السلام عما يروون: ان الله خلق ادم على صورته ، فقال: هى صورة محدثة مخلوقة ، اصطفاها الله و اختارها على سائر الصور المختلفة فاضافها الى نفسه .

و اما الاثار فقد تكلم المتمسكون بالشرايع في ماهية الروح ، فقوم بطريق الاستدلال والنظر ، و قوم منهم بلسان الذوق والوجدان ، لاباستعمال الفكر، حتى تكلم في ذلك مشايخ الصوفية ، مع انهم تأدبوا بادب رسولالله صلى الله عليه واله ، ولم يكشفوا عن سرالروح الاعلى سبيل الاشارة والرمز ، و يجوز ان يكون كلامهم المذكور في بيانه بمثابة التأويل لكلامالله والايات المنزلة ، حيث حرم تفسيره و جوز تأويله ، اذ لايسع القول في التفسير الانقلا، و اما التأويل فتمتد العقول اليه بالباع الطويل ، و هو ذكر ما تحتمل الاية من المعنى من غير القطع بذلك ، كما نحن ايضاً لانتكلم ولانكشف الاعن بعض مقامات الروح و منازله النفسية والعقلية ، كتجرده عن الجسم وعوارضه والتجرد امر سلبي لا يحصل بمعرفة العلم بحقيقة الشيء ، ولا نذكر حقيقة مقامه الروحي و مقامه السرى ، و مقامه الخفي والاخفى تأدباً بادب الله و ادب رسول الله عليهم السلام .

٣٩ اسراء ٧٠

فقد قال الجنيد: الروح شيء استأثر الله بعلمه، ولا تجوز العبارة عنه باكثر من موجود، و غرضه انه موجود كسائر الانيات العقلية التي هي فوق النفس، و قال البويزيد البسطامي: طلبت ذاتي في الكونين فما وجدتها، اي ذاته فوق عالم الطبيعة و عالم المثال، فيكون من المفارقات العقلية، و قال ايضاً: انسلخت من جلدى فرأيت من انا، فسمى الهيكل قشراً و جلداً، وهذا تصريح بان هوية الانسان شيء غير الجسد، و قال ابن عطا: خلق الله الارواح قبل الاجساد، لقوله تعالى: ولقد خلقناكم على يعنى الارواح، ثم صورناكم عنى الاجساد، و قال بعضهم: الروح لطيف قائم في كثيف، و في هذا نظر كما عرفت، وله وجه صحيح ايضاً، و قال بعضهم: الروح عبارة والقائم بالاشياء هو الحي عنى الاحياء، فقد قبال بعضهم: ان الاحياء صفة المحيى، كالتخليق صفة الخالق، و قيل في قوله: بعضهم: ان الاحياء صفة المحيى، كالتخليق صفة الخالق، و قيل في قوله: قل الروح من امر ربي من امر ربي كامره كلامه، فصار الحي حيا بقوله: كن حياً، فعلى هذا لايكون الروح في الجسد.

ثم ان اهل الشريعة اختلفوا في الروح الذي سأل رسول الله عنه ، فمن الاقوال ما يدل على ان قائله يعتقد قدم الروح ، و منها ما يدل على انه يعتقد حدوثه ، و ايضاً قال قوم : ان الروح و هو جبرئيل عليه السلام ، و هذا القائل يشبه قوله قول بعض قدماء الفلاسفة ، حيث رأى ان الجوهر النطقى من الانسان يتحد بالعقل الفعال ، و يقرب منه ما نقل عن امير المؤمنين عليه تسليمات الله و تقديساته انه قال : الروح ملك من ملائكة الله الله و بعون الف وجه ، ولكل وجه منه سبعون الف لغة ، يسبح الله بتلك اللغات كلها ، و يخلق من كل تسبيحة ملكاً يطير مع الملائكة الى يوم القيامة ، وروى عن عبدالله بن عباس : ان الروح خلق من خلق الله، صورهم على صورة بنى ادم ، و ما نزل من السماء ملك الا و معه واحد من الروح ، و قال ابوصالح : الروح كهيئة الانسان و ليسوابناس ، و قال مجاهد : الروح على صورة بنى ادم ، لهم ايد و ارجل و رؤس يأكلون الطعام وليسوا

٤٤ الحق (عوارف)٢٦ ملك من الملائكة (عوارف)

بملائكة أقول ليس المراد من هذه الأعضاء في الروح التي وقعت في كلام هؤلاء القوم أعضاء جسمانية بل أعضاء روحانية و قوى معنوية كما يليق بلطافة الروح.

و نظير ما ذكروه قول معلم الفلاسفة أرسطاطاليس حيث قال في كتابه الموسوم بمعرفة الربوبية أن الإنسان العسب إنما هو صنم للإنسان أ العقلي و الإنسان العقلي روحاني و جميع أعضائه روحانية ليس موضع اليد غير موضع الرجل أو لا موضع الأعضاء كلها مختلفة لكنها كلها في موضع واحد و عليه يحمل أيضا قول أبي عبد الله النباحي الروح جسم يلطف عن الحس و يكبر عن اللمس أو يحمل على الروح البخاري الذي في البدن و هو غير الروح المسئول عنه و قال سعيد بن جبير لم يخلق الله خلقا أعظم من الروح غير العرش و لو شاء أن يبلغ السماوات و الأرضين السبع في لقمة لفعل قورة خلقه على صورة الملائكة و صورة وجهه على صورة الأدميين يقوم أيوم القيامة عن يمين العرش و الملائكة معه في صف واحد و هو ممن يشفع لأهل التوحيد و لو لا أن بينه و بين الملائكة سترا من نور ألأحرق أهل السماوات من نورة.

فهذه الأقاويل لا تكون إلا نقلا و سماعا بلغهم عن رسوك الله ص ذلك و قال بعضهم الروح لم يخرج من كن لأنه لو خرج من كن كان عليه الذك قيل فمن أي شـيء خرج قال من بين جماله و جلاله سبحانه بملاحظة الإشارة خصها بسـلامه و حياها بكلامه فهي معتقة من

<sup>(1)) &</sup>lt;page number="530" />. اتضح و انكشف عند الأواخر أن كتاب معرفة الربوبية المعروفة بأثولوجياء من تصنيفات <nl />أفلوطين يعرف بالشيخ اليوناني و هو من حكماء الإسكندرانيين و انتسابه إلى أرسطاطاليس <nl />ليس بصحيح لتباين آرائه أي أرسطو و ما نقل و سطر في هذا الكتاب

<sup>(2)) .</sup> الإنسان، أثولوجيا

<sup>(3)) .</sup> موضع العين غير موضع اليد، أثولوجيا

<sup>(4)) .</sup> يبتلع، ن ل

<sup>(5)) .</sup> لعمل، عوارف

<sup>(6)) .</sup> يقوم به، عوارف

<sup>(7)) .</sup> نوره، عوارف

<sup>(8)) .</sup> لحرق، عوارف

ذك كن و قال بعضهم الروح لطبقة تسري من الله إلى أماكن معروفة لا يعبر عنه بأكثر من موجود بإنجاد غيرة و سئل أبو سعيد الخراز عن الروح أ مخلوقة هي قال نعم و لو لا ذلك ما أقرت بالربوبية حيث قال بلي و قال الروح هي التي قام بها البدن و استحق بها اسم الحياة و بالروح ثبت العقل و بالروح قامت الحجة و لو لم يكن الروح كان العقل معطلا لا حجة عليه و لا له و قيل إنها جوهر مخلوق و لكنها ألطف المخلوقات و أصفي الجواهر و أنورها و بها يرى $^{1}$  المغيبات و بها يكون الكشف لأهل الحقائق و إذا حجبت الروح عن مراعات السب $^{2}$  أساءت الجوارح الأدب و قيل الدنيا و الآخرة عند الروح سواء و قيل الأرواح تحول $\frac{1}{2}$  في البرزخ و تبصر أحوال الدنيا و الملائكة يتحدثون⁴ في السماء عن أحوال الأدميين و أرواح تحت العرش و أرواح طيارة إلى الجنان و إلى حيث شاءت على أقدارهم<sup>5</sup> من السعى إلى الله أيام الحياة.

و روي سعيد بن المسيب عن سلمان رضي الله عنه قال: أرواح المؤمنين تذهب في برزخ من الأرض حيث شاءت بين السماء و الأرض حتى يردها إلى جسدها و قبل إذا ورد على الأرواح مبت من الأحياء النقوا و تحدثوا و تساءلوا وكل الله بها ملائكة تعرض عليها أعمال الأحياء حتى إذا عرض على الأموات ما تعاقب عليه ً الأحياء في الدنيا من أجل الذنوب كان عذرا ظاهرا عند الأموات<sup>2</sup> فإنه لا أحد أحب إليه العذر من الله تعالىو من هذا القبيل

ما رواه الشيخ أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي رحمه الله: أنه سأك أبو بصير أبا عبد الله جعفر بن محمد الصادق عن أرواح المؤمنين فقال في الجنة على صور أبدانهم و لو رأيته لقلت فلان

و روى أيضا محمد بن يعقوب الكليني في أخر كتاب الجنائز من الكافي عن جعفر الصادق ع: إن الأرواح في صفة الأجساد في شجر في الجنة

page number="531> ((1)) >. تتراءی، عوارف

<sup>(2)) .</sup> السير، عوارف

<sup>(3)) .</sup> تجول، عوارف

<sup>(4)) .</sup> و تسمع ما تتحدث به في، عوارف

<sup>(5)) .</sup> أقدارها، عوارف

<sup>(6)) .</sup> به، عوارف

<sup>(7)) .</sup> قالوا نعتذر إلى الله ظاهرا عنه، عوارف

يتعارف و يتسائل، فاذا قدمت الروح على تلك الارواح تقول: دعوها، فانه قد اقبلت من هول عظيم، ثم يسألونها ما فعل فلان و ما فعل فلان؟ فان قالت لهم تركته حياً ارتجوه، و ان قالت لهم قد هلك قالوا قد هوى هوى، و فى الكتاب الكافى ايضاً عنه عليه السلام، ان ارواح المؤمنين فى حجرات فى الجنة، يأكلون من طعامها و يشربون من شرابها، و يقولون: ربنا اقم لنا الساعة و انجز لنا ما وعدتنا، والحق اخرنا باولنا، و روى فى ارواح الكفار بضد ذلك، وروى ايضا محمد بن الحسن الطوسى رحمه الله، فى التهذيب عن الامام ابى عبدالله عليه السلام، انه قال ليونس بن ظبيان: ما يقول الناس فى ارواح المؤمنين؟ فقال يونس: يقولون فى حواصل طير خضر فى قناديل ارواح العرش، فقال عليه السلام: سبحان الله، المؤمن اكرم على الله من ذلك ان يجعل روحه فى حوصلة طائر اخضر، يا يونس المؤمن اذا قبضه الله تعالى صير روحه فى قالب كقالبه فى الدنيا، فيأكلون و يشربون فاذا قدم عليهم القادم، عرفوه بتلك الصورة التى كانت فى الدنيا.

والاخبار المنقولة عن ائمة اهل البيت عليهم السلام في هذا الباب كثيرة ، ولاتظنن ان اتصاف الارواح بتلك الصفات المذكورة من الشكل والهيئة والتجذب والاكل والشرب و غيرها مما ينافى تجردها عن هذا العالم الطبيعى ، فان لله عوالم غير هذا العالم ، بعضها الطف من بعض ، كلها مفارق عن هذه المواد الكونية الاستعدادية .

وسأل الواسطى لأى علة كانرسول الله صلى الله عليه واله احكم ١٠ الخلق؟ قال: لانه خلق روحه اولا فوقع له صحة التمكين والاستقرار ، الا تراه كيف يقول: كنت نبيا والادم بين الروح والجسد ، اى لم يكن روحاً ولا جسداً، انتهى قال بعضهم: الروح خلق من نور العزة ، و ابليس خلق من نار العزة ، و لهذا قال: خلقتنى من نار القرق و لم يدر ان النور خير من النار ، و قال بعضهم: قرن الله العلم بالروح ، فهو للطافتها تنمو بالعلم ، كما ان البدن ينمو بالغذاء ، والمختار عنداكثر متكلمى الاسلام ان الإنسانية والحيوانية عرضان ، خلقاء ،

٦٣ اعراف ١٢

۲۲\_ احلم (عوارف)

٦٤ خلفا (ن ل)

فى الانسان والموت يعدمها ، و ان الروح هى الحيوة بعينها صارالبدن بوجودها حيا ، و بالاعادة اليه في القيامة يصير حيا .

اقول: هذا الكلام حق لوصدر من ذى بصيرة اوسمع باطنى ، و كذا ما ذهب اليه بعض المتكلمين من: انه جسم لطيف اشتبك الإجسام الكثيفة اشتباك الماء بالعود الاخضر، و هو اختيار ابى المعالى الجويني استاد الشيخ ابوحامد الغزالى ، و ذلك لان ذلك الجسم البرزخى ايضاً من مظاهر الروح، و اصر بعضهم على انه عرض ، مع ما سمعوا من الاخبار الواردة فيه من العروج والهبوط والتردد فى البرزخ ، و سأل ابن عباس قيل له: اين تذهب الارواح عند مفارقة الابدان ؟ فقال: اين يذهب ضوء المصباح عند فناء الادهان ، قيل له: اين تذهب الجسوم اذا بليت ، قال: فاين يذهب لحمها اذا مرضت .

و قال أبوطالب المكى فى قوت القلوب: ما يميل الى ان الارواح اعيان فى الجسد، وكذا النفوس، لانه يذكر ان الروح يتحرك، ومن حركتها يظهر نور فى القلب يراه الملك فيلهم الخير عند ذلك، وان النفس يتحرك و من حركتها يظهر ظلمة فى القلب، فيرى الشيطان الظلمة، فيقبل بالاغواء.

و قال بعض علماء الاسلام: ان الروح اذا فارقت الابدان تحمل معها القوة الوهمية بتوسط النطقية فتكون حينت مطالعة للمعانى والمحسوسات لان تجردها من هيئات البدن عند المفارقة غيرممكن، و هي عندالموت شاعرة بالموت، و بعدالموت متخيلة بنفسها مقبورة، و تتصور جميع ماكانت تعتقده حال الحياة و تحس بالثواب والعقاب في القبر، وكان هذا الكلام مأخوذ مما نقله الشيخ ابوعلى في الرسالة الاجوبية عن بعض العلماء، وسنزيدك ايضاحا لمعناه و مؤداه.

و قال الشيخ السهروردى في عوارف المعارف ، ما وجدته في كتاب الطواسين و اليواسين ، المنصوب الى منصور الحلاج " و هو : ان الروح العلوى السماوى من عالم الامر ، والروح الحيواني البشري من عالم الخلق ، و هو محل الروح العلوى و مورده ، و هذا الروح الحيواني جسماني لطيف

٦٥ مشتبك (عوارف)

٦٦ وجده المؤلف الشريف لاالشيخ الألهى السهروردي .

حامل لقوة الحس و الحركة و هذا الروح لسائر الحيوانات و منه تفيض قوى الحواس و هو الذي قواه بإذن الله الغذاء أو يتصرف بعلم الطب فيه باعتدال مزاج الأخلاط و لورود الروح الإنساني على هذا الروح تجنس و باين الإنجاز التي التعذاء أرواح الحيوانات و اكتسب صفة أخرى فصارت نفسا مجلا للنطق و الإلهام قال الله تعالى و تَقْسِ وَ مَا سَوَاهَا وَأَلْهَمُهَا فَجُورَهَا وَ تَقْواها في تسويتها بورود الروح الإنساني عليها و أقطاعها من جنس أرواح الحيوانات فتكونت النفس بتكوين الله تعالى من الروح العلوي في عالم الأمر و صار تكونها منه في عالم الأمر كتكون حواء من أدم في عالم الخلق و صار بينهما من التألف و التعاشق كما بين أدم و حواء و صار كل واحد منهما يذوق الموت بمفارقة صاحبه قال الله تعالى و جَعَلَ مِنْها رَوْجَهَا لِيَسْكُنُ إِلَيْها في فسكن أدم إلى حواء و سكن الروح العلوي إلى الموت الروح الحيواني و صيره نفسا و تكون من سكون الروح إلى النفس القلب و أعني بهذا القلب اللطيفة التي محلها المضغة اللحمية من عالم الخلق و هذه اللطيفة من عالم الأمر و كان تكون القلب من الروح و النفس في عالم الأمر كتكون الذرية من ألمر و حواء في عالم الخلق و لو لا المساكنة بين الزوجين اللذين أحدهما النفس و الأخر الروح ما تكون القلب فمن القلب أمن القلب أمن القلب الذي الذي هو الروح العلوي ميال إليه و هو القلب المؤيد

الذي ذكره رسول الله ص فيما رواه حذيفة قال: القلوب أربعة قلب أجرد فيه سراج يزهر فذلك قلب المؤمن و قلب أسود منكوس و ذلك قلب الكافر و قلب مربوط على علاقة فذلك قلب المنافق و قلب مصفح فيه إيمان و نفاق فمثل الإيمان مثل البقلة يمدها الماء الطيب و مثل النفاق كمثل القرحة يمدها القيح و الصديد فأي المدتين غلبت عليه حكم له بها و القلب المنكوس ميال

- page number="534> ((1)) </ri>
  - (2)) . تجنس الروح الحيواني، عوارف
    - (3)) . فصار، عوارف
      - (4)) . شمس 7 و 8
        - (5)) . أعراف 189
    - (6)) . فمن القلوب قلب، عوارف

إلى الأم التي هي النفس الأمارة بالسوء و من القلوب قلب متردد في ميله إليهما و بحسب غلبة ميل القلب يكون حكمه من السعادة و الشقاوة و العقل جوهر الروح العلوي و لسانه و الدال عليه و تدبيره للقلب المؤيد و النفس الزكية المطمئنة تدبير الوالد للولد البار و الزوجة الصالحة و تدبيره للقلب المنكوس و النفس الأمارة بالسوء تدبير الوالد للولد العاق و الزوجة السيئة فمنكر لهما من وجه و منجذب إلى تدبيرهما من وجه إذ لا بد له منهما فالروح العلوي بهم بالارتقاء إلى مولاه تشوقا و حنوا و تنزها عن الأكوان و من الأكوان القلب و النفس المنفس والنفس التقلب حنو الولد الحسن البار إلى الوالد و يحنو النفس إلى القلب حنو الولد الحسن الأرض و انزوت عروقها الصاربة في العالم السفلي و انكوى العنينة التعيينة الله المنفلي و انكوى الأرض بوضعها الجبلى لكونها ألا من الروح الحيواني إلى المجنس و مستندها في كونها التي هي الأم إلى الأرض بوضعها الجبلى لكونها ألا من الروح الحيواني إلى المجنس و مستندها في كونها الله المبائع التي هي أركان العالم السفلي قال الله تعالى وَ لُوْ شَيْئنًا لَرُوَعْنَاهُ بِهَا وَ لَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الأَرْضِ وَ انْبَع فِذا النفس التي هي الأم إلى الأرض انجذب إليها القلب المنكوس انجذاب الوالد الميال إلى الوالدة المعوجة الناقصة دون الولد الكامل المستقيم و ينجذب الروح إلى الولد الذي هو الفلب لما جبل عليه العذاب الوالد إلى ولده فعند ذلك يتخلف عن حقيقة القيام بحق مولاه و في هذين الانجذابين يظهر حكم السعادة و الشقاوة و ذلك تقدير العليم الغ.

- page number="535> ((1)) </
  - (2)) . و الزوج للزوجة، عوارف
    - (3)) . فمنكوس، عوارف
    - (4)) . فمنكوس، عوارف
    - (5)) . الحنين، عوارف
      - (6)) . تحن، عوارف
      - (7)) . حنين، عوارف
    - (8)) . الحنينية، عوارف
    - (9)) . و انطوی، عوارف
    - (10)) . لتكونها، عوارف
    - (11)) . ركونها، عوارف
      - (21)) . أعراف 176
    - (31)) . عليه من، عوارف
      - (41)) . پس 38

فهذه اقوال فضلاء الاسلام و اشارات المشايخ ، الدالة على ان قوام النفس ليس بالبدن ، بل بالروح الذي هو من امرالله و اقوالهم من الملاسفة فارائهم في تجرد النفس و قوامها لابالبدن مشهورة مستغنية لغاية الشهرة عن الذكر .

## المشهد الرابع في حدوث النفس

الفلاسفة قد اختلفوا في هذه المسألة ، فالمشهور من فلاطون و من تبعه انه ذهب الى قدمها ، و ذهب ارسطو و من وافقه الى حدوثها بحدوث البدن ، و الحق ان النفوس الانسانية بما هي نفوس حادثة بحدوث البدن ، و بما هي في علمالله من حيث حقيقتها الروحانية قديمة بقدم علمه تعالى ، فهي جسمانية الحدوث روحانية البقاء ، عند ما استكملت و خرجت من القوة الى الفعل .

والبرهان على ذلك: ان كل مجرد عن المادة وعوارضها لايلحقه عارض قريب، لما ثبت و تقرر ان جهة التجدد و الحركة والاستعداد، راجعة كلها الى امر هو في ذاته قوة محضة لا يحصل لها الا بما يحلها من الصورة والهيات، و ليس هو الا المادة الجرمانية المسماة عندالعرفاء بالهباء والسنحة، فاذا كان الامركذلك فيلزم كون كل حادث جسمانيا، و ان المجرد الصرف بما هو كذلك غيرمادى، فالنفس لوكانت موجودة قبل البدن فلا يخلواما ان يكون موجودة في بدن اخر، فيلزم التناسخ و هو محال كماستعلم، و اما ان يكون مفارقة عن الابدان كلها، فيلزم عروض التجدد و سنوح التغير الزماني على امر خارج عن عالم المواد و حركاتها و استعداداتها و هدال كما ستعلم.

و مما يدل على ان النفس التي هي صورة الانسان جسمانية الحدوث و روحانية البقاء ما سلفت اليه الاشارة من ان العقل المنفعل من الانسان هو اخر المعاني الجسمانية و اول المعاني الروحانية ، فنفس الانسان كأنها ٨٦٥ واقوالهم عطف على اشارات المشايخ

صراط ممدود بين العالمين ، فهى صورة الحيوانية و مادة الملكية ، من شأنها ان يتصور بصورة الملائكة ، و متى عدلت عما هو بها اليق و هى به احق من الارتقاء الى منازل الملائكة العلويين ، فيخرج من صورة الانسانية و تفوتها صورة الملكية باعمالها اما صورة شيطانية ان كان الغالب عليها المكر و الجربزة ، او سبعية ان كان الغالب عليها قوة الغضب ، او بهيمية ان كان الغالب عليها قوة الشهوة ، فبقيت في سعير النيران ، محرقة بنار الكفر او نار الغضب او نار الشهوة ، غير منورة بنورالايمان ، ولا مرتفعة الى درجات العنب ، فالنفوس الانسانية بحسب اول حدوثها صورة نوع واحد هوالبشر، الجنان ، فالنفوس الانسانية بحسب اول حدوثها صورة نوع واحد هوالبشر، الى الفعل ، يصير احد انواع كثيرة من اجناس الملائكة والشياطين والسباع والبهائم بحسب نشأة ثانية، وستعلم زيادة كشف و تحقيق بحسب قوة استطاعتك و وفود نصيبك ، والغرض هاهنا ، ان تعلم : ان النفس باى معنى حادثة ، و باى معنى باقية .

## المشهد الخامس في بقاء الانسان مفارقاً عن هذا العالم

لاشبهة لاحد من العقلاء في موت هذا الجسد و دثوره و بطلانه وفساده و اضمحلاله، اذ هو مشاهد بصريح الحس والعقل، يدل عليه ايضاً لان الجسد المركب من الحرارة والرطوبة ابداً في التحلل والذوبان و هو متناه، فلابد و ان ينتهي في التحليل الى ما يبقى منه شيء، فيفسد تركيبه و ينحل نظامه و يتضعضع اركانه فينزعج روحه و ينسل، اينما تكونوا يدرككم الموت ولوكنتم في بروج مشيدة ٢٨ اي حصون الابدان وقلاع الاجساد، لاتبال انت بالموت، فانك لاتموت، كما قال تعالى: يا بن ادم خلقتك للبقاء، بل انت الذي تنقلت من دارك و غارك الى دار قرارك، هون على نفسك سكراته و غمراته بتصور لقاء ربك و مرضاته، فالجنين حالة خروجه من مكمن الرحم و ان يمسه الم ضيق المنفذ ٨٨ فاذا برز الى فسحة الظهور استراح، و هكذا

حاله عند خروجه من مضيق البدن و سجن الطبيعة إلى فضاء عالم الملكوت يتألم و هذا الألم يسمى عذاب القبر على لسان الشرع و العقل و نعم

ما قال سيد الأولياء ع: لا أبالي أقع على الموت أو يقع علي و ما قال سقراط الزاهد المجاهد استهينوا بالموت فإن مرارته من خوفه شعر

> تا کی ز جهان پر گزند اندیشی تا چند ز جان مستمند اندیشی آنچ از تو توان ستد همین کالبد است یك مزبله گو مباش چند اندیشی

حط أوزار قفصك و طر طيرانا و شمر أزارك و سر سيرانا و إلا فتهوى بك الريح في مكان سحيق و فج غامر عميق و قد يشك في بقاء النفس الإنسانية و قيامها من يتمنى الخلود في هذه الخربة القذرة فقد يئسوا من الآخرة كما يئس الكفار من أصحاب القبور<sup>1</sup> فلهذا يؤدون الإقامة و يكرهون القيامة و العبور إلى دار السلامة كلا بل تحبون العاجلة<sup>2</sup> و شرورها و تذرون الآخرة<sup>3</sup> و سرورها رضوا بالحياة الدنيا و اطمأنوا بها<sup>4</sup> و اجتهدوا ليلا و نهارا في طلبها مع علمهم بأنه سيتركون غدا أ يحسب الإنسان أن يترك سدى<sup>5</sup>.

أما البرهان العقلي فهو أن النفس الصائرة عقلا جوهر بسيط غير جسمي كما عرفت فلو جاز عليها العدم لكان فرض وقوعه معقولا و غير مستحيل لكنه محال غير معقول لأنك إذا فرضت انعدامها و إعدامها و معنى الإعدام هو في مقابلة الإيجاد لكن الإيجاد معقول إذ هو إفادة شيء شيئا و أما العدم فهو غير معقول و لا مفهوم له إلا بالعرض لأنه رفع الوجود فالشيء إذا كان مركبا فانعدامه بانحلال تركيبه و نظامه و إن كان بسيطا فهو ينقسم إلى صورة و عرض و جوهر مجرد أما الصور و الأعراض فانعدامها بزوالها عن موادها و محالها فانعدامها أيضا معقول لكن انعدام المركبات

rpage number="538> ((1)) .</

<sup>(2)) .</sup> قيامة 20 و 21 و الآية مستصحبة بالتفسير

<sup>(3)) .</sup> قيامة 20 و 21 و الآية مستصحبة بالتفسير

<sup>(4)) .</sup> يونس 7

<sup>(5)) .</sup> قيامة 36

أسهل تعقلا و أيسر تصورا أما البسيط البريء عن المواد و المكان و عن الحركة و الزمان بل عن الأجزاء معقولة أو محسوسة فضلا عن الموضوع و الهيولى فكيف يعقل انعدامه و بأي طريق يفهم فناؤه سيما مع بقاء مديمه و مقيمه الذي من آيات ربه الكبرى أن تقوم السماء و الأرض بأمره فلو فرض فيه ذلك فإما أن ينعدم لذاته أو لغيره و الأول محال إذ الشيء لا يقتضي عدم نفسه و إلا لم يقبل الوجود فيكون ممتنعا و قد كان ممكنا هذا خلاف ثم الأشياء طالبة للوجود و الكمال لا مقتضية للعدم و الزوال و إن انعدم لغيره فذلك لا يخلو إما أن يكون لمعدم يعدمه وهو محال لأن المعدم لا يكون إلا عدم السبب لا السبب المعدم لأن الإعدام فعل في شيء و فعل العدم محال لأن العدم كما لا يفعل فعلا لغاية نقصه فكذلك لا ينفعل إذ الفعل مباشره و العدم لا يباشر فكل ما يفعل فلا بد أن يفعل أمرا ما و أقله أن ينفعل عن الفاعل و الفعل و انفعاله و أمر ما وجودي فعلي فثبت أن عدمه لا يكون إلا لعدم السبب لكن سببه موجودا دائما و هو الواهب للصور النافخ للأرواح المرسل للرباح بشرا بين يدي رحمته فهو إذن

و إنما قلنا إن سببه دائم لأن سبب وجود الجوهر البسيط يجب أن يكون جوهرا بسيطا روحانيا بل أشد بساطة من معلوله و أشرف و أصفى نورا منه و لو جاز عدمه لعاد الكلام إلى عدم سببه من الرأس و لا يجوز أن ينعدم لطريان ضد لأن شرط التضاد الطريان على الموضوع أو المحل على اختلاف القولين و قد نفينا ذلك عنه و لا يجوز أن ينعدم لانتفاء شرطه إذ لا شرط له لأن علته بسيطة كاملة الوجود و الإيجاد لأنها بسيطة فتأثيرها فيه غير متوقف على شرط بل الواهب له علة تامة لوجوده نعم ظهوره في عالم الحس مشروط بتهيوء المادة النطفية لقبول الحياة التي هي نور من أنواره و لكن شرط وجوده الحسي و ظهوره غير شرط دخوله في الوجود العقلي غير قان عنى بانعدامه غيبونته عن عالم الحس المستدعى له طلوعه

<sup>25</sup> روم 25/ "page number="539" /<

<sup>(2)) .</sup> نقلنا، ن م فعلنا، ن ل

<sup>(3)) .</sup> كذا في النسختين المخطوطتين و في المطبوعة لفظة غير ساقطة

عن مغربه في افق عالم الارواج ، كما هو معنى الموت الطبيعي عندنا ، لا ما سمعته من اقوال الطبيعيين والاطباء ، و لايلزم من انتفاء وجوده الحسى انتفاؤه بالكلية ، فان المعقولات كلها معدومة للحواس ، موجودة للعقل .

و اقوى الالزامات لاهل الجحود واجب الوجود ، اذ هو كالمفقود للحواس ، اما عند العقل فهو انور الاشياء و اظهرها ، و لهذا المعنى شبهه المشبهة والمجسمة ، و هم اكثر الامة بالجسم الكائن في المكان ، فراراً من مشابهته للعدم ، من حيث لايناله الحواس ، فزعموا ان هذا سلب انقص النقايص عنه، واثبات اكمل الكمالاتله، ولم يدرالمحروم المرحوم ان نيل الحواس له انقص نقايصه ، لان كماله فوق هذا ، ففاعل المحسوسات كيف يكون مشابها لها، فكماله اذن انه موجود قيوم له السلطنة على الكل، فوجوده اعز و اعلى من الوجود العقلى ، و اشرف من الوجود الحسى بما لا يتقايس .

فنقول: لو كان لوجوده شرط لكان وجود شرطه ايضاً روحانيا بسيطاً ، اذ الجسمانيات لا مدخل لها في وجود الروحانيات ، بل الامر بالعكس، لانها معلولات الروحانيات و مشروطة بها ذاتا و وجوداً ، بل هي رسوم و اظلال منها ، والا بسط الاشرف اقدم وجوداً من المركب الاخس ، فاذن يعود الكلام الي ذلك الشرط البسيط ، فاما ان يتسلسل الانعدامات في الامور البسيطة الروحانية و هو محال ، اذ التسلسل في العدمات فرع و لازم للتسلسل في الوجودات ، و قد بان بطلانه بوجود كثيرة ، فثبت انه لو انتفى هذا الجوهر لم يخلو حاله من احد امرين ، اما ان يكون لذاته او لغيره ، و ذلك الغير اما ان يكون علته اوشرط علته اوشطر علته ، حتى يدخل فيه المحل الغير اما ان يكون المخل من الحدام في الجواب هو البحث عن كيفية الانعدام ، و انقلاب فالحرف المفحم للخصم في الجواب هو البحث عن كيفية الانعدام ، و انقلاب نورالوجود الى حالة الانتظام و قد عرفت .

و اما بطلان البدن و انفساده فلا يوجب فساد هذا الجوهر العقلى، اذ هو غنى فى ذاته و صفاته و افعاله عن البدن ، اما فى ذاته : فلانه جوهر قائم الذات غنى عن الموضوع ، و اما فى صفاته : لأن صفة الذات لا يقوم بغيرها ، و اما فى افعاله : فلان فعله معرفة الحقايق كماهى ، اذ النفس

ام الفضايل لايسكن الابها ، ولا تركن الا اليها ، كام الولد تنقبض بفقدانها و تنبسط بوجدانها ، و ما خلق الا مجبولا على هذه الشيمة و هو جنين في المشيمة ، نعم بينه و بين البدن علاقة تدبير و تصرف و تشوق ، فكيف يبطل الجوهر القائم الذات ليطلان اضعف الأعراض، و ماذا يضرموت الحمار وجود صاحبه ، و اني يسوء خرق السفينة سباحة السابح ، و كيف يقدح كسر القفص في طيرَ ان الطائر ، بل يبحط عنه ٩٧ اعباؤها ، و تخفف عنه او زارها و احمالها و اثقالها ، اذا زلزلت الأرض زلزالها و اخرجت الأرض اثقالها، و قال الإنسان مالها ٩٨ و انما هي زجرة واحدة فاذاهم بالساهرة ٩٩ والساهرة هي ارض القيامة ، فيومئذ يصدر الناس اشتاتاً \* ' بعد ان كانت واردة الى جهنم غيب عالم الكون والفساد، ثم ننجي الذين اتقوا و نذر الظالمين فيها جثياً '` فالورود عندالجماعة هي النفخة الأولى ، والصدور هي النفخة الثانية ، يوم ترجف الراجفة تتبعها الرادفة ١٠٢ فالصور جمع الصورة على قياس، و هي الصورة البرزخية المنفوخة في هذا الهياكل١٠٣ الانسى، فينفخ فيه الروح ، ثم يخرج عنه كما قال: اخرجوا انفسكم ١٠٤ والنفح في المادة النارية قد يخمدها و قد يشعلها ، و ما احسن قول حلاج الاسر ار حيث ينظم كلام السفينة والملاح:

ركبت البحر وانكسر السفينة الأبلغ أحبائي فإني

و قد قال السقر اط الز اهد المجاهد : استهينوا بالممات ، فان مر ارته في الخوف منه ، والنقليات في هذا الباب من الآيات والأخبار اكثر من ان يحصي ۱۰۰

اما الايات ففيها كثيرة، منها قوله تعالى لحسن حال السعداء: لايذوقون

۹۸ زلزال ۱ ۳۰۰ ٩٧\_ عبه (ن ل م) ۹۹\_ نازعات ۱۴و۶۶ ۱۰۱ – مریم ۷۲

۱۰۳\_الهيكل (ن ل)

١٠٥ و في الحاشية النسخة المخطوطة:

استاد من آن با خرد و دانش جفت از عالم علوی و زجان شرحم داد

۱۰۰ زلزال ۲ ۱۰۲ نازعات ٦ و ٧ ٤٠١ ـ انعام ٩٣

اسرار جهان بجمله از من ننهفت لیکن چه کنم که با کسی نتوان گفت . فِيهَا الْمُوْتَ إِلاَّ الْمَوْتَةَ الْأُولَىٰ أُنفى الموت الآمرة واحدة و هي حالة تعلق الروح بجسده إذ هي موت الروح و حياة الجسد كما أن انقطاعه موت الجسد و حياة الروح حيث يجيء في تفسير قوله تعالى يَمْخُوا الله ما يَشَاءُ وَ يُثْنِتُ وَ عِنْدَهُ أُمُّ الْكِئابِ ۚ أَي يمحو النقوش الباطلة الزائلة عن كتاب النفس و يثبت معانيها المطابقة لما في أم الكتاب من الحقائق المتأصلة التي هي ما في علم الله و قال لسوء حال الأشقياء لا يَمُوتُ فِيها وَ لا يَحْينُ ۗ نفى الموت عنهم صريحا و نفى حياتهم حياتا حية طيبة لذيدة بل عيشهم خبيثة و كل حياة لا لذة معها و لا طيب يكون أليمة فهي أحسن من الموت إذ لا ألم فيه و لهذا

قال ص: لا عيش إلا عيش الأخرة لأن حياة الدنيا لا يخلو من شبوب عدم و موت و ظلمة و فرقة و وحشية و أي نعيم لا يكدره الدهر و لما لم يجز نفي الموت و الحياة كليهما عن موضوع واحد فثبت أن الآيتين صريحتان ببقاء شيء بعد موت الجسد.

و منها قوله تعالى يا أَيْتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِئَةُ إِرْجِعِي إِلَىٰ رَبِكِ رَاضِيَةٌ مُرْضِيَّةٌ و الخطاب للشيء بالرجوع إلى ربه كيف يتصور للشيء المايت الفائت الفائي بل لما كان في أسر القوى كالفائي و معلوم أن الجسد قد مات و فني فإذن هذا المخاطب هو الجوهر الباقي بعده و منها قوله تعالى في حق عيسي إِنِّي مُتَوَقِّيكَ وَ رَافِعُكَ إِلَيُّ<sup>2</sup> فالتوفي للبدن و الرفع إلى الله تعالى فدلت الآية على أن روح روح الله و كلمته باقية بعد موت جسده فروح كيف يموت و روحه باق أزلي حي أبدي سبق الكل كمالا و فاق القدم جلالا و قد قصر المتنبي في قوله و عذلت أهل العشق حتى ذفته

فهلا قال فعجيب كيف يموت من يعشق أم كيف يحيى من لا يعشق فمن حيي بعشقه فقد حيي حياة لا يموت. أبدا نعم من حيي بعشق غيره فقد مات

c/ "page number="542> ((1) دخان 56 دخان

<sup>(2)) .</sup> رعد 39

<sup>(3)) .</sup> طه 74

<sup>(4)) .</sup> فجر 27 و 28

<sup>(5)) .</sup> أل عمران 55

میتة جاهلیة لا یحیی سرمدا<del>ا</del>ً.

و منها قوله أيضا في حق عيسى وَ مَا قَتَلُوهُ يَقِيناً ۗ أَي يقينا ما قتلوه بل رفعه الله إليه ۚ فدل على أن الروح باق بعد موت جسده و مما يدل على أن جسد عيسى ميت قوله تعالى رديف هذه الآية وَ إِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلاّ لَيُؤْمَنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْته ۖ.

و منها قوله كُلُّ تَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ<sup>5</sup>ِ فالموت هو فراق البدن و النفس ذائقة له و الذوق لا يمكن إلا إذا كانت حية باقية بعد موته كما قبل لأبي جهل بعد موت جسده ذق إنك أنت العزيز الكريم<sup>6</sup> و منها قوله تعالى وَ لاْ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِبلِ اللهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَخْباءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ - فَرِجِينَ بِمَا آتَاهُمُ الله مِنْ فَضْلِهِ<sup>7</sup> و في الآية مبالغة شديدة في بقاء أرواح الشهداء في فضاء حواصل طير خضر<sup>8</sup> حيث أثبت قتل البدن الذي هو عبارة عن زهوف الروح و هو الموت و نفي الموت عن أرواحهم و أثبت حياتها على أفضل أحوالها و هي ثلاثة.

أولها الحضور عند ربهم ذكر الموت مضافا إليهم إشارة إلى أن لكل فوج من الأرواح مقاما معلوما لا يجاوزه إذ<sup>9</sup> لم يقل عند الله بل لكل منها مرتبة خاصة مبنية بيده من علمه كما ستعلم من بيان تجسم الأعمال و تصور النيات كما قال تعالى لِكُلٍّ دَرَجْاتٌ مِمَّا عَمِلُوا<sup>10</sup> إذ العمل ينشأ من النية و العزم كما قال قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلىٰ شٰـاكِلَتِهِ<sup>11</sup> إذ كل إناء إنما يترشح بما فيه فكل أحد منا حيث قصد و المرء مع من أحب يموت المرء على

- (1)) <page number="543" />. و في الحاشية المخطوطة <nl /><poem أنان كه مقيم أستان تو زيند<gap />كى مرده شوند چون بجان تو زيند<gap />از أب حيات آن چنان نتوان زيست<gap />كر آتش عشق دوستان تو زيند</poem>
  - (2)) . نساء 157 و 158
  - (3)) . نساء 157 و 158
    - (4)) . نساء 159
    - (5)) . آل عمران 185
      - (6)) . دخان 49
  - (7)) . أل عمران 169 و 170
- (8)) . تلك المبالغة قد تكون بالخبر الذي روي عن الصادق ع أو المأثور عن أثمتنا <nl />ع في تفسير هذه الآية الشريفة كما نقلها المصنف في المشهد الثالث عن هذا المفتاح
  - (9)) . إذا، ن م ل
  - (10)) . أنعام 132
  - (11)) . إسراء 84

ما عاش عليه ، و يحشر على ما مات عليه .

و تحقيق ذلك كما سيأتي : ان حضور الروح عند مقصوده ليس بقطع المسافة كما هو حضور الجسد به ، لبرائته عند الجهة ، بل يتصور مشتهاه و تعقل مرامه، فمتى تعقل شيئاً يكون فيه، بل هو هو كما ذهب اليه فر فوريوس موافقاً لاستاذه معلم الفلاسفة ، قال تعالى : لكم فيها ما تشتهي انفسكم ١٢٢ فما يريده الروح يستحضره، لا انه يكون موجوداً ثم يستحضره، بل يستحضره موجوداً و يتصوره حاضراً ، و من هاهنا يعلم : ان ما وعد في الجنة مما لاتعلم نفس ما اخفي لهم من قرة اعين ٢٣٠ و مما هو معد لعباده الصالحين مما لاعين رأت، ولا اذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، فتصور المحضور عندالرب يوجب الحضور عنده ، سواء كان رب الأرباب اوربه و معبوده و محبوبه و مقصوده ، كما أن تصور الصور المليحة تحرك الشهوة اليها ، تصور القبيحة يوجب النفرة عنها في عالم التصور النفسي ، و اما مغايرة التصور و الحضور فذلك في عالم المادة البدني ، اذ وجود المادة الظلماني غير صورته العلمي النوراني، و قد شاع في القلوب و استحكم في الأذهان أن الأرواح بكون في الجنة او النار ، و نحن نقول: ان الجنة والنار في الارواح ، لا يسعني ارضي ولاسمائي و لكن يسعني قلب عبدي المؤمن ، فاذا وسع رب الجنة والنار ، فكيف لايسعهما ، قال ابويزيد البسطامي : لو ان السماوات و الارض و ما بينهما الف مرة في زاوية من زوايا قلب ابي يزيد لما احس بها، يا داود فرغ لي بيتاً انا عند المنكسرة قلوبهم لأجلى ، يا ابراهيم : طهر بيتي للطائفين والعاكفين، اكنس بيتك من قاذورات الابالسة، ورش فيه ماء ورد الاخلاص في العلم و العمل ، حتى يحل محبوبك فيه ، والا فلاتطمع في وصاله ، فان الضدين سيما غاية النور و غاية الظلمة لايجتمعان ، والحضور المذكور في الاية عند الرب اشارة الى ان الروح غير ذي مكان ، اذالقرب مما هو لا في مكان لا يتصور من ملابس مكان ، بل القرب منه بالتخلق باخلاقه ، و الانتقاش بما هو مسطور في كتابه الذي لا يمسه الا المطهر ون١٧٤.

۱۲۲ م فصلت ۱۲۲

وثانيها الرزق ، اذ الحى لابد له من رزق ، ورزق الارواح الانوار الالهية والعلوم الربانية ، و الاشعة والاضواء القيومية، التى حى بذورالارواح و نطف العقل ، و رزق الشىء من جنسه ، فالعقل بالقوة يتناول المعانى الكلية العقلية ، يصير عقلا كاملا بالفعل ، كما ان ارتزاق الاجساد بالاجساد والقشور بالقشور واللباب من اللباب .

و ثالثها الفرح، لأنالر زق المو افق سبب للفرح، ففي الآية مبالغة من هذه الوجوه، ومنها قوله تعالى: ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله امواتاً بل احياء ولكن لاتشعر ون ٢٠٠ وهذه الآية مثل السابقة، غير إن هذه مجملة وهي مفصلة، ولكن لا تشعرون، اي انتم لا تعلمون ان المقتول في سبيل الله حي ، لانكم توهمتم ان الانسال هو هذا الهيكل المحسوس و هو مقتول ، ولا يشعرون ان المسمى روحا هو باق حي في مقعد صدق عند مليك مقتدر ٢٢٠ و امثال هذه مجملا و مفصلا ، مقيداً و مرسلا في الصحف والاناجيل و الزبر للانبياء و سائر كتب الاولياء، اكثر من إن يستوفي و يبحصي، كيف لاولولم يكن الإنسان شبئًا يبقى بعد موت الجسد؟ انظل المعاد و ما يبني عليه من عذاب القبر و السؤال والحساب والميزان وسائر المنازل الواقعة على صراط البرزخ الي يوم يبعثون، و بطلت النبوات ايضا، و بطلت الكمالات و الغايات، و يلزم التعطيل، وقد قام البرهان العقلي الحكمي على اثبات ان للطبايع غايات، ولو لم يكن النفس باقية بطل ذلك ، اذكما ان الحيوان غاية النبات و هي غاية الجماد، فلو بطلت الغاية بطل ذو الغاية ، فكذلك غاية النفس المدبرة للجسد بلوغها الى حدالكمال العقلي ، فلو لم يكن مر تكز أ في جبلتها بلوغها اليه بل صبر ورته اياه ، لكان وجودها ضابعا معطلا ، و إذا ارتكز فيها ذلك، يلزم الايمان بوجود نشأة الاخرة هي معاد النفوس و مرجع الارواح ، واليه الإشارة في قوله تعالى: ايحسب الإنسان ان يترك سدى، الم يك نطفة من مني يمني ١٢٧ يعنى دلت حركة الانتقالية من حد النطفة الجمادية الى حد النطفة

۱۲۱ قمر ۵۵

الانسانية ۲۲ على ان له نشأة عقلية باقية ، و بها يثبت حقيقة ۲۲ النبوات ، اذ يبنى بعثة الانبياء على الانباء منهم للخلق ، و تعريفهم ما فيه حسن حالهم في مالهم ، اذ العقل لايستقل كثيراً بدرك احوال العاقبة والمنقلب ۱۳ استقلاله بدرك احوال المبدأ والسبب ، فلابد اذن للانسان من شيء باق منه سوى هذا الهيكل المضمحل الغبى الباطل الجاهل السايل الزايل ، يسمى روحاً و عقلا و نفساً ، كل بجهة ، و هو المخاطب المعاتب والمثاب والمعاقب ، ليتمشى امر الدين ، و يتحقق الاخذ بالاقوال المستفادة من كتب النبيين و اثارهم ، وزبر الالهيين واسفارهم .

فلوانا اذامتنا تىركنا

لكان الموت راحة كل حي

و لكنا اذ متنا بعثنا

و نسأل كلنا عـن كل شيء

سواء كان ذلك الباقى عايد الى الهيكل المتروك فى القبر ، او الى هيكل مصنوع مكسوب جديد فى الساهرة ، يوم تبدل الارض غير الارض والسموات ١٣٠ و هذا التبديل فى العالم الكبير لا تفهمه ما لم تفهمه فى عالمك الصغير سماء روحك و ارض جسدك ، و اما جسد فبان تعرف كيفية تبدل ارض النطفة بارض العلقة ، و هى بارض المضغة ، و هى بارض العظم ، ثم اللحم الى انشاء خلق اخر ، فمن مبدأ خلقة الجسم الى سماء الروح سبع ارضين طباقا ، لتركبن طبقا عن طبق ١٣٠ اشارة الى هذا المعنى ، ثم انشاء سموات السبع الشداد للروح ، فاولها نفس ، ثم قلب ، ثم عقل هيولانى ، ثم عقل ملكى ، ثم عقل فعلى ، ثم عقل مستفاد ، ثم عقل أو قدتمت السموات عقل ملكى ، ثم عقل فعلى ، ثم عقل الكبير اوضح وجوداً واصح ثباتاً مما فى عالم الضعير ، الله الذى خلق سبع سموات ومن الارض مثلهن يتنزل الامر بينهن ١٠٠٠ اى من سماء الروح الى ارض الجسد ، و هذا المقام هوالذى قال فيه ابن

۱۲۹\_ حقیة (ن ل)

۱۲۸ الانسية (ن م ل)

۱۳۱ ـ ابراهیم ۶۸

۱۳۰ــ اوالمنقلب (ن ل) ۱۳۲ــ انشقاق ۱۹

١٢ طلاق ١٢

عباس رضى الله عنه: لو كنت افسر هذه الآية لرجمتمونى او كفر تمونى ، و ما انزل مقام من لم يعل بعد فى ذروة التوحيد العلمى والحالى الى حد يرجم او ينفر او يكفر او يزجر، كما قال الجنيد رحمه الله : لن يبلغ احد درجة الحقيقة ما لم يشهد الف صديق بانه زنديق :

کافری گروانمائی مسلمی ور مسلمانی نمائی کافری

اشارة الى الدخول فى الكفر الحقيقى ، المشاراليه فى قوله تعالى: و من يكفر بالطاغوت ١٣٠٠ و هو كل عالم الامكان ، والخروج من الاسلام المجازى ، المذكور فى قوله تعالى : و لكن قولوا اسلمنا ١٣٠٠ و كذلك قال امام الموحدين امير المؤمنين عليه السلام : ان بين ثديى لعلوما جماً ١٣٦١ لو وجدت له حملة ، و قال ابنه على بن الحسين عليه السلام :

انى لاكتىم مىن علمى جواهره

كيلا يرى الحق ذو جهل فيفتتنا

فرب جـوهر علم لوابـوح بـه

لقیل لے انت ممن یعبد الوثنا

ولاستباح رجال مسلمون دمي

يرون اقبح ما يؤتونه حسنا

و قال الشيخ العارف الشهاب الثاقب:

بالس ان باحوا تباح دمائهم

و كذا دماء البايحين ١٣٧ مباح

و لهذا المعنى قال بعض السالكين: افشاء سر الربوبية كفر، و الكل<sup>٣٨</sup> مأخوذ من بحر الفضل و منبع العلم و العرفان حيث قال صلى الله عليه واله: ان من العلم كهيئة المكنون لا يعلمه الاالعلماء بالله، فاذا نطقوا به لم ينكره الا اهل العزة بالله، ولكن الكأس اذا ملئت عن صفو الراح ترشحت من جوانبها، او لمعت و عكست لرقتها، و تشعشع مافيها، ولله در من قال:

۱۳۶ بقره ۲۰۱ حجرات ۱۳۶

١٣٦ــ انهاهنا لعلماً جما (و اشارة بيده الى صدره) . (نهج)

۱۳۷ العاشقين (تاريخ الحكماء) ١٣٨ وهذا والكل (ن ل)

سقونی و قــالــوا لاتغن ولــو سقوا جبال حنین مــن مــدامــی ۱۳۹ لغنت

گویند مراکه مــی خور و مست مشو

ناچار هرآنکه می خورد مست شود

و اما الأخبار فاكثر من ان يدخل في حيز العدد، منها قوله صلى الله عليه و اله عند وفاته: الرقيق الأعلى والعيش الاصفى والكأس الأوفي، والطالب للرفيق الاعلى كيف يموت و يفني و يتمزق و يبلي ، و منها قوله لابنته سيدة النساء عليها السلام: انك اسرع اهل بيتي بلقائي الم ففرحت مذلك ، ولو لم تكن الروح باقية منهما ما معنى للقائهما ، ولو لم يكن فاطمة عليها السلام عالمة بيقاء الروح ، كيف فرحت بذلك ؟ و منها قوله صلى الله عليه واله: الأولياء لايموتون ولكن ينقلون من دار الى دار ، ولاشك ان البدن مايت فايت ، فدل ان الإنسان شيء يبقى بعدالموت ، منقولا من دار عمله الى دار جزائه ، و منها قو له صلى الله عليه و اله : اذا مات ابن ادم تر فر ف روحه فوق نعشه فيقول كذا، وكذا الحديث صرح بموت بني ادم و بقاء روحه مترفرفا ، و منها قوله صلى الله عليه واله : ارواح الشهداء في حواصل طير خضر، تعلف من ثمار الجنة، ولا يبعد أن يكون الطير أشارة إلى العقول المتخلصة عن شباك الابدان ،كما قال : والطير صافاتكل قد علم صلوته و تسبيحه ١٤١ و كما قال: والصافات صفا ١٤٢ و كما قال: اولم يروا الي الطبر فوقهم صافات و يقبض ما يمسكهن الا الرحمن ١٤٣ و قال: يوم يقوم الروح والملائكة صفاً<sup>١٤٤</sup> و قوله : حافين من حول العرش يسبحون بحمد ربهم<sup>٤٥</sup>٠ كل هذه الآيات تشير الى العقول المفارقة عن علائق الأحرام و شباك الأبدان، و ان يكون الحواصل اشارة اليي قناديه تحت العرش، كما وقعت في رواية اخرى : ان ارواح المؤمنين في قناديل تحتالعرش ، يعني بها

١٤٠ لقاء بي (ن م) لقاني (ن ل)

۱۳۹ ماسقیت (دیوان ابوفراس)

۱۶۲ صافات ۱

۱۶۱ - نور ۶۱ ۱۶۳ ملك ۱۹

۱۶۶ ـ نبأ ۲۸

۱٤٥ زمر ۲۵

النجوم الزاهرة ، و انما وصف طيور العقول بالخضرة ، لاتصافها بالمعارف والعلوم الكثيرة الموجبة للارتياح والابتهاج، كروضة انيقة اذا سترت وجهها كثرة المرعى ، و لهذا المعنى يوصف الارواح البشرية بالخضرة ، وكذا يعبر عن معنى الحياة بالخضرة تشبيها بالحياة النباتية ،كما فى قوله : الذى جعل لكم من الشجر الاخضر ناراً ، فاذا انتم منه توقدون أكا وكذا نارالنفس الباقية ، التى تتوقد ذكاء و نورية ، الحاصلة من البدن النامى الرطب الاخضر ، لتركبه من الارض السوداء والهواء الصفراء ، و منه اشتقاق الخضر الذى كان معلماً لموسى عليه السلام ، و قد جاب الفلوات و قطع الظلمات حتى وصل الى ماء الحياة :

تا همچو خلیل اندر آتش نشوی

چون خضر به آب زندگانی نرسی

بعد ان ذبح فرسه و قطع منه جرسه ، و قال لكل واحد من عسكره: خذوا من هذه الجواهر الساقطة الضايعة في تلك البرية المهلكة ، و من اخذ فقد ندم ، هذا متاع الحياة الاخرة ، و اما مثال متاع الدنيا و هو قليل ، و هو كما قال تعالى : ان الله مبتليكم بنهر ٢٤٠ النهر هو الدنيا السيالة ، فمن شرب منه فليس مني ٢٤٠ لان اهل الله ١٤٠ حرام وصلهم الى الله ، و لم يطعمه فانه مني ١٥٠ لاني اعددت لعبادي الصالحين ما لاعين رأت ولا اذن سمعت ، الا من اغترف غرفة بيده ١٥٠ اي الا القدر الضروري الذي يعيشون به في الحياة الدنيا لزرع الاخرة ، فانهام زرعتها ، ولهذا قيل: سمي الخضر خضراً لانه كان اذا صلى في موضع يخضر ، فالخضر نفسك الفاضلة التي بها حياة ارض البدن و خضرتها ، و البدن مصلاها و معبدها ، والظلمات ظلمة القوى الراكدة على وجه الجسمانيات وجوبها ١٥٠ جهد النفس في قطع عوايقها ، ليصل الى ماء حياة علم الحقائق والمكاشفات ، و تلك اللالي و الجواهر الساقطة هي المعارف والمشاهدات المخزونة في مفاتيح الغيب ، الجواهر الساقطة هي المعارف والمشاهدات المخزونة في مفاتيح الغيب ،

۱٤٦ يس ۸۰ ٢٤٩ يمره ٢٤٩

١٤٩ کذافی جميع النسخ و الظاهـ راهل الدنيا

فمن اخذ ندم من حيث انه لم يأخذ اكثر منه، و من لم يأخذ، فهو اندم: لقد طفت في تلك المعاهد كلها

و سرحت طرفي بين تلك المعالم

فلم ار الا واضعا كف حائر

على ذقن او قارعاً سن نادم

و ذبح الفرس فهو قمع شموس الشهوة ، حيث لايمكن الوصول الى تلك المعارف والعلوم الا بقمعها ، و هى البقرة الصفراء التى امر بذبحها بنواسرائيل حيث كانت مستولية عليه ، فلما ذبحت حييت النفس ناطقة بذبحها، كذلك يحيى الله الموتى ١٥٣٠ والشهوة قد يسمى فرساً جموحاً لشراستها و عدم مطاوعتها للنفس الراكبة عليها ، كما قال حكيم الشعراء:

سگ و اسب است با تو در مسکن

این گزنده است و آن یکی توسن

اشار بالكلب الى الغضب، و بالفرس الى الشهوة، و بالمسكن الى البدن، والخطاب للنفس الناطقة الصيادة الغواصة في بحر هذا العالم لاستخراج الجواهر العلمية و دررالمعاني العقلية.

و اما الاثار فقال الحلاج الاسرار في شعر:

عاد بالروح الى اربابها

بقى الهيكل في الترب الرميم

و قال ايضاً :

ان فی قتلی حیاتی و حیاتی فی مماتی

اقتلونی یا ثقاتی فمماتی فی حیاتی

اى فى قتل بدنى حياة روحى و بالعكس عكس النقيض ، والا يلزم ان يكون المتضادان واردين فى ان واحد على موضوع واحد ، و هذا محال، و امتال هذه الكلمات الهادية لبقاء الانسان فى الدار الاخرة تصريحاً و تلميحا غير محصورة ، فليقنع السالك المسترشد الزكى بهذا القدر ، والواقف الهمة الجامد الفطرة ، الخامد نور القريحة ، لاينفع معه الكثير ولا الاكثر .

# المشهد السائس فى لمية اختلاف الفلاسفة فى قوام بعض النفوس مفارقاً عن البدن، و دفع القول بدئور مكما نقل عن الاسكندر الافروديسى

اما النفوس التى صارت عقولها الهيولانية عقولا بالفعل فلا شبهة فى بقائها بعد بوارالبدن، لان قوامها ليس بالبدن، بل هو حجاب لها عن مالها بحسب الذات من التحقق بكمالها العقلى و وجودها النورى، لان فساد كل فاسد اما بوردو الضد عليه، او بزوال احد اسبابها الاربعة من الفاعل و الغاية و المادة والصورة، و شيء من هذه الاقسام غير متصور كماسبق في حق ما هو عقل بالفعل، اما الاول فلاضد، لما يقوم بذات بلامحل، و اما الثانى فزوال احد اسباب الجوهر العقلى الروحانى غير متصور، لان فاعلها و غايتها هوالاول الحق تعالى و هو ممتنع الزوال، و ليس له مادة لتجرده عن الاجسام، و اما صورته فصورة المفارق نفس ذاته، فذاته باقية ببقاء جاعله القيوم، فثبت ان العقل بالفعل يستحيل زواله، لان ذاته باقية ببقاء قيومه تعالى.

و اما النفوس التى لم يخرج بعد منالقوة الى الفعل ، فالحكماء اختلفوا فى بقائها و زوالها ، فذهب بعضهم كالاسكندر الافروديسى انها تهلك بهلاك البدن ، لان دلائل تجرد النفس و خصوصاً التى يبتنى على تصور المعقولات انما تنهض فى العاقل بالفعل والمعقول بالفعل ، لا التى من شأنها التجرد والمعقولية ، وليس لكل احد من افراد النفوس ان يدرك معقولا من المعقولات من جهة معقوليتها ، من غير ان يشوب بالخيال والحس، وظنى ان مثل هذا الانسان ليس باكثرى الوجود، والشيخ ابوعلى سينا خالف هذا الرأى فى اكثر تصانيفه ، محتجاً بان الانسان لا يخلو عن ادراك بعض هذا الرأى فى اكثر تصانيفه ، محتجاً بان الانسان لا يخلو عن ادراك بعض الاوليات ، كقولنا : الواحد نصف الاثنين ، والكل اعظم من جزئه ، فيكون بها حياته العقلية ، وله سعادة ضعيفة ، وكأنه استشعر بوهن هذا القول فرجع عنه فى بعض رسائله المشتملة على ذكر مجالس سبعة له ، عند اتصال ابى الحسن العامرى به ، مجيباً عن السؤال بانه : هل يجوز ان يتفرد هذه القول بعد انتقاض القالب بنفسها ، او هى متلاشية بقوله : اما مادامت هـى بحال

لايمكن ان يبرز فعلها بنفسها بلا مشاركة هذا الهيكل الحامل ، فان قوامها بذاتها محال ، اذلوبقيت بعدم و ليس لها فعل يخصها ، لكان بقاؤها بنفسها عبثاً و لغواً ، والوضع الحكمي لايسوق الشيء الى العبث .

# حكمة مشرقية

هذا الاضطراب والاختلاف في كلام الفلاسفة انما نشأ من الجهل بمقامات النفس و نشأتها ، فوقعوا في اشكال عظيم غير منحل لهم ، حتى ارتكبوا القول بدثور جميع النفوس الانسانية بعد دثور البدن الاقليلة ندرة كنفوس العرفاء خاصة ، وابطلوا المعاد للناقصين والعوام بل المتوسطين ايضاً ، و هذا قول شنيع يناقض البرهان ، و يخالف الشريعة الحقة الالهية القائلة باعادة الكل ، الناصة بحشر الجميع كما في قوله تعالى : و يوم نحشرهم جميعاً أن و قوله : وحشر ناهم فلم نغادر منهم احدا أن الى غير ذلك من الايات الكثيرة والاخبار، و يخالف ايضاً كثيراً من قواعدهم العقلية الحكمية ، مثل اثبات الغايات لكل حقيقة نوعية ، فلو لم يكن النفوس الانسانية محشورة ، لكان وجودها عبثا و ضايعاً ، لأن تدبير البدن و حفظ المزاج و غيرذلك انما يكون من التوابع الضرورية لوجود النفس ، لامن غاياتها الذاتية كما حقق في مقامه ، و جمهور الحكماء لما لم يتفطنوا بنشأة اخروية غير النشأة العقلية، اضطروا الى هذه الاقوال ، فتارة قالوا بفساد النفوس و اضمحلالها عند اضطروا الى هذه الاقوال ، فتارة قالوا بفساد النفوس و اضمحلالها عند فساد البدن ، و تارة قالوا بتناسخ الارواح السافلة و المتوسطة .

اما السافلة فالى الاكوان العنصرية من انسان اخر ، او حيوان او نبات او جماد ، و ذلك هو المسخ والنسخ والفسخ والرسخ .

واما المتوسطة فالى عالم الافلاك ، فتارة قالوا بصيرورة بعض الاجرام الفلكية موضوعاً لتخيلات نفوس الصلحاء و الزهاد من غيران يصير متصرفة فيه ، و بعض الاجرام الدخانية التى تحت فلك القمر موضوعاً لتخيل النفوس الشقية ، واستحسن ابوعلى و غيره هذا القول والتجأوا به اضطرارا ، و نسبه الىمن لا يجازف فى الكلام مشيراً الى ابى نصر الفارابى، و فحن قداقمنا البرهان

على ان العوالم ثلاثة ، و المشاعر الادراكية منحصرة في ثلاثة ، الحس لعالم الطبيعة والدنيا ، والخيال لعالم الحساب والاخرى ، والعقل لعالم الماب و العقبى ، و اما الوهم فهو يدرك المعانى مشوبة بالحس او الخيال من جهة اضافتها و تعلقها بالمواد ، فليس يختص به نشأة ، غير نشأة العقل المختلط المقيد بالمادة ، فالوهم شبيه بالعقل و ليس بعقل ، كما ان الشيطان شبيه بالملك و ليس بملك ، والله سبحانه خلق الوجود في نشات ثلاث و عوالم ثلاثة، اولها الدنيا، واوسطها البرزخ، و اخرها العقبى، فالدنيا داثرة هالكة، وكذا الحس ، لكونه عبارة عن انفعال الالة ، والعالمان الاخران باقيان ، وكذا الخيال والعقل ، وقد اقمنا البرهان على تجرد القوة الخيالية عنالبدن كذا الخيال والعقل ، وقد اقمنا البرهان على تجرد القوة الخيالية عنالبدن الطبيعى و عالمه ، فضلا عن تجرد القوة العاقلة ، فالنشأة المتوسطة بين الملائكة و بين العقليات والنشأة الحسيات هي معاد النفوس المتوسطة بين الملائكة و بين الحيوانات اللحمية ، فهى مع تجردها عن هذا الابدان غير متجردة عنالتعلق الحيوانات المحية ، فيبقى بحيوانيتها في دارالجزاء مثابة او معاقبة ، و ان الدار الاخرة لهى الحيوان لوكانوا يعلمون (١٠٠٠).

# المشهد السابع في ان لكل انساد نفساً واحدة

من الناس من زعم ان فينا نفساً انسانية مجردة ، واخرى حيوانية ، و اخرى حيوانية ، و اخرى نباتية ، والجمهور على ان النفس فينا واحدة هي الناطقة فقط ، ولها قوى و مشاعر و الات ، فان لك ان تقول احسست فغضبت ، و ادر كت فحر كت فمبدأ الكل انت ، و انت نفس شاعرة ، و كل القوى من لوازم هذه ، و كلا القولين رفع عن الثواب .

# حكمة عرشية

النفس الانسانية لكونها من سنخ الملكوت ، فلها وحدة جمعية حسى ظل للوحدة الالهية ، فهي بذاتها قوة عاقلة ، و قوة حيوانية متخيلة و حساسة

٥٥٤ مفاتيح الغيب

وقوة نباتية غاذية و منمية ، و قوة محركة ، و طبيعة سارية في الجسم ، كما قال معلم الفلاسفة : من ان النفس ذات اجزاء ثلاثة ، نباتية وحيوانية و نطقية ، لا بمعنى تركبها عن هذه القوى ، لانها بسيط الحقيقة ، بل بمعنى كمال جوهريتها و جامعية ذاتها البسيطة لهذه الحدود الصورية ، فالنفس ذات شؤون ذاتية ، تنزل الى درجة الحواس عند ادراكها للمحسوسات و استعمالها لالات الحواس ، فهى عند الابصار عين باصرة ، و عند السماع اذن واعية ، و كذا عند الذوق والشم واللمس والتحريك ، لان لها بحسب ذاتها ما هو مبدأ الكل من هذه القوى و الالات ، وكذا ير تفع عند نيلها للمعقولات الى مقام العقل الفعال ، صايرة اياه ، متحدة به على نحو ما يعلمه الراسخون ، و من لم يبلغ الى مقامهم و حالهم ، يزعم انه لوكان الامركذلك ، لكانت النفس متجزية ، و لكان العقل الفعال منقسما حسب تعدد النفوس العاقلة ، او يكون متجزية ، و لكان العقل الفعال منقسما حسب تعدد النفوس العاقلة ، او يكون كل واحدة من هذه النفوس يعلم ما علمته غيرها ، والبرهان النورى كاشف لحجب هذه الوساوس والاوهام عن وجه الحق بحمدالله تعالى .

و ما احسن ما قيل في التمثيل: من ان العقل الفعال كشمس تأثر بيت ذو كوة عنها بالشعاع، واخر به و بالتسخين، واخر بهما و بالاشتعال، لكبريتة فيه، فهذا مثال مراتب اثار العقل في النبات و الحيوان و الانسان، فكما ان النور الشديد يشتمل على مراتب الانوار التي دونه، و ليس اشتماله عليها كاشتمال المركب على بسيط، ولا كاستلزام الاصل لفروع مباينة، فكذلك الوجود القوى جامع لما في الوجودات الضعيفة المراتب، فيترتب عليه ما يترتب عليها مع زيادة، فهكذا يزداد الاثار باشتداد القوة و فضيلة الوجود.

# تذكرة

النفس الادمية مادام كون الجنين في الرحم ، درجتها درجة النفوس النباتية على مراتبها بعد تخطى درجة الطبيعية الجمادية ، فالجنين حينتُذ نبات بالفعل و حيوان بالقوة اذ لاحس ولاحركة ارادية بالفعل ، و بهذه القوة يمتاز عن سائر النبات ، و اذا خرج الطفل من جوف امه صارت نفسه في درجة النفوس الحيوانية الى اوان البلوغ الصورى ، والشخص حينتُذ حيوان بالفعل

انسان بالقوة ، ثم يصير مدركة للاشياء بالفكر والروية الى اوان البلوغ المعنوى و الاشتداد العقلى فى حدود الاربعين غالبا ، انكان فيها استعداد الارتقاء الى حد النفس القدسية ، فهو حينتذ انسان بالفعل و ملك بالقوة، والا فهو اما شيطان او غيرهما بالقوة ، و بالجملة ان ساعده التوفيق و سلك سبيل القدس ، و بلغت نفسه الى مرتبة القوة القدسية ، يصير بعد الموت ملكا بالفعل من ملائكة الله ، و ان ضلت عن الطريق اليه تعالى و غوت ، يصير اما شيطانا من الشياطين ، او يحشر مع الحشرات .

# حكمة مشرقية

ان الانسان يتنوع باطنه في كل حين ، والناس في غفلة عن هذا ، الا من كشف الله الغطاء عن بصيرته في هذه الدنيا ، و اما الاكثرون فانهم كمادل عليه قوله تعالى : بل هم في لبس من خلق جديد ١٥٧ حتى ابي على بن سينا و من في طبقته من الفلاسفة هذا المعنى قد سأله تلميذه بهمنيار في مفاوضة وقعت بينهما عن تجويز تبدل الذات فنفاه ، والحق في هذا المقام مع التلميذ ، واما قوله الزاماً : فلست المسؤول عن ذلك فلم يلزمني جوابك ، فليس بحق ، فان للنفس جهتين لتعلقها بالجنبتين العقل و الطبيعة ، فمن جهة تعلقها بالجنبة السافلة العالية والجانب الايمن باقية مستمرة ، و من جهة تعلقها بالجنبة السافلة والجانب الايس متجددة سايلة ، و هاتان الجهتان ذاتيتان للنفس مادامت الحاضرة منه غير هويته الماضية و لا الاتية، لا بمجرد اختلاف العوارض ، بل الحاضرة منه غير هويته الماضية و لا الاتية، لا بمجرد اختلاف العوارض ، بل باختلاف شؤونات لذات واحدة على مثال الشؤونات الافعالية للحق تعالى ، المشار اليه في قوله تعالى : كل يوم هو في شأن ١٥٠ و قوله : سنفرغ لكم ايها المشار اليه في قوله تعالى : كل يوم هو في شأن ١٥٠ و قوله : سنفرغ لكم ايها الشقلان من و في القران ايات كثيرة تدل على تقلب الانسان في نفسه و تحوله في جوهره ، مثل يا ايها الانسان انك كادح الى ربك كدحاً فملاقيه ١٠٠ و في جوهره ، مثل يا ايها الانسان انك كادح الى ربك كدحاً فملاقيه ١٠٠ و

١٥٩ ـ رحمن ٣١

قوله: و ينقلب الى اهله مسرور ١٦١١ و قوله: كل اتيه يوم القيامة فرداً ٢٦٠٠.

# حكمة عرشيه

انظر الى هذا الهيكل المشحون بالحكم الالهية ، و اقرأ ايات هذا الكتاب المملو من العلوم الربانية ، و تأمل في هذا الميزان الموضوع تحت السماء بالقسط، اقرأ كتابك و احسب حسابك، كفي ينفسك اليوم عليك حسيباً ١٦٣ فلعلك تعرف بهذا الميزان وزن حسناتك و سيئاتك ، و اعمل بقوله عليه واله السلام: حاسب نفسك قبل ان تحاسب غدا، و تفكر في هذا الصراط اولا ، ثم امش عليه الى الله ، فانه صراط العزيز الحميد ، و تدبر في قوله: و هذا صراطي مستقيما فاتبعوه ١٦٤ ففي معرفة النفس الادمية قرائة كتاب الإنسانية ، و هو الكتاب الذي فيه الحكمة و فصل الخطاب ، تظفر بالمقصود و تهتدي الى اصل الوجود، و تفتح لك ابواب السماء و الملائكة يدخلون عليك من كل باب ، و تدخل الجنة بغير حساب ، و أن كنت لاتحس ١٦٥ أن تقرأ هذا الكتاب، و قد اوجب الله عليك قرائته، او لاتقدران تزن بهذا الميزان، و لا تعلم كيف تحسب هذا الحساب، و قد امرك به رسوله، اوكيف تجوز على هذا الصراط، و قد كلفت باتباعه والمشي عليه، فاحضر مجلس اخوان لك ناصحين مبشرين لك ، والزم طريقتهم و اهتد بهداهم ، و ارفع عنك حجاب العصبية والجحود، واخلع عن نفسك لباس التقليد حتى يعلموك ما علمهمالله، و يعرفوك ما عرفوا من الحق، فتعمل بسنتهم الحسنة، و تسير بسيرتهم العادلة، فتنظر بعين البصير ة لابغيم التقليد في حقايق الاشياء كما نظروا، و تتفقه في دين الله كما تفقهوا ، و تدخل مدينة العلم والحكمة كما دخلوا، و تنجو من عذاب القبر كما نجوا ، و تحيى بنور المعرفة كما حيوا و حسن اولئك رفيقًا ١٩٩٠.

۱۳۱ انشقاق ۹ مریم ۹۰ ۱۳۲ مریم ۹۰ ۱۳۳ انعام ۱۹۳ اسراء ۱۶ انعام ۱۹۳ تحسن (ن م)

### المشهد الثامن في الاشارة الى بطلان التناسخ للنفوس

اعلم ان التناسخ يتصور مفهومه على ثلاثة انحاء:

احدها انتقال نفس من بدن الى بدن متباين له منفصل عنه فى هذه النشأة ، بان يموت حيوان و ينتقل الى حيوان اوغير الحيوان ، و سواءكان النقل من الاخس الى الاشرف او بالعكس ، و هذا مستحيل بالبرهان لما سنذكره .

و ثانيها انتقال النفس من هذا البدن الى بدن في الأخرة مناسب لملكاتها و اخلاقها المكتسبة في الدنيا ، فيظهر في الأخرة بصورة ما غلبت عليها صفاته ، كما ستنكشف لك في تحقيق المعاد الجسماني ، والتناسخ بهذا امر محقق عند ائمة الكشف والشهود، منقول من ارباب الشرايع والملل الحقة، و عليه ما ورد في القران الكريم من ايات كثيرة في هذا الباب، لأعلى ما حمله التناسخية من تر دد النفوس في الأبدان بحسب هذه النشأة ، و ظني ان التناسخ المنقول عن اساطين الحكمة كافلاطن و من سبقه من الحكماء، الذين اقتبسوا انوار حكمتهم من مشكوة نبوة الانبياء سلامالله على نبينا و عليهم اجمعين، كان المر ادمنه هذا المعنى الذي او مانا اليه، فانهم لما شاهدو ا ببصاير هم بواطن النفوس و الصور ، و توجهها الى النشأة الآخرة ، ورأوا ايضا بنور عرفانهم كيف يحصل النفوس صفات نفسانية يواسطة سبق اعمال جسمانیة ، تکرر صدورها عنها تکلفا و مشقة ، حتی رسخت و صارت ملکات تصدر عنها الافاعيل بسهولة ، فعلموا بضرب من الكشف ان النفوس تحشر على صور صفاتهم الغالبة ، كما اشير اليه بقوله تعالى : نحشر هم يومالقيامة على وجوههم ١٩٧٧ اي على صور الحيو انات المنتكسة الرؤس ، و قوله : و إذا الوحوش حشرت ١٦٨ و قوله: تشهد عليهم السنتهم و ايديهم و ارجلهم بما كانوا يعملون ١٦٩ و قوله: قالوا لجلودهم لم شهدتم علينا ٧٠٠ و قوله: اليوم

نختم على افواههم و تكلمنا ايديهم و تشهد ارجلهم بما كانوا يكسبون ١٧١. و في الحديث عن النبي صلى الله عليه واله: يحشر الناس على نياتهم، يحشر بعض الناس على صور يحسن عندها قردة والخنازير ، كما تعيشون تمو تون و كما تمو تون تبعثون، فهذاهو مسخالبو اطن، من غير ان ينقلب صور ته في الدنيا ، فترى الصور في الظاهر إناساً، وفي الباطن غير تلك الصور، من ملك او شیطان او کلب او خنزیر او اسد او غیر ذلك من حیوان مناسب لما یکون الباطن عليه ، و هذا المسخ كثير في كل زمان و في اكثر الامم قال النبي صلى الله عليه واله في صفة قوم عن امته: اخوان العلانية اعداء السريرة، السنتهم احلى من العسل ، و بواطنهم امر من الصبر ، قلوبهم قلوب الذئاب، يلبسون للناس جلودالضأن من اللين ، فهذا هو مسخ الباطن من كون قلب الشخص قلب ذئب ، و صورته صورة الإنسان ، والله العاصم من هذا القواصم. و ثالثها ما يمسخ الباطن ، و ينقلب الظاهر من صورته التي كانت الي صورة ما انقلب اليه الباطن ، لغلبة القوة النفسانية ، حتى صارت بغير المزاج والهيئة عما كانا عليه ، الى شكل ماهو على صفته من حيوان اخر ، و هذا ايضاً جايز ، بل واقع في قوم غلىت قوى نفوسهم الشهوية او الغضبية او الشيطانية ، فصاروا قردة و خنازير و عبد الطاغوت ، و هذا مما كثر في امة موسى عليهالسلام كماان مسخ البواطن فقط، قدكثر في هذا الزمان، و قد اخبرالله تعالى عن هذا المسخ بقوله: و جعل منهم القردة والخنازير ١٧٢ و

## حكمة عرشيه

اما البرهان العرشي على بطلان التناسخ بالمعنى الأول ، فهو انك قد علمت فيما مضى من القول : ان النفس في اول الكون درجتها درجة الطبيعة الجرمية ، ثم تترقى شيئاً فشيئاً حسب استكمالات المادة ، حتى تجاوز درجة النبات والحيوان ، فالنفس متى حصلت لها فعلية لأمر حسى او خيالى او عقلى،

قوله: كونوا قردة خاسئين ١٧٣٠.

فيستحيل ان يرجع تارة اخرى الى القوة المحضة والقابلية الصرفة اياه، و كل نفس قد مر انها محسب النشأة الثانية قوة محضة ، ثم تصير لها ملكة إدر اك الاوليات والانتقال الى النظريات ، فمتى بلغت الى حد ما من حدود الوجود فمحال ان يرجع عنه ، و قد تحقق ايضاً ان الصورة والمادة شيء واحد ، له جهتا: فعل و قوة ، و هما معاً يتحر كان و يتدرجان في الاستكمال، ويتحو لان في اطوار الكمال، و بازاء كل استعداد فعلية خاصة، و على حذاء كل بدن نفس معينه ، فمن المحال ان يتعلق نفس تجاوزت درجات النباتية والحيوانية الى مادة المني والجنين، و قد علمت إن المني لم يتجاوز صورته حدالطبيعة الجرمية ، و أن الجنين مادام في الرحم لم يتجاوز صورته درجة النفس النباتية ، والتمني الذي حكى الله تعالى عن الاشقياء بقوله: ياليتني كنت تر ابا ۱۷۶ تمني امر مستحيل الوقوع، و كذا ما حكى بقوله: فهل.. نرد فنعمل غير الذي كنا نعمل ١٧٥ فقد حرمالله الرجوع الى الدنيا عليهم، اذ لا تكر ار في الفيض والجود، و لا تعدد اصلا في تجلي الوجود، و اما تصور النفوس في القيامة بصورة مناسبة للملكات والأخلاق، فليس هذا من باب نقل النفوس من بدن الي اخر ، و حر كة من مادة الي اخرى ، بل من باب بروز المعاني من الباطن الى الظاهر في صور يناسبها ، فان لكل معنى صورة ، و لكل غيب شهادة ، ففي الدنيا حصلت المعاني من الأجسام بو اسطة حركاتها و استعداداتها ، و في القيامة حصلت الاجرام من المعاني ، كالظلال من الاشخاص على منهج اللزوم لا بالحركة والاستعداد، و سيظهر لك هذا المطلب عند تضاعيف ذكر نشأة الأخرة.

# المشهد التاسع في ضعف ماقيل في هذا الباب و دفع الحجج الخصوم

اعلم ان المشهور في بيان استحالة التناسخ و بطلان النقل: ان البدن اذا حصل له مزاج يستحق من الواهب نفساً فاذا قارنته نفس منتقلة ، كانت لبدن واحد نفسان ، و البرهان والوجدان يكذبانه ، والمباحث ان يمنع

المحاجة الي فيض جديد اذاانتقلت اليه نفس تجاوزت من النبات الى الحيوان، فصعدت الى رتبة الانسان، فان دفع هذا بان مزاج النبات اذا استدعى نفساً فمزاج الانسان اولى، فله ان لايسلم هذه الاولويات فيى عالم المحركات والانتقالات ١٧٦ اذكثيرا ما يتخلف الشيء عما هو اولى به لامر اتفاقى.

ثم له ان يقول بعد تسليم ان المزاج الأشرف يستدعى النفس الاشرف: انها هي التي جاوزت الدرجات النباتية والحيوانية.

اقول: هذا منقوض بنفوس الفلكيات ، فان اجسادها شريفة في الغاية ، و لم ينتقل اليها من النبات و الحيوان نفس ، ثم انا نساعده في هذا القول لان المزاج الانساني لا يحصل الا بعد المزاج الحيواني ، و هو لا يحصل الا بعد المزاج النباتي والمعدني ، وهلم الى درجة الطبيعة الجسمية والهيولي التي قبلها ، كما في استحالات النطفة و استكمالاتها ، فان اراد بتجاوز الدرجات النباتية و الحيوانية هذا المعنى ، فهو كذلك في النفس الانسانية على ماسبق من طريقتنا ، كما اشير اليه بقوله تعالى : هل اتى على الانسان على ماسبق من الدهر لم يكن شيئا مذكورا ، انا خلقنا الانسان من نطفة امشاج عين من الدهر لم يكن شيئا مذكورا ، انا خلقنا الانسان من نطفة امشاج نبتليه فجعلناه سمعياً بصير الاللا و قوله : و قد خلقتك من قبل و لم تك شيئالال فان اريد بماذكر هالانتقالات النفسانية في مادة واحدة حسب تزايد الاستعدادات لها و تكامل الدرجات فيها ، فهو امر واقع بلاشبهة ، ولو سمى هذا تناسخاً فلا تزاع في التسمية ، و ان اريد به انتقال النفس من جسد الى جسد منفصل عنه فهو معلوم الفساد مما مر ، و هذا البحث والذي قبله ، و ان كانا على عنه فهو معلوم الفساد مما مر ، و هذا البحث والذي قبله ، و ان كانا على الالسنة ۱۷۵ لكن الغرض التنبيه على كشف الحال و سيرالمقال .

و اما حجة اهل التناسخ ، فمنها : ان الجهال و الفجرة لو تجردوا عن الابدان و الاجرام و عن قوة مذكرة لقبائح افعالهم و جهالاتهم ، مدركة لملكاتهم وارائهم ، فتخلصوا الى عالم الملكوت و وجدوا الروح الاكبر والراحة العظيمة ، فاين الشقاوة والعذاب لهم ؟

والجواب بطريق عرشى: ان القوة الخيالية مجردة عن الابدان كما مر،

۱۷٦ــ الاتفاق (ن م ل) ۱۷۸ــ مريم ۹

فضلاً عن الوهمية الذاكرة ، فهي مولمة لهم مذكرة لاقترافاتهم و سيئاتهم، ولهم ابدان اخروية حشروا اليها ، و يعذبوا فيها بانواع الدذاب ، و تألموا بالام مناسبة لاعمالهم .

قال بعض علماء الشريعة: ان النفس اذا فارقت البدن ، تحل معها القوة الوهمية بتوسط النطقية ، فيكون حينتُذ مطالعة للمعانى المحسوسات، لأن تجردها من هيات البدن عند المفارقة غيرممكن ، و هى عندالموت متخيلة شاعرة بالموت ، و بعد الموت متخيلة نفسها مقبورة ، و يتصور جميع ما كانت يعتقده حال الحياة ، و يحس بالثواب والعقاب فى القبر ، انتهى كلامه و هو مؤيد لما ذكرناه .

# حجة اخرى لهم

ان الفسقة والاشرار ربما اطلعت نفوسهم عند قلة الشواغل بمنام اومرض او خلل ، بشيء من الامور الغيبية لاتصالهم بالملكوت، فاذا زال المانع البدني بالموت و تجردوا من غير انتقال الى بدن اخر ، فازوا بالدرجات العالية، فلا يكون لهم شقاوة ، والاعتذار بان الهيئة الردية يمنعهم عن الوصول اليها، مدفوع بان الهيئات لم لم يمنعها مع الشواغل البدني و منعها بدونه ؟

والجواب بما مر من اثبات دار اخرى جسمانية متوسطة بين العالم الاسفل و العالم الاعلى ، فيها نعيم السعداء و جحيم الاشقياء ، و عذاب الاخرة اكثر ايلاماً للفسقة و الاشرار ، و اشد غشياناً و استغراقاً لهم ، فكثرة الدواهي و شدة المصائب يمنعهم عن مطالعة الملكوت و الاتصال بهم .

# حجة اخرى

قالوا: ليس للحيوان عضو الأو للحرارة سلطان عليه بالتحليل، فليس لاحدان يقول الفرس لايزال ينتقص فرسيته ، ثم ان للحيوانات عجائب افعال وحركات ذهنية، فانظر الى النحل و مسدساته، و العنكبوت و مثلثاته، و منسوجاته ، والقردة والببغاء 'م' ومحاكاتها لافعال العقلاء واقوالهم ، وغير ذلك من تكبر الاسد و سماع الابل و فراسة الفرس و وفاء الكلب و

٠٨٠ كذا في النحستين المخطوطتين و المطبوعة، والظاهر تحمل، اى تصحبها، و في الاسفار: وحمات القوة الوهمية .

حيلة الغراب، اهذه كلها بكيفية المزاج او بطبيعة جرمية لا يريب عاقل في امتناع ذلك ؟ و كذا احتراز الغنم عن الذئب، ان كان عن شخص جزئى منه يحفظ في الخيال، فلم يكن يحترز عما يخالفه في المقدار و الشكل واللون، و اذ ليس، فعن معنى كلى يستلزم نفساً مجردة لم يجز في العناية الالهية اهمالها، دون الارتقاء الى رتبة الانسان التي هي باب الملكوت، و مفتاح خزائن الجنة، الدخول الى السعادة العقلية عند المفارقة.

والجواب: ان لكل حيوان ملكا يلهمه و يوحيه و هاديا يهديه، و قائداً يسوغه الى خصائص افاعيله العجبية كما فى قوله: و اوحى ربك الى النحل ان اتخذى من الجبال بيوتا١٨٠٠ و بعض هذه الافاعيل غير مستبعد عن دوات المشاعر الجزئية، على انا لاننكران يكون لاعداد من الحيوان قريبة الدرجة الى اوائل رتبة الانسان، حشر الى بعض البرازخ السفلية الاخروية.

### تذنيب

اعلم ان الكلام في مباحث هذا المقام طويل ، و ذكر تفاصيل مذاهب التناسخية و حجج كل فريق منهم ، و مناقضة كل رأى من ارائهم يؤدى الى اطناب ، فطوينا عنهاكشحاً ، اقتصاراً على ما يكفى لطالب الاستبصار و صرفا للاوقات فيما هو الاهم والاحرى لسالكي عالم الانوار .

ثم اسخف الفلاسفة رأيا في التناسخ، و اقلهم تحصيلا و ابعدهم تحريفا عن طريق الحق، طائفة ذهبوا الى امتناع مفارقة شيء من النفوس عن الابدان لانها جرمية السنخ مترددة في اجساد الحيوانات، فيقال لهم: ان هذه النفوس ان كانت كلها منطبعة، فمع مصادمته للبرهان القائم على تجرد النفوس الانسية ينا في مذهبهم، لامتناع انتقال الصور و الاعراض من محل الى اخر، و ان كانت كلها او الانسية منها مجردة الذوات، فالعناية مقتضية لايصال كل موجود الى كماله و غايته، و كمال الانسان انما يحصل له في النشأة الثانية، سواء كان سعيداً او شقيا، اما الذين سعدوا ففي الجنة، و اما الذين شقوا ففي النار، و سيأتي زيادة تبصرة.

# المفتاح السادس عشر

في الاشارة الى ملكوت السماء ، لانه من منازل سفر الانسان الى المقام الاسنى، و اثبات النفوس الفلكية و عقولها المفارقة ، و فيه مقدمة و لمعات:

#### المقدمة

ان الابعاد والاجرام ينحصر عند الحكماء ذوى الانظار فى قسمين: قسم مركب و قسم بسيط، و يعنون بالمركب كل جسم قوام وجوده و تحصل نوعيته بسبب اجتماع اجسام مختلفة الطبايع والانواع، مثل الحيوان والنبات، و يعنون بالبسيط ما وجوده و نوعيته ليس كذلك، فلاينحل فى الوهم ولا فى العقل الى اجسام، مثل الماء والارض المحضة و غير ذلك، و اما الحجارة و ما اشبهها فان الحس يتوهم انها متشابهة الاجزاء و ليست كذلك، فان الامتحان بالنار يعرف انها منحلة الى جوهرين جسميتين، ثم الاجسام البسيطة عندهم مركبة من جوهر يسمى مادة و فى لغتهم هيولى، و من متمم لهذا الجوهر بالفعل من جوهر يسمى صورة، و اذا اجتمعتا حصل منهما الجسم المهيا لقبول الاعراض الجسمانية ، سواء كانت فلكية او عنصرية، ونظرهم المهيا لقبول الاعراض الجسمانية ، سواء كانت فلكية او عنصرية، ونظرهم الاخرة.

والتحقيق: ان كلها بسيطة لاتركيب فيها اصلا، لامن المادة والصورة، ولا من الاجسام المتخالفة الطبايع، لان كلا منهما صورة محضة بلامادة، فكل واحد من حيوانها او اشجارها و يواقيتها و احجارها و اراضيها و مياهها

اجسام بسيطة صورية ، لاتركيب فيها ولا قوة ولا استعداد لها ولا انفعال، لانها بمنز لة عكوس في المرايا الصيقلية راها اهل الاخرة ، رؤية اصدق من رؤية اهل الدنيا لهذه الأجسام البسيطة و المركبة ، و اشكالها و احوالها، واشبه الأجسام باجسام الأخرة من هذه الأجسام السبطة هي السماوية ، سبما ما هو فوق الجميع، و نحن بصدد النظر في جواهرها و الكشف عن بعض احوالها ، لأن معرفتها تعين على معرفةالله و كيفية عنايته بالأشياء ، وقد جعلها وسيلة لارزاق الخلايق ، كما قال : و في السماء رزقكم و ما توعدون<sup>\</sup> و كيفية صدور هذه المتجددات و المتغير ات عنه تعالى مع احديته و امتناع تغيره بوجه بواسطتها ، و على العلم بانها في دوام حركاتها و اشواقها و انتقالاتها و دؤبها في طلوعها و غروبها و ارتفاعها و انخفاضها بلا فتور و لا لغوب و لا اعياء ، يتقربون اليه ويزلفون لديه ، ويطلبون ما عنده ، ولان الله سبحانه قد اثني على المتفكرين في خلق السموات والارض، و الناظرين المي ملكوتها ، فقال : الذين .... و يتفكرون في خلق السموات والارض ربنا ماخلقت هذا باطلاً و قال : اولم ينظروا في ملكوت السموات والارض و غير ذلك من الايات، و بها يعلم ايضاً كيفية نشو الآخرة من الدنيا، الذي هو من اعظم المقاصد واهم المطالب.

# اللمعة الأولى في ان جرم السماء وما فيها اشرق منسائر الاجسام الطبيعية

لما كان كل جسم طبيعى له حركة ذاتية نحو شيء يخصه دون غيره و ذلك لما تقرر و تكثر ذكره من كون جميع الموجودات ماسوى الاول مفتقرة اليه ناقصة في ذاتها ، و كل ناقص مركوز بحسب ما اودع الله في جبلته طلب الكمال الذي يخصه و يليق به ، عناية من الله و رحمة بخلقه ، و كمال الجسم بما هو جسم لايكون الافي تحيزه بحيزه ، و تكونه في مكانه و في كمه و شكله و وضعه و كيفه و ما يجرى مجرى هذه الامور ، فكل جسم له

۲۔ آل عمران ۱۹۱ ۶۔ بتحیزہ (ن م) ۱۔ ذاریات ۲۲

۳۔ اعراف ۱۸۵

كمال ذاتى لا يتصور وجوده بدونه، و له كمال ثان يطلبه و يتحرك نحوه من هذه الابواب المدكورة ، وادناها الاضافة الى مكان خاص دون سائر الامكنة ، لامتناع تجرده عن الجميع و تكونه فى الجميع ، فكل جسمله فى جوهره و ذاته مبدأ حركة ذاتية نحو مكان فارقه عند المفارقة ، و سكون ذاتى فيه عند المصادفة ، و هذا المبدأ يسمى عند طوائف الفلاسفة بالطبيعة، فكل جسم له طبيعة ، و لهذا يقال : له جسم طبيعى ، و عرفوها بانه مبدأ اول للحركة والسكون فى الشىء الذى هو فيه اولا و بالذات لا بطريق العرض، و هذا تعريف جنس الطبيعة المشتركة فيها الاجسام بما هى اجسام .

و اما الطبايع الخاصة فقد وجد فيها صفات ذاتية زايدة على ماذكر، و لفضيلة بعضها يصدر منها اثار شريفة من غير هذه الامور ، لان طبيعة كل جسم عندنا امر واحد يصدر عنه جميع اثاره و لوازمه ، سواء كان من باب الحركات و الاستحالات او غيرها ، و إن لم يقع عليه اسم الطبيعة الا من جهة صدور الحركات عنه ، و بالجملة لايخلو جسم من الاجسام من مبدأ حركه و سكون فيه هو المسمى بالطبيعة ، و هو عين الصورة المنوعة له ، والإجسام الطبيعية التي هذه صفتها ، هي منحصرة في الأجر ام السماوية ، و الاسطقسات الاربعة التي هي النار والهواء والماء والارض ، والمركبة من هذه الاربعة الاسطقسية ، و كانت لكل من هذه الاربعة حركة ذاتيه اذا كان خارجاً عن مكانه الخاص به نحو الشيء الملائم له ، و هو المكان الذي فيه كليته وله سكون و اطمينان عنده اذا حصل فيه ، فله اذاً طبيعة تخصه هي ميدأ حركته و سكونه ، و كذا حكم المركبات بحسب المكان للجزء الغالب ، اذا التركيب لا يخرج الشيء عن امكنة اقتضته طبايع الاجزاء ، بل توجب تصالحها على حد متوسط يو افقها في الجملة ، والأجر ام العلوية اذ هي اجسام طبيعية ، فلها حركة ذاتية ، لما علمت ان الممكن سيما الجسم لايخلو عن قصور و نقص، والعناية افادت لكل منها ما يجبره على طلب الكمال و تحركه نحو التمام، فلها اذن طبيعة هي مبدأ حركتها ، لكن حركتها ليست نحو المكان لوقوعها فيه دائماً ، ولامنه اذ لا يدفعها دافع ، ولا يخرجها عن مكانها الاولى بها

۸\_ یتحری (ن م ل)

مخرج، فلابد ان يكون حركتها ضرباً اخر من الحركة.

ثم انه لما كانت طبيعة كل من العناصر مخالفة لطبيعة اخر ، من قبل ان حركته مخالفة لحركة الآخر، اذ لايتحرك حيث يتحرك الأخر، فلا يسكن حيث يسكن الآخر، و اختلاف الآثار دليل اختلاف المؤثرات، و حركة الاجرام العلوية مخالفة لحركة العنصريات، فطبيعتها مخالفة لطبايع هذه الإجرام السفلية ، فإذا كانت هذه أربعة ، فتلك خامسته ، والنار خفيفة على الاطلاق، والارض ثقيلة على الاطلاق، لأن حركة تلك من المركز، و هذه الى المركز، والهواء خفيفة بالقياس، والماء ثقيل بالقياس، فلكل منها حصة من الخفة و حصة من الثقل ، كالماء الفاتر الذي له نصب من الحرارة و البرودة جميعاً ، والاجرام العلوية لا خفيفة ولا ثقيلة ولاحارة ولا باردة ، لانها خارجة عن جنس هذه الامور ، اذ لايتحرك من المركز ولا اليه ، بل يتحرك عليه، والحركة من المركز والى المركز مستقيمة، والحركة عليه مستديرة، فالحركةفي هذه الأجسام توجدعلي ضربين: المستقيمة و المستديرة، و المستديرة اشرف من المستقيمة ، لانها يحتمل الدوام ، و هذه واجبة الانقطاع، والاشبه بالسرمدي الدائم افضل من المنقضى المنصرم، و اذا كان كذلك فالطبيعة التي هي مبدأ المستديرة اشرف من الطبيعة التي هي مبدأ المستقيمة ، والجسم المتحرك بها افضل من الجسم المتحرك بهذه ، و اذا كان الأمر كذلك فالأجرام السماوية وطبايعها افضل من الأحرام العنصرية و طبايعها ، والطبيعة هي الصورة بعينها كما علمت، واشرف الصور لأشرف الموضوعات، فقد صارت الأجرام العلوية اشرف من الأجسام العنصرية، طبيعة و صورة و موضوعاً و حركة.

# اللمعة الثانية في ان السماء حيوان مطيعته في حركتها المستديرة

فنقول: بعد ما قررنا ان الجسم المتنفس الحى افضل من الجسم الغير المتنفس الميت ،كما يحكم عليه كل احد بحسب اول فطرته ، وقد وجدنا فى العنصريات المركبة متنفساً و غير متنفس ، و تبين فيما ذكر: ان الاجرام

العلوية افضل العنصريات، فهي اذا متنفسة ذوحياة، والا لكان بعض ما هو دون الشيء في الفضل افضل منه و هذا محال ، و اذا كان متنفسة ، فطبيعتها التي هي مبدأ حركتها انما هي نفسها ، لأن طبيعة كل متنفس بما هو متنفس نفسه، و الحي انما هو جسم ذو نفس، فالأجر ام الأثيرية كلها حية لاميت فيها لما ستعلم، و مما يوضح ما ذكر نا من كون الاجر ام العلوية كلها حية، ان المانع من قبول الفيض الافضل الذي يكون في الأجسام هو التضاد و التفاسد في البسائط ، والكثافة الطبيعية الحاصلة عن البعد عن الاعتدال ، الاترى ان الأجسام البسيطة المتضادة اذا امترجت ازدادت في قبول الفيض الرباني، حتى اذا امعنت في الخروج عن التضاد و توسطت الى حاق الاعتدال استعدت لقبول الذات الفيض ، اي الجوهر الحي ، و هو الروح النطقي ، فما ظنك باجرام كريمة صافية دورية الحركات دائمة الاشواق ، يترشح من حركاتها و اشواقها البركات و الخيرات على مادونها ، و معلوم ان التأثير الالهي و الفيض الرباني يظهر اولا في العرش الاعظم الذي بمنزلة قلب العالم ، وقد ورد: ان القلب عرش الله ، و يبدأ الفيض من الجرم الاقصى ، فيمر بالافلاك و بتوسطها يصل الى الاجسام الارضية ، على ما او ضحته افاضل الفلاسفة ، ولو لم يكن في عالم السموات من الشرف والفضيلة ما ليس لغيرها من الجرميات ، لما جرى على لسان اكثر المليين والأمم : انالله على السماء ، ولم ترفع اليها الايدي في الدعاء ، و لما ورد قـوله تعالى : الرحمن على العرش استوى<sup>٦</sup> .

و اما الاجرام الاسطقسية الكائنة الفاسدة التي هي تحت السماء الدنيا، فلم تصلح لبعدها عن الصفاء والضياء، و تضادها في الصور والكيفيات، الا ظل ذلك الفيض، و هي الطبيعة السايلة المستحيلة المتجددة المنفعلة على الدوام لاتستقر على وجودها ابداً، ثم تخلصت و بعدت من التضاد بالتركيب قبلت زيادة من الفيض، حتى ينتهى الى باب العالم الارضى الذي كشجرة طيبة اصلها ثابت و فرعها في السماء، و هو الانسان، و اذا بلغ الى درجة العقل و المعقول اتصل بالروح الاعظم والفيض الاتم، كاتصال الفلك

بالملك، فظهر ان الفلكيات لهانفوس شريفة كماسنبينه من مأخذها بوجهبرهاني

### اللمعة الثالثة

فى ان اى النفس يخص الاجرام الفلكية، و اى حيوة يليق بها، و هلكلها ذوات انفس ام الكواكب وحدها دون الاجرام> و بالعكس، و على اى وجه تحركها نفسها الحركة الجسمانية التى هى الدوران، وكان الاليق بها بحسب جوهر نفسها انما هوالعقل والتميز العلمى

فنقول: لما وجدنا كل ذى طبيعة يشتاق نحو شىء متحرك ، هواليق الاشياء بان يتشبه به ، و عند حصوله عنده تقف حركته ، و هذا بمنزلة الماء ، فانه يتحرك نحو المكان الموافق له فى بقاء صورته ، وهو مايين الهواء الذى يوافقه برطوبته ، والارض التى يوافقه ببرودتها ، و كذلك فى باقى الاسطقسات ، والحيوان ايضاً فانه يشتاق بحسب جسمه الى الشىء الذى موافق لجسمه فى بقائه ، و بحسب نفسه الى ما يتصرف به و نحوالمطالب النفسية فلنذكر غايات القوة الشوقية التى تتشوق بها نفس الحيوان ، و يطلبه و يحرك بدنه نحوالمطلوب .

فنقول: ان الجسم الحى اما ان يتشوق نحو الانتقام والاقدام على الغير، لانتزاع ما في يده بالقوة الغضبية، و اما ان يتشوق نحوالشهوات و اللذات بالقوة الشهوية، و اما ان يتشوق نحو الفضائل بالقوة العقلية، ثم ان الشهوة والغضب مقرونان بالحيوان الناقص، لحاجات بدنه و عدم كفاية شخصه في بقاء وجوده، لتطرق الاستحالة والفساد اليه، دون انضمام ما هو خارج عنه اليه، فيحتاج الي جذب و دفع بشهوة و انتقام، والاجرام العلوية غنية عن هذه الاشياء لبعد جوهرها عن الاستحالة والتغير والنقص والفاقة الى ما هو خارج عنها، حتى يحتاج الى تناول ما يخلف المتحلل من ابدانها، والانتقام من عدو يضادها و يعارضها.

فاذا كان الامر كذلك، فنفوسها يجب ان يكون هي التي يتشوق نحو الفضائل، والفضائل ايضاً اصولها منحصرة في الثلاثة :كالشجاعة والعفة والحكمة، فوجب ان يكون الفضيلة التي يتشوقها النفوس السماوية اعلى هذه الفضائل مرتبة و اجلها درجة، وهي الحكمة، اذالاوليين لايتصوران فيها، اذ لاشهوة لها ولا غضب، والحكمة هي التشبه بافضل الموجودات، وهي الغاية في الشرف والكمال، لاجل قصد الانسان ايضاً، الذي هو افضل الحيوانات في هذا العالم، عالم الكون والفساد، فقصدت نفوس تلك الاجرام نحو هذا المعنى، اما على الحقيقة و اما على التخيل والتمثيل، والاشخاص العلوية لما كان جواهرها جواهر بعيدة عن الاختلاف والتركيب من الاجسام المتنافرة والكيفيات المتضادة، فابدانها مشايعة لنفوسها غاية المشايعة في المتنافرة والكيفيات المتضادة، فابدانها مشايعة لنفوسها غاية المشايعة في المتنافرة والكيفيات المتضادة، فابدانها مشايعة النفوسها يتقرب بالاول، و يتشبه على التشبه به حسب ما امكن له، فصارت نفوسها يتقرب بالاول، و يتشبه به بحسب الكمال يليق بها في دوام الحركات الدورية، و يقوتها الحساسة ايضاً المتخيلة حكاية ما يحتمل نيله بحسب تلك القوة، و بقوتها الحساسة ايضاً ما من شأنها ان يناله.

فيكون السماء بكليتها منخرطة في سلك عبودية المعشوق الأول، اذليس للسماء والسماوى قوة تخالف طبيعتها طبيعة قوة اخرى ، فكل ما قصدتها نفس السماء قصدتها بكليتها و بجميع قواها ، فالنفس التي هي صورة الفلك تحرك جرم الفلك بالارادة العقلية والشوق التخيلي والقصد الجسماني ، تشبها بالخير الاقصى والمبدأ الاعلى ، و تقربا اليه و عبودية له ، والمحرك الاول والعلة الاولى يحركها ، لابان يتغير ذاته او يتجدد سانح ، بل كما يحرك المعشوق محبه والخير المحض طالبه .

فاما انها كلها ذوات انفس ، فتبين بما ذكرناه و بان ،كلها متفقة في انها طبيعة خامسة بعيدة عن الاستحالة ، مستغنية عن الشهوة والغضب ، ليكون حركاتهاغير عقلية، ودارها دارمصونة عن الخراب والانهدام ' ليفتفر تعميرها الى لحوق الالات والاجرام ، و بيتها معمور بطاعات الملائكة والمسبحين ،

١٠ـ دارها مصونة و الخراب عن الانهدام (ن ل) دارها النخراب مصونة عن الاتهدام (ن م)

محفوظ عن شرور الشياطين ،كما قال تعالى : و حفظناها من كل شيطان رجيم ١٠٠ .

و اما كم عددكراتها و حركاتها و محركاتها العقلية والنفسية ، فالرجوع في معرفة ذلك الى علم الهيئة و علم الهندسة ، و يحكم عليها بحسب ما حكمت به الارصاد الصحيحة ، و اما كم ازمنة بقائها و موعد انتقالها عن هذه النشأة الى نشأة الاخرة ، عند انفطار السماء و انشقاقها ، وانطماس نجومها و تساقط كواكبها، و انكساف انوارها، فالعلم به عندالله و عند من حشر اليه ، كما قال تعالى مخاطبا لحبيبه: سألونك عن الساعة أيان مرساها ، قل أنما علمها عند ربي ، لأبجلها لوقتها الأهو ، ثقلت في السموات والارض لاتأتيكم الابغتة ، يسألونك كانك حفى عنها ، قل علمها عندالله ولكن اكثر الناس لايعلمون ٢٠ و قال: يسألك الناس عن الساعة، قل علمها عندالله و ما يدريك لعل الساعة تكون قريباً ١٣ و قال : يسألونك عن الساعة ايان مرساها ، فيم انت من ذكر اها الى ربك منتهيها الخ فمن كان بعد في الدنيا و لم يحشر الى الله ، فلا يمكن له العلم يحقيقة الساعة ، نعم من تيقن و تحقق له ان العالم بجميع اجزائه و افراده كالسموات والارضين و ما بينهما لم يكن فيزمان ثم كان بعدية زمانية لاذاتية فقط، فهو عالم بان الجميع مما سيعدم و يبطل و يخرب و ينتقل الأمر بعد عدمها الى عالم اخر هو عالم الحساب والجزاء، كما سنشير البه ان شاء الله.

# اللمعة الرابعة

فى ان لكل من السموات ارادة كلية، مبدءها الامر العقلى وارادة جزئية، مبدءها الامر الخيالي، والبات تعددالمحركات العقلية التي هي الملالكة العلوية، والاشارة الى ما يرد على الفلاسفة مما كصوروه من كيفية هذه التشبه بالخير الاقصى، المشهور من اقوال الحكماء في غاية الحركة في الاجرام العلوية.

ان مقصود الافلاك و ما فيها ليس امراً ثابتا لها ، والافما طلبته لاستحالة

۱۸۷ اعراف ۱۸۷

۱۱ ـ حجر ۱۷

طلب الحاصل ، ولا مطلوباً جزئيا دفعي الحصول ، والا فوقفت أن نالت، و قنطت ان لم يكن ممكن الحصول، والحركة دائمة، فلها في حركاتها غاية هي مطلوب كلي ، فلزمتها ارادة كلية توجبها علم كلي دال على جوهر عقلي فيها ، ثم الحركة المنبعثة من ارادة كلية ، لابد و أن يقترن لقاصدها أرادة جزئية تباشر جزئيات تلك الحركة ، اذ وجودها يمتنع دون خصوصيات اجْز ائها المادية ، فمقصود تلك الأرادة الجزئية يجب أن يكون من جزئيات تلك الغاية الكلية ، فمقصود الافلاك اما امر حيواني من جلب نفع بالشهوة او دفع ضر بالغضب ، و شيء من هذين غير متصور فيما لا امتزاج له من متضادات، ولا التيام فيه ولا تركيب من متخالفات، ولا مزاحم لمكانه ولا مخالف لكيفيته ، فمقصودها خارج من اعراض ١٥ الحيوانات المركبة الابدان من متخالفة الاركان ، كالجذب والدفع والشهوة والانتقام ، و ليس ايضاً لها غرض مظنون كطلب مدح او ثناء اوصيت لدوام حركاتها ، و وجوبها بايجاب محركاتها ، ولاستيجابها لغاياتها ، والمظنون ليسكذلك ، ولا ايضاً لاجل نفع يصل الى السافل او شفقة عليه ، الا على سبيل التبعية رشحاً للخيرات، لأن السافل دون درجة من ان يقصده العالى ، اذ المقصود يجب ان يكون اشرف من القاصد ، ولا يعود الى الاشرف من الاخس شيء كمالي

فحر كتها لدقصود اشرف من نفوسها من امر عقلى ، اما لينال ذاته او لتشبه بصفة له دفعياً ، فلزم مالزم من ما سبق من الوقفة ، اولينال تشبه تجددى به و هوالمتعين ، فالمتشبه به يجب ان يكون جوهرا كاملا عقليا متعدداً حسب تعدد الكرات ، والالما اختلفت الحركات ، فاختلفت المبادى والمعشوقات ، و تعددت حسب تعدد الاجرام المتحركات و نفوسها العاشقة ، و انكان للكل معشوق واحد هوالمحرك الاول ، والخير الاقصى الذى يقصده الكل وينحو نحوه ويتشبه به ، لاشتراكها في دورية الحركات واتفاقها في الطبيعة الخامسة البريئة عن نقائص العنصريات ، فكل من القويات السماوية معشوق مختص يتوسل به الى التشبه بالاول تعالى .

١٥ ح كذافي جميع النسخ والظاهر اغراض

هذه صورة ما ذكروه ، و فيه امور صحيحة ، الا أن ما حكموا به في كيفية هذا التشبه بانه: قد حصل بمجرد تبدل الأوضاع والأحوال النسبية واستيقائها نوعا بالحركة في مقولة الوضع ، حتى صرحوا بان هذهالحركة الوضعية لها هي بعينها ، كأنها نفس الكمال الذي وقع به التشبه لها بالكامل الحقيقي ، شيء لايسمن ولايغني من جوع ، فان مجرد الوضع و هو من الاعراض النسبية التي هي اضعف الاعراض و اخسها مرتبة ، كيف يكون كمالا او يحصل به كمال حتى يتشبه به بكمال الجواهر العقلية ، و انى يكون مثل هذا الأمر الذي هو اسهل عرض وايسر غرض سيباً لحصول ابتهاج واهتر از في هذا العلويات ، على ان الحركة دائما انما تكون وسيلة لأجل شيء اخر ، ولاتكون هي بما هي حركة امراً منظوراً اليه بالقصد الأول، و هذا ما يحكم به الفطرة السليمة ، ولاريب لاحد في إن العاقل لايتردد في بيته لمجرد اخراج الاوضاع من القوة الى الفعل ، و ايضاً ما من ناقص الا وفوقه مراتب من الكمال، و بينه و بين الخير الاقصى والمحبوب الأول والمطلوب من كل الوجوه درجات جو هرية لايعد و لا يعصي متفاوتة في الشدة ، بل درجات غير متناهية بالقوة والشدة لا بالفعل والعدة ، لامتناع تحقق الغير المتناهي محصوراً بين حاصرين ، فاذا كان للفلك جوهر ملكي ادراكي متصور لما فوقه ، فكيف اقصر نظره و حصر مطلوبه في اكتساب اخس الأمور وادونها، و جعله وجهة قصده و قبلة توجهه و منشأ كماله و مبدأ التهاجه و اقباله ، و ليس لاحدان يقول لعل ناقصاً يمتنع عليه تحصيل ما هو اشرف من ذاته من الكمالات الجوهرية ، لانا نقول لوامتنع ذلك لما كان مرتكزاً في جبلته و جبلة كل موجود شوق الى ما هو اعلى و اشرف منه ، و قد بين في الحكمة ان للطبايع غايات ، و ان ما هو مجبول عليه كل شيء لا يكون عيثاً و ماطلا ، كما قال تعالى: افحسبتم انما خلقناكم عيثاً و انكم الينا لاتر جعون ١٦٠.

فعلم ان مقصود الجواهر الفلكية في حركاتها بحسب الارادة الكلية المرعقلي ، و بحسب ارادة الجزئية المتجددة صور متجددة جـوهرية ، فالفلك يتصور كل ان بصورة اخرى ، و يتشوق كل لحظة بشوق اخرى ، فيتوارد

عليه الاشواق النفسانية شوقا بعد شوق ، و يتجدد عليه الصور الطبيعية صورة بعد صورة، فلها ارادة عقلية ثابتة لصورة عقلية ثابتة، ولها اشواق جزئية متجددة على نعت الاتصال لصور خيالية متجددة ، كذلك يتبعها صور طبيعية متجددة مستحيلة على نعت الاتصال والاستمرار، وبهذا الاتصال يمتاز عن الصور العنصرية، فالفلكيات حالها كحال العنصريات في قبولها الكون والفساد و الحدوث الزماني، الا ان هذه الاحوال في السماويات متشابهة متصلة على سنة واحدة، وفي الارضيات لغاية بعدها عن عالم الوحدة الالهية ، متخالفة متفاصلة على انحاء متبددة و هذه المسألة من غوامض العلوم ، وقد غفل عنها جمهور الحكماء ، و بها بعرف حدوث جملة العالم حدوثاً زمانيا كما سيجيء \*.

### استشهاد

ان من الشواهد على هذا المطلب: ان معلم الفلاسفة قد صرح في تعليمه اياهم: ان ما هو ولم هو في المفارقات المحضة امر واحد، و فيما دونها متعدد، و يستفاد من كلامه ان طبيعة الفلك والكواكب وكذا نفوسها يجب ان يكون المو فيها مغايراً عن لم هو، ولم هو يجب ان يكون اشرف من ما هو فيها، لان لم هو غاية الشيء، و ما هو حقيقته، و غاية الشيء اشرف من حقيقته، وحقيقة الفلك امر جوهري، فغايته ايضا يجب ان يكون جوهراً افضل من جوهراصل الفلك، و يمتنع ان يكون عرضا من الاعراض، والالكان شيء من الاعراض اشرف من الجوهر، و بطلانه ضروري ثابت.

ثم ان التشه الذي قالوا انه غاية الفلك في هذا الشوق الطلبي المتجدد، ليس المراد منه هذا المعنى المصدري الاضافي ، اذ لا وجود له في الاعيان ، لانه اعتبار محض يعتبره الذهن ، بل المراد منه امر يصير به جوهر الفلك شبيها بالجوهر العقلي بحسب ما يمكن في حقه ، فوجب ان لايكون من الامور النسبية ، لان التشبه بالمعنى الاول ، اي المتشبهية يليق بان يكون غاية للامور النسبية ، والتشبه بهذا المعنى ، اي ما يصير به الفلك شبيها بالجوهر

العقلى الكامل من كل وجه يليق به ، و في ١٠ ان يكون غاية للامر الصورى الجوهرى ، فلابد ان يكون مطلوب جرم الفلك امراً جوهرياً حسياً ، و مطلوب نفس الفلك بحسب قوة خيالية صور خيالية ، و مطلوبها بحسب قوتها العقلية جوهراً عقليا كاملا بالفعل من كل وجه ، لكونه احد مجاورى الحضرة الألهية .

فاذا تقرر هذا المقام، انكشف لذوى ثواقب الافهام، ان للفلك في كل شوق و حركة كمالا اخر صوريا، وله بحسب كل كمال جوهرى صورى انبعاث شوق و حركة اخرى، فيكون له في كل ان من الانات وصول الى المفارق المحض و رجوع الى العالم الاعلى، وكذلك يفيض من ذلك العالم في كل ان على مادته صورة جوهرية اخرى، فهكذا يتتالى الاشراقات من قبل الله والافاضات، و يتوالى الاتصالات و يتصاعد الكلمات الطيبات على الاتصال، الى ان يرث الله الارض و من عليها، والسماء و من فيها، ففي كل ان للفلك بعث و خلق جديد، وله في جميع الدهر حدوث واحد من الله وحشر واحد اليه وحدة جمعية، و هكذا حكم الارض و الجبال و غيرها، كما قال سبحانه: ما خلقكم ولابعثكم الاكنفس واحدة و قال: و اليه يرجع الامر كله ٢٠٠٠.

فقد ثبت و تحقق بهذا البرهان عند ذوى البصاير حدوث جميع العالم و جميع العالم و جميع العالم و جميع العالم و جميع ما في السموات و ما في الارض و زوالها ، لانها تدريجية الوجود متبدلة الكون في كل ان ، و انها في كل لحظة لفي خلق جديد، كما في قول تعالى : و ترى الجبال تحسبها جامدة و هي تمر مر السحاب " فاعلم ذلك ، ان في هذا لبلاغاً لقوم عابدين "٢".

# اللمعة الخامسة في ان ذات الفلك جوهر واحد ذو درجات متفاونة

اعلم ان للفلك عقلا يدرك الكليات، و نفساً يتخيل الجزئيات، وطبيعة

۱۸ وان (ن ل) ۱۹ لقمان ۲۸

۲۰ هود ۱۲۳ نمل ۸۸

۲۲ انبیاء ۱۰۶

سارية في جرمه يحرك المادة حركة وضعية ، لابان تكون لها ذوات متعددة متباينة الوجود، لأن الفلك شخص بسيط ليس فيه تركيب من قوى وطبايع، و استحال ايضاً ان يكون ذات الشيء فوق واحدة ، ولا بان يكون صورة ذاته احدى هذه الأمور و غيرها من العوارض او الآلات الخارجة عنها كما زعمته طايفة ، بل ذات الفلك هوية بسيطة جامعة لحدود هذه المراتب العقلية والنفسية والطبيعية ، فقولهم : حركة الفلك ليست طبيعته ، معناه ان قاصد هذه الحركة و داعيها ليست طبيعية محضة ناقصة غير شاعرة بغاية فعلها ، والا فمباشر الحركة ليس الا مميل الجسم بقوته ، و منحيه نحو الجهة المطلوبة، و نحن نجد في حركاتنا الاختبارية أن بعد الشعور والأرادة و الشوق التخيلي قوة قائمة بالأعضاء مميلة إياها نحو الجهة ، فكذا في الفلك، فعقل الفلك من جهة عقليته لا يباش التحريك الجسماني ، لتساوي نسبة الأرادة الكلية الى جزئيات حدود الحركة ، وكذا حكم نفسه من حيث جوهرها العقلي، و اما من حيث نشأتها الحيوانية فلها وجه الى القدس، فيها عين جارية ٢٣ ينبع منها ماء الحيوان، و وجه الى الطبيعة الفلكية على سرر موضونة متكئين عليها متقابلين يطوف عليهم ولدان مخلدون باكواب و اباريق و کأس من معين ۲۶.

وقد ثبت منا البرهان على ان الوجود الواحد قد يكون مع احديته جامعا لحدود متفاوتة المراتب، مرتبة العقل و مرتبة النفس و مرتبة الطبيعة، ولكل منهذه المراتب مراتب كثيرة، لها اثار ولوازم يعرف تعددها بتعدد تلك الاثار واللوازم، و هذا امر شديد الغموض دقيق المسلك غوره، لم اعرف احد اعلى وجه الأرض عنده علم صحيح به.

# المفتاح السابع عشر

# الاشراق الاول

فى تذكر القول فى ترتيب ما يحدث فى الانسان، حتى يعود من انقص المراتب الى اعلاها بعد ما نزل منه، فيكون كالدائرة، فانها يبتدىء من اول و ينتهى آخرها الى اولها

ان اول ما يحدث من فيض العالم الاعلى في الانسان بعد القوة الهيولانية هي القوة التي يتحفظ بها صورة جسميته و تركيب بنيته ، ثم القوة التي يتغذى بها و ينمو ، ثم التي بها يدرك الملموس من اوائل الكيفيات ، كالحرارة والبرودة و اشباههما ، ثم التي بها يحس الطعوم ، ثم التي يشعر بالروائح ، و بعد اللامسة و الذائقة والشامة فاضت عليه قوة السمع والبصر ، وهما اشرف الحواس ، اذ يدرك بهما اموراً بعيدة المسافة عن الة الادراك ، يحدث معها القوة النزوعية الى ما يحسه ، فيشتاقه او يكرهه ، ثم يحدث بعد ذلك قوة اخرى تدرك المحسوسات الغائبة ، و يجتمع عندها امثلة الاشياء مفارقة عن موادها ، و يحفظ بها ما ارتسمت عن مشاهدة الحواس بعد غيبته عنها ، ثم قوة اخرى متصرفة فيها بالتفصيل والتركيب ، ولها بعد غيبته عنها ، ثم قوة اخرى متصرفة فيها بالتفصيل والتركيب ، ولها درجات الحيوانية ، و اعلى مراتبها ما يصدر عنه الفكر والروية ، فهذه درجات الحيوانية ، و اعلى مراتبها ما يصدر عنه الفكر والروية ، فهذه

هي القوى النفسانية .

فالغاذية شبه المادة للقوة الحساسة ، و هي شبه المادة للقوة المتخيلة، وهي كالهيولي للقوة الناطقة .

و اما النزوعية فانها في الوجود تابعة للحاسة الرئيسة ، والمتخيلة والناطقة على حسب مراتبها ، فان لكل وجود طلب لذاته لما يوافقه ، وهرب عما يخالفه ، الا ان هذا الطلب يسمى في الحساس والمتخيل والناطق المروى شوقا و ارادة ، و في ما تحتها ميلا طبيعياً ، و فيما فوقها عناية .

فبالناطقة تم كمال العالم الحسى والمثالم ، فيجتمع عندالحاسة الحرئيسة للحمس صور المحسوسات عند حضورها ، و عندالمتخيلة مثل المحسوسات حال غيبتها، بل حال غيبة النفس عنهذا الحال منهذهالحيثية، و يبقى بعد ذلك ان يرتسم فى القوة الناطقة التى هى كالهيولى العقلية صور المعقولات ، و هى عقول بالفعل و معقولات بالفعل ، لانها الاشياء البريئة من المادة و علائقها من كل الوجوه ، و اما المعقولات التى هى ليست بجواهرها معقولة بالفعل ، فليس وجودها وجوداً عقلياً بل حسياً او مثالياً ، ان لها ارتباطا بالموجودات العقلية والمعانى الصورية كالحجارة والنبات و ما يحمله مادة او جسم ، فان هذه ليست عقولا بالفعل ولا معقولات بالفعل ، بل هى اثار المعقولات و ظلالها و اشباحها .

و اول ما يحدث من العقل الانساني بالطبع فهو كهيئة في مادة نفسانية، هي في ذاتها صورة لما دونها ، ولا يمكن ان يكون مادة لما دونها ولاصورة لما فوقها ، كما ان الهيولي لايمكن ان يكون صورة لامر ، لانها اخس الموجودات ، فالناطقة صورة بنحو و مادة بنحو اخر ، و انما تصير صورة عقلية لكثرة ملاحظتها و مصادفتها للمعقولات ، و انفعالها عن العالم انعقلي، و كل ما خرجت الناطقة من القوة الى الفعل ، خرجت مخزوناتها من القوة الى الفعل ، و هكذا الى ان تصير قوة ذاتها فعلا محضاً و خيالها عقلا محضا ، فهي لايزال مفتقرة الى شيء يخرجها من القوة الى الفعل ، و ينقلها من نشأة و يقلبها كيف يشاء ، و هو ملك روحاني من ملائكةالله ، و نور عقلى من انواره يسوق عباده الى رضوانه .

## الاشر اق الثاني فيالاشارة الى العقل الفعال فيانفسنا

ان هذا العقل وجوداً في نفسه لنفسه، ووجوداً في انفسنا لانفسنا، فان كمال النفس الانسانية و تمامها ، وجود العقل الفعال لها و صيرورتها أياه و اتحادها به ، فان الغاية للشيء ما يصح وجودها له ، و ما لاوصول لشيء اليه لا يكون غاية و علة تمامية لذلك الشيء، و من اشكل عليه هذا الامر واستصعبه بان شيئاً واحداكيف يكون فاعلا متقدماً و غاية متأخرة لشيء واحد ، فذلك لاجل انه لم يتصور من الوحدة الاالوحدة العددية التي توجد في الموضوعات الجسمانية ، التي يحصل بتكررها كثرة عددية من نوع واحد ، فالنظر في العقل الفعال من حيث وجوده من مسائل العلم الالهي ، والنظر في وجوده للنفس من مسائل العلم الطبيعي الذي يبحث فيها عن احوال الجسم الطبيعي، وليس النظر هاهنا فيه الا من حيث كونه كما لا للنفس و تماما لها ، كما ان النفس كمال و تمام للجسم الطبيعي ، و من حيث تأثر النفس و انفعالها عنه اولا ثم صير ورتها إياه ثانيا .

اما البرهان على وجوده: فلما اشرنا اليه من ان النفس الانسانية في اول تكونها امر بالقوة من جهة العاقلية والمعقولية، اى نحو وجودها المفارقى، و ان كانت موجودة بالفعل من حيث وجودها الكونى الحسى، لكونها كمالا للجسم المحسوس الحاس، ثم يصير امراً عقليا بالفعل في تصوير الحقائق و افادة العلوم و تدوين المسائل، و كلما يخرج من حد القوة الى حد الفعل فبامر ما يخرج اليه، و هذا الذى يخرجها من القوة الى الفعل لو لم يكن جوهراً كاملا عقلياً بل جسما او نفسا، اى عقلا بالقوة، في الأول يلزم كون الجسم مفيداً للعقل، والخسيس مكملا للشريف و هو متحال، و في الثاني لزم احتياجه الى جوهر اخر هو عقل بالفعل، انالعقل بالقوة ما لم يصر عقلا بالفعل لايخرج النفس من القوة الى الفعل، والناقص مادام نقصه، لا يجعل الناقص الاخر كاملا، والكلام يعود في مخرجه الى مخرج اخر فيتسلسل او يدور او ينتهى الى مخرج عقلى للنفس هو عقل كامل بالفعل، و كل من الأولين باطل.

فتعین وجود نور علوی و جوهر قدسی الهی یتنور به النفوس، ، و تصير بالاتصال به والصير ورة اياه عقلا كاملابالفعل يعقل وينال كلشيء ويصل الى كل شيء، و فياس ذلك النور العقلي في انفسنا كقياس النور الحسى في ابصارنا ، اذا اتصل بالبصر خرجه من حدكونه مبصراً بالقوة الى حد كونه مبصراً بالفعل ، فيتحد به ، وستعلم كيفية هذا الاتحاد بالبيان البر هاني، و تعلم ايضاً أن العقل بالفعل كل الموجودات ، لأن من شأنه أن يعقل كـل شيء، وكل ما وجود ليس في مادة فهو من شأنه ان يعقل كل شيء، فكل ما هو من شأنه و يمكن له وجود بالإمكان العامي فيجب ان يكون حاصلا له، والا لكان فيه شيء ما بالقوة ، فيحتاج الى مادة له و حركة و استعداد ، و كلا منا في المفارق المحض ، هذا محال ، و بهذا يكون الفرق بين النور العقلي اذا وجد بالفعل يصير كل الموجودات التي من شأنها ان ينالها ، وبين النور الحسى اذا وجد بالفعل في البصر، فان باتصاله وحده ، لايظهر في البصر صورة المحسوسات ما لم ينضم الى ذلك معنى اخر، ولـذلك ليس النور المحسوس كل المستنيرات الحسية بخلاف النور المعقول بالفعل، فثبت و تحقق أن في الوجود جوهراً فعالاً يقوم الجواهر العقلية ، ويكمل بذاته النفوس الأنسانية.

# الاشر اق الثالث فىكيفية اتحاد العاقل والمعقول

لما علمت ان كل صورة معقولة له بالفعل ، هي ما وجودها وجود صورة فارقت المواد والجسمية والاوضاع الحسية كلها ، فهي بذات عاقل بالفعل كماانها معقولة ، و كل صورة مادية فهي عاقلة و معقولة بالقوة لا بالفعل، والنفس مادامت كونها متعلقة الوجود بالمادة فليست عاقلة ولا معقولة بالفعل بل بالقوة ، و ليس كما هو المشهور ان النفس تجرد الصور المحسوسة و ينتزعها عن موادها فيصيرها معقولة بالفعل ، والنفس هي ماهي بحالها، حتى يكون هي ثابتة والاشياء مستحيلة متغيرة ، بل الامر بالعكس من ذلك، فان الاشياء المادية المحفوفة بعوارضها و غواشيها نحو وجودها نحو وجود

امر محسوس ، والمحسوس يستحيل ان يكون متخيلا ثم معقولا و هو هو بعينه ، فظهور كل حقيقة بصورة وحدانية مجردة على القوة العاقلة و بصور متخالفة مادية على الحواس ، ليس بان يدل على كون حركتها واستحالتها تابعة لحركة النفس و استحالتها ، اولى من ان يدل على عكس ما ذكرنا على ما هوالمشهور عند جمهور الحكماء ، حيث صرحوا القول بان القوة العقلية للنفس تجرد الصورة عن المادة ، و تعمل بها عملا يصير المحسوس متخيلا ، ثم يجرد الصورة المتخيلة عن سائر لواحقها و يعمل بها عملا تصيرها معقولة ، فكان النفس خلاق للمعقولات ، و هى هى بجوهرها و حالها، و معقولة ، فكان النفس خلاق للمعقولات ، و هى اشد سخافة قول من رعم ان خلك من اسخف القول عند اولياء العلم ، و ما اشد سخافة قول من رعم ان جميع النفوس لها درجة واحدة في الجوهرية و نحو الوجود ، حتى ان النفوس الانبياء و الاولياء عليهم السلام و نفوس سائر الخلائق يكون متساوية عندهم في الحقيقة والذات ، وانما التفاوت بعوارض خارجة ، و متساوية عندهم في الحقيقة والذات ، وانما التفاوت بعوارض خارجة ، و كيف يرضى العاقل بهذا الاعتقاد القبيح .

بل الحق والصواب: ان للنفس الإنسانية شؤوناً ذاتية و تحولات جوهرية ، فان العوالم و النشات لما كانت متعددة متخالفة ، و لكل نشأة و عالم صورة خاصة ، و كان فى الوجود وحدة الهية ثم عقلية ، و كثرة جسمانية برزخية و اخرى مادية كثيفة ، و كل ناقص كما ذكر مراراً مركوز فى جبلته طلب الكمال والخير ، والخلاص من النقص والشر ، قضت العناية الربانية بايجاد نشأة جامعة يتقلب فى الاحوال ، و يسافر من الدنيا الى البرزخ ومنه الى الاخرى ، فرتب له قوة لطيفة تناسب بذاتها تلك الوحدة العقلية ، فيتمكن بتلك المناسبة من ادراكها و نيلها من حيث هى ، والقوة هى العقل بالقوة ، و تلك الوحدة هى العقل الفعال ، و رتب له قوى جسمانية مادية يناسب بذواتها تلك الكثرة الجسمانية او المادية فيدركها من حيث هى ، و تلك بذواتها تلك الكثرة الجسمانية او المادية فيدركها من حيث هى ، و تلك غلبت شقوتها وجهة الكثرة الجسمانية ، لانها حدثت من مواد هذا العالم ، فيكون وحدتها العقلية بالقوة ، و كثرتها الجسمانية بالفعل ، فاذا قويت فيكون وحدتها العقلية بالقوة ، و كثرتها الجسمانية بالفعل ، فاذا قويت ذاتها و بلغت فعليتها ، غلبت عليها جهة الوحدة ، فصارت عقلا و معقولا بعد ما ذاتها و بلغت فعليتها ، غلبت عليها جهة الوحدة ، فصارت عقلا و معقولا بعد ما

كانت حساً و محسوساً ، فللنفس الانسانية حركة في ذاتها من هذه النشأة الى نشأة الى نشأة الحرى ، و لقد علمتم النشأة الاولى فلولا تذكرون .

## الأشراق الرابع في تأكيد القول باتحاد العاقل بالمعقول

لما بين ان كل صورة في مادة محفو فة بعو ارضها ، مكتنف بها لو احقها، ليست معقولة ولا محسوسة ، بل محسوسة ، اي من شأنها ان ينالها الحس و من شأن الحس ان ينالها بضرب من التجريد، و هي معقولة ايضاً بالقوة، بمعنى ان من شأنها ان ينالها النفس ، و من شأن النفس ان ينالها ، و كل صورة مفارقة عن المواد و عوارضها و لواحقها فهي معقولة بالفعل و عاقلة بالفعل، فكما ان المحسوس ينقسم الى ما هو محسوس بالقوة و الى ما هو محسوس بالفعل ، والمحسوس بالفعل متحد الوجود بالجوهر الحاس ، اذ الأحساس ليس كما زعمه الناس من انه يحصل بانتقال المنطبعات بهوياتها الى جوهر الحس، ولا أيضاً بحركة شيء من القورة الحسية التي جانب المحسوس كما زعمته طايفة في باب الابصار ، بل بان يفيض عن الواهب بواسطة الأضواء الكوكبية صورة نورية يحصل بها الأدراك، فهي الحاسة بالفعل والمحسوسة بالفعل، واما قبل فيضانها فلاحس ولامحسوس الا بالقوة، و اما وجود صورة و ضعية في مادة حاضرة مع شرائط و نسب مخصوصة فهو من المعدات في هذا العالم ، فليس الذي يبصر من عيوننا هو نفس الالة كالجليدية ، لانها امر ظلماني في ذاته ، و المظلم في ذاته كيف يدرك النور، اذالمدرك يماثل المدرك حقيقة ، و يتفاوت عنه كمالا و نقصاً ، فكذلك القوة العاقلة اذا صارت عاقلة ، ليس الأمر فيها بان ينتقل اليها صورة من الاشياء المادية ، و لا بان العاقلة ينتقل اليها فيصادفها و يدركها و يصير بها عقلا بالفعل ، ولا ايضاً بان يحدث فيها صورة عقلية والنفس هي ماهي بحالها، و مع ذلك يكون مدركة اياها بذاتها المظلمة الجاهلة ، و لما خرج عن

۱\_ واقعه ۲۲

٧- ليست معقولة بل محسوسة (النسخةالمخطوطة الاخرى) .

التصور بتلك الصور كما هو المشهور ، و طابقه اعتقادات الجمهور من الفلاسفة حتى رئيسهم ، فانه قد شنع على فرفوريوس القائل باتحاد العاقل والمعقول في كتبه كالشفاء والاشارات تشنيعا بليغا ، الا انه رجع بعد ذلك عن هذا الانكار البليغ ، و جوزه لما رأى من قوة هذا الرأى .

و ليت شعرى ان النفس بقوتها العاقلة التي هي في ذاتها خالية عن صورالمعقولات كلها ، كيف تنال و تدرك المعقولات ؟ و باى شيء ينالها و يدركها ؟ أ بذاتها العارية الجاهلة المظلمة ، الاشياء الخارجة ، و يدرك الانوار العقلية ؟ و من لم يكن بذاته مدركاً لشيء و لم يحصل لذاته بذاته شيء ، فكيف يدرك شيئا اخر ؟ و من لم يجعل الله له نوراً فماله من نوراً وينال الاشياء المعقولات بتلك الصور الحاصلة فيه ؟

فنقول: ما لم يدرك اولا تلك الصور الحاصلة فيه ، فكيف يدرك بها ما خرج عن التصور ؟ والافان جاز ذلك ، فاما بان يكون تلك الصور عاقلة لذاتها و لغيرها و معقولة لذاتها، اوبان يكون هي معقولة و عاقلة لما ورائها، و كلاهما محال ، لان هذه الصور اذا كانت زايدة على الجوهر النفسى الذى هو عقل بالقوة قائمة به ، فلايكون عاقلة لذاتها ولا لغيرها اصلا ، لان العقل حصول صورة مجردة لشىء ، و حصول شيء لشيء متفرغ على حصول ذلك الشيء لنفسه ، و ما حصوله لغيره لايكون حاصلا لنفسه ، فلايكون عاقلا لذاته ، ثم الكلام عايد ايضا في الشق الاخير ، من كون الصور العقلية معقولة للنفس و عاقلة لما ورائها ، و هو ان النفس كيف يكون عاقلة اياها ، أ بذاتها العارية التي هي كانت قوة محضة ؟ و قد علمت بطلانه ، اوبصورة اخرى فيتضاعف الصور ؟ و يعود الكلام هكذا الى غير النهاية و هو محال ، فبقي ان النفس ما لم يصر صورة عقلية لشيء لا يدرك ذلك الشيء

فثبت ان كل عاقل عين جميع معقولاته ، فكل عقل يكون معقولاته اكثر ، فهو اشد عقلية و اكمل ذاتا واقوى وجوداً و اكثر اثاراً ، و بهذا يتفاوت درجات العقول المفارقة التى بعضها فوق بعض ، الى ان ينتهى الى واجب القيوم المحيط بالكل جل ذكره .

فان قال قائل: ان العقل المنفعل اذا حصلت له الصورة العقلية لم يجز لاحد ان يقول انه في ذاته معرى عنها ، لانه متصور بها ، منور بنورها .

اقول: ان كان حصولها للعقل المنفعل حصول صورة لمادة يتحد بها صائرة بها نوعاً احر، فهذا هو الحق الذي نرومه، فكما ليست المادة الأولى شيئًا من الأشياء المحصلة المعينة بالفعل الآبالصورة ، وليس وجود الصورة لها لحوق موجود بموجود اخر منضما اليه ، بل بان يتحول المادة في نفسها من النقص الى الكمال ، و من العدم والقوة الى الوجود و الفعلية ، اذ لا وجود للمادة في ذاتها الا بالصورة ، ولا للمادي بما هو مادي الا بها ، فكما انمادة الخشببالقوة وصورته خشب بالفعل، ومادة النارنار بالقوة وصورة النارية نار بالفعل ، فمادة العقل عقل بالقوة ، و صورته العقلية عقل بالفعل، وان كان حصولها للعقل المنفعل حصول امر مباين لامر مباين ، و حصول المباين للمباين ليس حصو لا بالحقيقة ، نعم يحصل عند ذلك نسبة و اضافة لاحدهما الى الآخر، و النسبة من اضعف الأشباء وجوداً، بل وجودها عبارة عن كون الموصوف بها يحيث اذا ادرك ادرك معه ما يناسبه ، فهذا حظها من الوجود والكون، و هو ليس وجوداً بالحقيقة بل بالمجاز، فكون السماء فوقنا لايقتضي ان يكون وجو دها حاصلالنا، بل اضافتها الينا بالفوقية، و الكلام في حصول الصور العقلية لنا ، لا اضافتها الينا ، على ان الإضافة ايضاً اذا تجددت لشيء بعد مالم يكن ، فلابد من حدوث امر فيه يكون به الإضافة ، و ذلك الامر الحادث اما عين ذاته او امر منضاف اليه، و الاول صحيح و الثاني غير صحيح ، لأن أضافة ذلك المنضاف الى ذلك الشيء بعد ما لم يكن يحتاج الى تجدد انضياف امر فيه ، والكلام في انضياف ذلك الامر المتجدد عائد ایضا، فاما ان یتسلسل او یدور، و هما محالان، او ینتهی الی وجود امـر متجدد عبان يتحول ذاته بذاته من حالة الى حالة اخرى يلزمها تلك الاضافة .

و بالجملة كما ان حصول صورة حسية كالسماء او الارض او غيرهما من الصور الطبيعية والصناعية لشيء اخر في هذا العالم حصولا جسمانيا وضعيا ، يستدعى ان يكون لذلك الشيء وجود من هذا الباب ، اى الوجود

٤ متحد به (ن م ل)

الوضعى الجسمانى ، فكذلك وجودالصور المعقولة لشىء آخر وجوداً علقياً معنويا يستدعى ان يكون لذلك الامر وجود عقلى بالفعل ، فالعقل بالقوة ما لم يحصل عقلا بالفعل لم يمكن له تعقل شىء من الاشياء ، فعلم من هذا ان كل ادراك فهو باتحاد بين المدرك و المدرك ، والعقل الذى يدرك الاشياء فهو كل الاشياء ، هذا ما اردناه .

#### تذكرة

كل من راجع وجدانه وانصف من نفسه ، يحكم بان ذاته العالمة بالأشياء ليست هي بعينها الذات التي كانت جاهلة ، بل الجاهل بما هو جاهل لاذات لها ، و ليس وجود الصور العلمية للعالم كحصول المال والزوجة و الاولاد والدار والبستان ، انما هذه متاع الحيوة الدنيا ، و ما هذه الحيوة الدنيا الالهو و لعب ، و ان الدار الاخرة لهي الحيوان لو كانوا يعلمون و قد حققنا ان وجود الماديات و ذوات الاوضاع بعضها لبعض مرجعها إلى وجود النسب، والنسبة لاحظ لها من الوجود الاضربا من الاعتبار العقلي من جهة الامر الخارجي ، و قد اسلفنا ايضاً القول بان لاحضور لجسم عند جسم اخر بالذات، و كذا لا وجود لجزء جسم عند جزئه الاخر ، فالكل فايت للكل منعدم عنه، فالجسم جوهر ميت ظلماني ، و كذا ما تعلق بالجسم فهو بقدر تعلقه به يكون غائباً عن نفسه ، مايتاً مفقوداً عنها ، والنفس بقدر خروجها من القوة الجرمية الي الفعل و تجردها عنه يصير حياً مدر كاً لذاته و لغيره ، و اذا صارت صورة عقلية قائمة بذاته و بالحي القيوم ، يصير حياته حيوة كل حي ، و بيده ملكوت كل شيء" .

## تذكرة اخرى

كل مايراه الانسان في هذا العالم فضلا عن حالة ارتحاله الى الدار الاخرة ، فانما يراه في ذاته و في صقع ملكوته ، ولا يرى شيئا خارجاً عن ذاته و عن عالمه ، و عالمه ايضاً في ذاته .

## تفريع مشرقي

النفس الانسانية من شأنها ان تبلغ الى درجة يكون جميع الموجودات اجز اعذاتها ، و يكون قوتها سارية في الجميع ، و يكون وجودها غاية الكون والخليقة .

### الأشراق الخامس فىبيانالخير والسعادة الحقيةيةللنفوس الانسانية

لانزاع لاحد في ان لذة كل قوة نفسانية و خيرها بادراك ما يلائمها ، و المها و شرها بادراك ما يضادها ، فلذة كل حس بادراك المحسوس الذي يخصه و لذة الغضب بالانتقام ، و لذة الوهم بالرجاء ، و لذة الحفظ التذكر ، و الم كل منها بادراك ما يضاد ذلك ، ثم هذا القوى في هذه المعاني فمراتبها متفاوتة ، فما وجوده اقوى و كماله اعلى و مطلوبه ادوم و الزم فلذته اشد ، فليس كل لذة كما للحمار في بطنه و فرجه ، حتى يكون العباد المكرمون والملائكة المقربون عدمت عنهم اللذة والسعادة مطلقا ، بل الوجود لذيذ و كمال الوجود الذ ، وكل قوة اذا نالت اللذة بنيل ما يلائمه فانما نالتها ، لكون ذلك الملائم يصير سبباً لكمالية في وجودها ، فاللذة لايكون لشيء الا بامر يرجع الى وجوده او بكمالية وجوده ، فما وجوده اقوى يكون لذته و بهجته بذاته اقوى .

ثم ان الكمال والامر الملائم ربما حضر للقوة الدراكة ، و هناك اما مانع شاغل لها عنه فيكرهه ويؤثر ضده، ككر اهة بعض المرضى الطعوم الحلو وايثار ضدها ، اما ممنوة لا بضدما هو كمالها ، فلا يحس به مادامت كذلك .

فاذا تقرر هذا فنقول: النفس الناطقة كمالها الخاص بها ان يتحد بالعقل الكلى، و يتقرر فيها صورة الكل و هيئة النظام الاتم والخير الفايض من مبدأ الكل البارى جل ذكره في العقول والنفوس والطبايع والاجرام الفكية والعنصرية الى اخر الوجود، و يتصور كيفية تدبير البارى للاشياء، الاخذة منه الى ادناها، ثم العائدة اليه العارجة من ادناها الى اقصاها، كما

۷ــ ای اختبره و ابتلاه

قال : يدبر الامر من السماء الى الارض ثم يعرج اليه^ فيصير بجوهرها عالما عقليا فيه هيئة الكل و ينقلب الى اهله مسر ورأ ٩ فهذه هي السعادة الحقيقية والكمال الاتم دون لذة سائر القوى ، لانه اذا قيس هذا الكمال المعشوقة لسائر القوى ، كانت نسبته اليها في العظمة والشدة والدوام واللزوم كنسبة العقل الى القوى الحسية البهيمية والغضبية ، لكنا في عالمنا و نحن مدينون `` لانغمار نفوسنا في مشاغل البدن و موارد الحواس، لا نحن اليها كل الحنون، ولكن من خلع من نفسه ربقة الشهوة ، و عن عنقه قلادة الهوي، و عن بصره غشاوة التقليد و رفض وساوس الشيطان ، فيطالع شيئًا من الملكوت ، فيجد من تلك اللذة عند انحلال الشبهات واستيضاح المطلوبات شيئًا ضعيفاً يفوق لذته على كل لذة من لذات هذا العالم ، من منكح هنييء و مطعم شهي و مسكن بهي ، و انت لو كنت عالى النفس متأملا في عويص من المسائل ، فحضرت بين يديك اطعمة لذيذة ، لم تتركها غير منقحة دون استفراغ جهدك، واستخففت بالشهوة العاجلة، فما ظنك اذا انحط عنك شواغل البدن و اوزاره، و رفع الحجاب بينك و بين هويتك العقلية، فرقيت بذهنك الى عالم الملكوت و دوام الاتصال ، لان النفس كما مرباقية ، و العقل الفعال باق ابدا ، و الفيض من جهته مبذول دائما .

فظهر انه لايقاس هذه السعادة بما يناله الحواس من اللذات المكدرة بالنقائص والافات ، و لهذا ورد في الحديث عن النبي صلى الله عليه واله : لاعيش الاعيش الاخرة ، و سبب خلو النفس عن ادراك لذة العلوم والمعارف مادامت متعلقة بالدنيا ، هو مثل التحذير الحاصلة لقوة الذوق حين عدم نيله لذة الطعوم بواسطة مرض بوليموس " فلو فرض كون المعارف التي هي

۹ انشقاق ۹

٨ــ سجده ٥

١٠ بدنيون

١١ بوليموس هوالمعروف بالجوع البقرى، وهو فى الاكثر يتقدمه جوع كلبى و يبطل الشهوة بعده، بل يبطل الشهوة اصلا ابتداء، و هو جوع الاعضاء معشبع المعده فيكون الاعضاء جاثية جداً، مفتقرة الى الغذاء، والمعدة عايفة له، وربما تعدى فيه الامر الى الغشى، ويكون العروق خالية لكن المعدة عايفة للغذاء كارهة له، وقد يعرض كثيراً للمسافرين في البرد المصرورين ، الذين تكثفت معدتهم بالبرد الشديد .

مقتضى طبايع القوة العاقلة ، من العلم بالله و ملائكته و كتبه و رسله حاضرة عندها موجودة في حقها ، لكانت لها لذة لايدرك الوصف كنهها ، فان السعادة الحقيقية في وجود هذه الحقائق لا في انحفاظها و اختزانها ، و انما انحاصل للنفس عند اختزانها نحو ضعيف من وجودها ، والا فانها اقوياء انوجود و اشداء النورية ، والمعرفة في هذا العالم بذر المشاهدة في الاخرة ، واللذة الكاملة يتوقف على المشاهدة ، لان الوجود كما عرفت لذيذ و كماله الذ، والوجودات متفاوتة و افضلها الحق الاول ، و ادونها الهيولي والحركة والزمان و ما يشبهها ، فالسعادت متفاضلة ، فهذه اللذات الحقيقة لنفس كملت بالعلم الحقيقي ، فان كانت منفكة عن العلوم ، لكنها منزهة عن الرذائل ، مصروفة الهم الي المتخيلات التي تلفقتها بالتقليد ، فلا يبعد ان يتخيل الصور الملذة ، فينجر تخيلها اياها الي مشاهدتها بعد رفع الوهم ، كما في النوم الذي هو ضرب من الموت ، فيتمثل له ما وصف في الجنة من المحسوسات، الكاملين .

#### الأشراق السادس في الشقاوة التي بازاء تلك السعادة

اما الشقاوة الحقيقية فهى اما بحسب نقصان الغريزة عن ادراك المراتب العالية ، او بحسب غلبة الهيئات الظلمانية الحاصلة من المعاصى الحسية ، كالفسوق والمظالم ، و اما بحسب الجحود و العناد للحق بالاراء الباطلة والانكار للحكمة بالعقائد السفسطية او المشاغبية ، و ترجيح بعض المذاهب بالجدل والتقليد طلباً للشهرة والرياسة ، و افتخاراً بما يستحسنه الجمهور ، و تشوقاالي الكمال الوهمي بحفظ المنقول مع حرمان الوصول ، و بالجملة ايثار العاجل الخسيس على الاجل الشريف و للحاضر الباطل على الغائب الحق .

والشقاوة في القسم الاول من قبيل الاعدام ، كالموت للبدن و الزمانة في الاعضاء من غير شعور بمؤلم .

و اما في القسم الثاني فبادراك مؤلم مؤذ كالعضو الذي به وجع شديد، فاليد المفلوجة اسوء حالا من يدالملسوعة، والملسوعة اشد الماً من المفلوجة، و ذلك لان الهيئات الانقهارية للنفس عن البدن قبيحة لها ، مولمة لجوهرها، مضادة لحقيقتها ، لان حقيقتها يستدعي ان يكون لها هيئة استعلائية قهرية على البدن و قواه الشهوية و الغضبية ، فاذا انقهرت عنها و انقادت و اذعنت اياها و خدمتها في تحصيل ماربها الدنية ، كان ذلك موجب شقاوتها و تألمها و حسرتها ، لكن كان اقبالها على شواغل البدن ينسيها عن امر عاقبتها، ويشغلها سكر الطبيعة عن الشعور بفضيحتها ، و الان اذا زال العائق و ارتفع الحجاب و كشف الغطاء بموت البدن فيتأذى النفس بتلك الهيئات الردية اشد الاذي ، و لكن لما كانت هذه الهيئات غريبة عن جوهر النفس و كذا ما يلزمها ، فلا يبعدان يزول في مدة من الدهر متفاوتة حسب تفاوت العوائق في رسوخها و ضعفها و كثر تها و قلتها ان شاء الله .

وللاشارة الى هذا ورد فى الشريعة الحقة: ان المؤمن الفاسق لايخلد فى النار ، و سيجىء تحقيق الكلام فى وعيد صاحب الكبيرة ، و ابطال قول من ذهب الى تخليده فى الناركالمعتزلة .

اما القسم الثالث فهو النقص الذاتي للشاعر بالعلوم والكمال العقلي في الدنيا ، والكاسب لنفسه شوقا اليه ، ثم تارك الجهد في كسبه ففقدت عنه القوة الهيولانية ، و حصلت له فعلية الشيطنة و الاعوجاج ، و رسخت في وهمه العقائد الباطلة ، فهي الداء العيا التي اعيت اطباء النفوس المريضة عن دواه ، و هذا الآلم الكائن عنها بازاء اللذة والراحة الكائنة عن مقابلها و كما ان تلك اجل من كل احساس بامر ملائم ، فكذلك هذه اشد من كل احساس بمناف حسى ، من تفريق الاتصال بالنار و تجميد بالزمهرير ، او قطع المناشير ، او سقطة من شاهق ، و عدم تصور ذلك الآلم في الدنيا سببه ما ذكرناه ، فهذه والتي بازائها هما الشقاوة و السعادة العقليتان المعروفتان عندالحكماء ، و نحن بصدد المثوبات والعقوبات الحسيتين عن قريب ان شاءالله .

#### الأشراق السابع فى احوال النفوس الناقصة والمتوسطة، و سعادتها و شقاوتها المظنونتين على رأى الفلاسفة

اما الناقصة الساذجة عن العلوم كلها حتى الاوليات ، فقد مراختلاف اقوال الفلاسفة فيها ، والمنقول من معلم المشائين على رواية اسكندر انها فاسدة ، و على رواية سامسطيوس انها باقية ، و ابوعلى بن سينا فى اكثر كتبه عول على هذا الرأى ، بناء على قوة الادلة على بقاء النفس عنده ، قائلا : فاذا كانت باقية و لم يترسخ فيها رذيلة نفسانية تعذبها ولا فضيلة عقلية تلذها، ولا امكن ايضاً تعطلها من الفعل والانفعال ، و عناية الله واسعة ، و جانب الرحمة ارجح، فلامحالة لها سعادة وهمية من جنس ما يتصور، و هذه الحالة لاعرية عن اللذة على الاطلاق ، و لانائلة لها بالاطلاق ، و لذلك قيل : نفوس الاطفال بين الجنة والنار ، و اما النفوس العامية التي تصورت المعقولات الأولية و لم يكتسب شوقاً الى الحقائق النظرية ، حتى يتأذى بفقدها تاذيا نفسانياً ، سواء كانت نقية النفس عن رذائل الافعال الشهوية والغضبية ، او فاجرة عاصية ، فالفلاسفة عن اخرهم لم يكشفوا بالقول عن معاد هذه النفوس و من في درجتها ، اذ ليست لها درجة الارتقاء الى عالم الملكوت الاعلى ، ولايصح القول برجوعها الى ابدان الحيوانات ، ولاالحكم بفنائها لما علم .

فطائفة اضطروا الى القول بان النفوس البله والصلحاء والزهاد يتعلق في الهواء بجرم دخاني مركب من بخار و دخان ، يكون موضوعاً لتخيلاتهم ليحصل لهم سعادة وهمية ، و كذلك لبعض الاشقياء فيه شقاوة .

و طائفة زيفوا هذا القول في الجرم الدخاني و صوبوه في الجرم السماوي، والشيخ ابوعلى نقل هذا الرأى من بعض العلماء و وصفه بانه لايجازف في الكلام، والظاهر انه ارادبه ابا نصرالفارابي، واستحسنة قائلا: يشبه انه ما قاله حقا، و كذا صاحب التلويحات صوبه واستحسنه في غير الاشقياء، و اما الاشقياء فليست لهم قوة الارتقاء الى عالم السماء ذوات النفوس نورية و اجرام شريفة، قال: والقوة تحوجهم الى التخيل الجرمي، وليس بممتنع ان يكون تحت فلك القمر و فوق كرة النار جرم غير منخرق

هو نوع بنفسه ، و یکون برزخا بین عالم الاثیری والعنصری ، موضوعاً لتخیلاتهم فیتخیلون من اعمالهم السیئة ، مثلا من نیران ، و حیات تلسع ، و عقارب تلدغ ، و زقوم تشرب ، قال : و بهذا یدفع مابقی من شبه اهل التناسخ ، و قال تأکیداً لهذا الرأی : و لست اشك لما اشتغلت به من الریاضات ، ان الجهال و الفجر ، لو تجردوا عن قوة جرمیة مذكرة لاحوالهم ، مستتبعة لملكاتهم و جهالاتهم مخصصة بتصوراتهم . .

فهذه اقوال هؤلاء القوم ، و قد مر ان مبناها على عدم الاطلاع بوجود عالم محسوس اخر معلق غير مادي ، فيه معاد هذه النفوس الغير الكاملة .

## الأشراق الثامن فى ابطال ما ذكروه، والاشارة الى ما احملوه

اما الذي فرروه من باب العقليات في سعادة النفوس الناقصة ، فاي سعادة في ادراك العمومات الاولية ، مثل الكل اعظم من الجزء والواحد نصف الاثنين ، بل السعادة ان كانت عقلية فبادراك بعض الحقائق الوجودية و نيل هوياتها ، و ان كانت حسية بدنية فبنيل المشتهيات الحسية و حضورها ، و كذا سعادة كل قوة بحضور ما يناسبها ، و اما الذي قرروه في المتوسطين في السعادة والشقاوة ، فلا يخفي على من تدرب في العلوم التي اشتغلوا بها ، ان كون جرم سماوي او عنصري موضوعاً لتصورات نفس من النفوس ، او الة اياها لايستتم الا بان يكون لها به علاقة طبيعية ، او البدنها معه علاقة وضعية ان المسلوب عن العلاقتين كيف يستعمله النفس او ينسب اليه ، فاية نسبة حدثت بين الجوهر النفساني والجرم الابداعي ، اوجبت اختصاصه به و انجذابه اليه دون غيره من الاجرام ، بل الي بعض من نوع ذلك الجرم دون غيره ، و اني يتصور العلاقة الطبيعية لجوهر نفساني صوري مع جرم تام الصورة الكمالية غير عنصري الذات ، ولا الممكن التصرف فيه لمتصرف بالتصوير والتمثيل الالصورته الاولية الابداعية الحاصلة له لابالاستعداد ، الكن بالفيض الاولي والسبب العلوي ، وكل مادة جسمانية تصير الة لقوة الكن بالفيض الاولي والسبب العلوي ، وكل مادة جسمانية تصير الة لقوة

١٢ وحنف الخبر لعدم الحاجة اليه ١٣ ان (ن م ل)

نفسانية في تخيلها و تمثلها ، فلابد و ان يتحد بها ضربا من الاتحاد ، و يستكمل بها نوعا من الاستكمال ، فيخرجها من حد قوة الى حد فعل بالانفعالات والانتقالات المناسبة للتصورات ، والفلك معلوم من حاله انه لا يتحرك الاحركة واحدة دورية متشابهة مطابقة لحركاته النفسانية ، الحاصلة من جهة مدبر عقلي و معشوق علوى يتشبه به اناً فاناً ، لا يمكن ايضاً ان يكون ذلك من قبيل المراة التي لها نسبة وضعية الي ما يتصرف فيه النفس بالطبع ، كما نحن نتخيل صورة في المراة الموضوعة التي لها نسبة وضعية الي الة ابصارنا ، و مراة مبصراتنا بالطبع ، فليس الجرم الفلكي و ما يجرى مجراه بالقياس الي نفوسنا عند المفارقة عن ابداننا ، كاحدى هاتين المراتين ، كيف والسماويات عندهم ليست مطبعة الالمباديها الاولى ، و هي ملائكة السموات المحركة لها بامرالله ، و لاقابلة للتأثيرات الغريبة لامتناع صورها عن ذلك ، ولعدم تطرق القواسر اليها ، و ليست لهذه المفارقة عن الابدان اخرى ليتصور بينها و بين الاجرام العالية علاقة وضعية بسببها يصير هيلها ، كالمراة الخارجية ليشاهد فيها من الاشباح الخيالية ، ثم على تجوز كونها كالمراة الخارجية ليشاهد فيها من الاشباح الخيالية ، ثم على تجوز كونها كالمراة .

(كيف يكون المثل التي هي تخيلات الافلاك عين تخيلات هذه النفوس) أو لايلزم من ذلك ان المرتسم فيها من النفوس وهي ليست الاتصورات الافلاك مشهودة لتلك النفوس المفارقة، و تلك التصورات امور حقة متصورة، و ليست هي متصورات تلك النفوس، سيما الاشقياء المعذبون منهم، على اعتراف هؤلاء بان الصورة المولة اياهم قد حصلت من هيئاتهم الردية و عقائدهم الباطلة، والحاصل في تلك الاجرام لصفاء قوابلها وشرف مباديها ليست الاصوراً لذيذة نقية مطابقة للواقع، فلا يستتم ما قالوه ولا يستقيم ما قرروه من كون جرم فلكي مما يتعذب به الاشقياء ويتنعم به السعداء، كما لم يجز ذلك في جرم فلكي ، فكذلك لا يجوز في جرم ابداعي غير منخصه ، لان حكمه حكم الفلك في ان له طبيعة منخرق ، منحصر نوعه في شخصه ، لان حكمه حكم الفلك في ان له طبيعة

۱۷ بین الهلالین لیس فی النسختین (م و ل)
 ۱۵ النقوش (المطبوعة)

خامسة ممتنعة الحركة المستقيمة ، سواء سمى باسم الفلك املا ، ولعل عدد نفوس الاشقياء عندهم غير متناه المناه المكون جرم دخانى متناه موضوعاً لتصرفاتها و تصوراتها الادراكية الغير المتناهية ، اذ لااقل من ان يكون فيه بازاء كل تعلق و تصور قوة و استعداد غير ما بازاء غيره ، فيحصل في جرم واحد استعدادات غير متناهية كذلك ، و هذا هو معلوم الفساد .

فهذا ما ادت اليه افكار اولئك المشهورين بالحكمة والفضيلة في باب اشكال المعاد وحشر الاجساد ، و ليس المخلص من ذلك الا بالتشبث باذيال الانبياء ، المؤيدين بالوحى والانباء ان شاء الله .

١٦ غير متناه عندهم (ن م ل)

# المفناح الثامن عشر

فى اثبات الحشر الجسماني و بعث الابدان ، و ما وعده الشارع و اوعد عليه ، من القبر و الكتاب و الميز ان و الجنة و النار و غير ذلك ، و فيه مشاهد:

المشهد الأول فى اثبات النشأة الثانية للابدان، اثباتها على نمط البرهان يستدعى اصولا

#### الاصل الاول

ان تقوم حقيقة كل شيء طبيعي و ماهيته بصورته و مبدأ فصله الأخير، لابمبادي اجناسه و فصوله العالية والمتوسطة ، ان كانت فانها بمنزلة اللوازم، و كذا وجود كل مركب طبيعي بصورته الكمالية ، و انما الحاجة الى المادة الحاملة لصورته لاجل قصور وجوده عن التفرد بذاته ، دون الافتقار الي حامل يحمله او يحمل عوارضه ، فان مادة الشيء هوالقوة الحاملة لحقيقة ذاته اي وجوده ، و نسبتها الى الصورة نسبة النقص الى التمام ، و ان المادة و ما يجرى مجراها انما هي معتبرة في الشيء المادي على وجه الابهام ، فان اعضاء الشخص و بدنه ابداً في التحول و التبدل بالحرارة المستولية عليها من نار الطبيعة ، والشخص هو هو بعينه من اول الصبي الى اخرالعمر نفساً و بدناً ، اذ هذية البدن من حيث هو بدن انما هي بالنفس المتعنقة بها التي هي صورة تمامة البدن ، كذا هذية اعضائه كهذه البد و هذه الاصبي

و غيرهما من الاعضاء ، اذكلها منحفظة الهوية باضافتها الى هوية النفس، و ان تبدلت امشاجها و امزجتها بحسب جرميتها .

#### الأصل الثاني

ان تشخص كل شيء عبارة عن وجوده الخاص به مجرداً كان او جسمانياً ، و اما الاعراض التي تسمى بالمشخصات عندهم فهي من لوازم الشخصية لامن مقومات الشخص ، و يجوز ان يتبدل كمياته وكيفياته و اوضاعه و ازمنته و ايونه تبدلا من صنف الى صنف ، و من نوع الى نوع ، والشخص هو هو بعينه .

#### الأصل الثالث

ان الشخص الواحد الجوهرى مما يجوز فيه الاشتداد الاتصالى من حد نوعى الى حد نوعى اخر ، كالسواد اذا اشتد ، و كلما بلغ الى درجة اشد و اقوى من الكون، يكون هى اصل حقيقته، و مادونها من فروعه ولوازمه، بل الوجود كما مر مراراً كلما كان اقوى كان اكثر حيطة بالمراتب ، و اوفرسعة وابسط جمعية للدرجات ، او لاترى كيف يفعل الحيوان افاعيل الجماد والنبات ، مع ما يختصه كالاحساس و الارادة ، و بفعل الانسان افاعيلها جميعاً مع النطق والعقل ، يفعل الكل بالانشاء ، والبارى يفيض على الكل مايشاء .

## الاصل الرابع

ان الصور و المقادير كما يحصل من الفاعل بحسب استعداد المادة كذلك قد يحصل منه بلا مشاركتها في غير هذا العالم ، كوجود الافلاك من المبادى الفعالة ، و هي الملائكة الامرية حيث وجدت بتلك الكلمات التامات على سبيل القول والامر والانشاء والابداع هذه الاجرام العالية، و اوجبتها تصورات تلك المبادى بلاشركة الهيولي باستعدادها ، اذ لامادة ولا استعداد قبل وجود تلك الاجساد ، و من هذا القبيل الصور الانشائية

الحاصلة من النفس بقوتها الخيالية في صقع اخر من الاشكال و الاعظام والاجرام، التي هي كالافلاك العظيمة باعداد كثيرة من الجسمانيات، فانها ليست قائمة بالجرم الدماغي ولا في هذا العالم ولا في عالم العقول المحضة ولا في عالم الاشباح الكلية، بل في عالم النفس و حضرتها، الخارجة عن هذا العالم الهيولاني، ولا شبهة في ان ما يتصوره النفس بقوتها المصورة ويراه و يشاهده بباصرتها الخيالية، لها وجود لترتب الاثر عليه، والوجود مبدأ الاثر، و ربما كان المرئي في الباطن اشد اثراً من المرئي في الظاهر، فان لم يكن اثره دائما.

ولعمرى لوكان شهودالنفس اياه دائماً لكان اثره و فعله دائماً ، الا انفس ينصرف عن شهود مايراه فى النوم اذا استيقظت من نومه لشواغل الحواس، والناس نيام فاذا ماتوا انتبهوا، والانتباه الحاصل للنفس فى الاخرة بالموت انتباه لانوم بعدها ، فما يراه عند ذلك اقوى تأثراً و اشد الذاذاً و ايلاماً من هذه المحسوسات التى يراها فى الدنيا ، ولو فرض ارتفاع هذه الشواغل و اجتماع الهمة و قوة العزيمة و انحصار القوى فى المتخيلة، يكون تلك الصور اشد حضوراً وكشفا للنفس مما يراه بهذه الحواس و يسمعها تلك الصور اشد حضوراً وكشفا للنفس مما يراه بهذه الحواس و يسمعها و يذوقها و يلمس، و يكون تلك القوة الواحدة حساً مشتركاً يبصر و يسمع و ينوق و يشم و يلمس ، و يكون بوحدتها قوة دراكة و قدرة فعالة ، فيصير القوة فعلا ، و ينقلب العلم فى حقهم عينا ، والتخيل مشاهدة والغيب حضوراً.

#### الأصل الخامس

انك قد علمت ما الهمنى الله به: من ان القوة الخيالية والجزء الحيوانى من الانسان جوهر مجرد عن هذا البدن الحسى العنصرى والهيكل المحلول البشرى، فهى عند تلاشى هذا القالب المركب واضمحلال اعضائه والاته باقية غير داثره، و مع ذلك غير مجردة عن التشكل والتمثل المقدارى، واليه الاشارة بقوله: و اذا وقع القول عليهم اخرجنا لهم دابة من الارض تكلمهم عبر عن النفس الحيوانية للفجار بالدابة، تنبيهاً على انها مبعوثة على تلك

الهبئة.

#### الأصل السادس

ان الله تعالى قد خلق النفس الإنسانية بحيث من شأنها تصوير الحقائق في ذاتها ، و انشاء الصور الغائبة عن الحواس في عالمها من غير مشاركة المواد، و كل صورة تصدر عن الفاعل لأبو اسطة المادة، فحصولها في نفسها عين قيامها بفاعلها و حصولها له، وليس من شرط الحصول الاتصاف والحلول فان صور الموجو دات قبل و جو دها في المو اد القابلة قائمة بذات الله من غير اتصافه بها و حلولها فيه ، و إن حصولها لفاعلها أو كد من حصولها للقابل، فاذن للنفس في ذاتها عالم خاص بها من الجواهر والاعراض والاجرام الفلكية والعنصرية والأنواع الجسمانية والمجردة.

قال بعض اكابر العرفاء: كل انسان يخلق بالهمة في قوة خياله مالاً وجود له الأفيها ، والعارف يخلق بالهمة ما يكون له وجود في خارج محل الهمة ، ولكن لايز ال الهمة يحفظها "ولايؤدها حفظه ما خلقته فمتى طرع على العارف غفلة من حفظ ما خلق ، عدم ذلك المخلوق ، انتهى .

و اقول: ان هذا القدرة التي يكون لاصحاب الكر امات و هم في الدنيا، بعد من احضار الصور الغائبة بقوة العزيمة ، يكون لعامة الناس في الآخرة، لخروجهم عن غيار هذه النشأة الطبيعية ، الا إن السعداء و اصحاب اليمين لصفاء قلوبهم و حسن اخلاقهم يكون قرينهم في الأخرة الصور الجنانية من الحور والقصور والحوض والشراب الطهور، و فاكهة كثيرة مما يتخيرون ولحم طير مما يشتهون، و سرر مرفوعة و اكواب موضوعة ، و اما الاشقياء و اصحاب الشمال فلخبث بواطنهم وردائة اخلاقهم و كدورة ذواتهم يكون ما حضرهم في القيامة النار السموم و الحميم والزقوم والعقارب والحيات، و كما أن الأعمال مستتبعة للملكات في الدنيا بوجه ، فالملكات مستلزمة للاعمال في الأخرة بوجه، و ما يبحصل في دار المعاد من الصور اشد تاثيراً

۲\_ من خارج (فصوص) ٣\_ يحفظه (فصوص)

٤ حفظه، اي حفظ ما خلقته (فصوص)

للعباد ايلاماً والذاذاً من هذه المحسوسات الموذية و الملذة هاهنا ، كيف و ربما يكون المحلوم به في المنام اقوى تأثيراً في بابه من المرئى في اليقظة، فما ظنك في الصور الأخروية مع صفاء المحل و قوة الفاعل و عدم الشاغل و ذكاء المدرك وحدة البصر ، كما دل عليه قوله تعالى: فكشفنا عنك غطائك فبصرك اليوم حديد .

فهذه اصول يبتنى عليها معرفة المعاد الجسمانى ، فاذا تمهدت وتقررت انكشف ان المعاد فى المعاد هذا الشخص بعينه نفساً و بدناً ، و ان تبدل خصوصيات البدن من المقدار والوضع و غيرهما لايقدح فى بقاء شخصية كما عرفت ، حتى انك اذا رأيت انساناً فى وقت سابق ثم تراه بعد مدة كثيرة ، و قد تبدلت احوال جسمه جميعاً بخصوصياتها ، امكنك ان تحكم عليه بانه ذلك الانسان ، فلا عبرة بتبدل المادة البدنية بعد انحفاظ الصورة النفسانية ، وكذا الحال فى تشخص كل عضو كالاصبع ، اذ له اعتباران : اعتبار كونه عضوا الحال مخصوصاً لزيد ، والة مخصوصة لنفسه ، و اعتبار كونه فى ذاته جسماً من الاجسام ، واسم الاصبع واقع عليه بذلك الاعتبار ، فتعينه بالاعتبار الاول باق مادامت النفس يتصرف فيه و يحفظ مزاجه و يستعمله و يقلبه كيف يشاء، مادامت النفس يتصرف فيه و يحفظ مزاجه و يستعمله و يقلبه كيف يشاء، و تعينه بالاعتبار الثانى زائل لاجل الاستحالات الواقعة فيه .

و قد ورد في الحديث عنه صلى الله عليه واله: ان ضرس الكافر في الجحيم كجبل احد، فبعد حشر النفوس وتعلقها باجساد اخرى من جنس الدار الاخرة ليس لاحد ان يقول: ان هذا البدن المحشور غير البدن الذي قدمات و ليس له ايضاً ان يقول: هذا بعينه ذاك ، نظراً الى الاعتبارين ، فان قال احد: هذا من الذهب و ذلك من النحاس ، فيكون غيره فصدق ، فان قال: ذلك النحاس صار بالاكسير في كورة جهنم هذا الذهب ، فهذا ذاك فصدق، فجوهرية العبد في الدنيا والاخرة و روحه باق ، مع تبدل الصور عليه من غير تناسخ ، و كل ما ينشأ من العمل الذي كان يعمله في الدنيا والاخرة أ يعطى لقال خراء ذلك في الاخرة ، ان في هذا لبلاغا لقوم عابدين ألله .

٥۔ ق ۲۲

و حاصل هذا البرهان على حشر الابدان: ان النفوس الانسانية باقية بعد موت هذا البدن الطبيعي كما مر، و ليس للمتوسطين درجة الارتقاء الى عالم المفارقات العقلية، ولا التعلق بابدان عنصرية بالتناسخ، ولا بالاجرام الفلكية على احد من الوجهين اللذين ابطلناهما، ولا التعطيل المحض، فلا محالة يكون لها وجود لافي هذا العالم المادي ولا في عالم التجرد العقلى. المحض، فهي موجودة في عالم متوسط بين التجسم المادي والتجرد العقلى.

## المشهد الثاني في وجوه الفرق بين الدنيا والاخرة في نحو الوجود الجسماني

الأول: ان القوة هاهنا لأجل الفعل، فيتقدم عليه بوجه، والفعل هناك متقدم على القوة ولأجلها.

الثاني : ان الفعل اشرف في هذا العالم من القوة ، والقوة في الاخرة اشرف من الفعل ، لان هذا العالم دار الانتكاس .

الثالث ان اجساد هذا العالم قابلة لنفوسها على سبيل الامكان و الاستعداد،، ونفوس الاخرة فاعلة لاجسادها على سبيل الاستيجاب والاستلزام، فهاهنا يرتقى الابدان بحسب تزايد استعداداتها الى حدود النفوس ، و فى الاخرة يتنزل النفوس فيتشبح منها الابدان.

الرابع ان الابدان المكونة هاهنا تدريجية الحدوث ، غاية كونها غير بدء كونها، والابدان في الاخرة دفعية الحدوث، بدؤها و غايتها واحد .

الخامس ان اعداد الابدان كاعداد النفوس غير متناهية هناك ، اذ ليس بممتنع غير المتناهى في غير الوضعيات المادية ، لعدم التراحم والتصادم و نفى الترتيب الوضعى والعلى .

السادس ان لا اشتراك في جسم واحد لعدة متصرفات من النفوس، و لكل انسان سعيد في الاخرة عالم تام في نفسه لاينتظم مع غيره في دار واحدة، و لكل احد من اهل السعادة ما يريده و يحضر عنده كل ما يشتهيه، و كل من يرغب في صحبته في لحظة واحدة بمجرد فلتة خاطره و شهوة نفسه، و

هذا اقل مراتب اهل الجنان ، فالعوالم هناك غير متناهية ، عرض كل منها كعرض السموات والارض بلا مزاحمة شريك ولا مساهمة مباين .

## المشهد الثالث فى تحقق ما سلف من كون كل مؤمن له عالم فىالاخرة مثل هذا العالم الجسماني و اكبر منه، من غير ان يتزاحم العوالم

و اعلم ان اعضل شبه الجاحدين للمعاد الجسماني ، و اعظم اشكالات المنكرين للجنة و النار ، المحكوم و بصحتها في الشريعة الناموسية والحكمة المؤسسية الاقتباسية : هو طلب الحيز و المكان لهما ، و استيجاب كونهما في جهة من الجهات الامتدادية لهذا العالم و في زمان من الازمنة المتقدرة بحركات هذه الاجرام السماوية ، واستلزام كونهما داخل حجب السموات و تحت حيطة محدد الجهات و عرش المتماديات ، سيما و قد صرح معلم الفلاسفة ان العالم الجسماني لايمكن ان يكون اكثر من واحد ، و زعمهم ان لوكان في الوجود عالمان جسمانيان يجب ان يكون احدهما داخلا في الاخر ، والاخر محيطا به ، لاستحالة الخلاء بينهما .

ولعمرى ان ما ذكره انما يلزم لو فرض العالمان مكانيين من جنسهذه الأمكنة المادية .

فالجواب عن اصل هذه الشبهة و انقلاع مادتها وانفساخ صورتها هو ان يقال على طريقة ابحاث المتألهين و انظار السالكين الى الله ، باقدام الافكار و مراكب الانظار : ان حجتكم مبتنية على ان للجنة والنار مكانا من جنس امكنة هذه الدنيا ، لكن اصل اثبات المكان على هذا الوجه للجنة والنار باطل ، فالشبهة منهدمة الاساس منحسمة الاصل منفسخة القياس .

لانا نقول أولا: ان عالم الاخرة عالم تام لا يخرج عنه شيء من جوهره، و ما هذا شأنه لايكون في مكان ، كما ان ليس لمجموع هذا العالم المأخوذ بجملة ما فيه ، حتى النسب والاوضاع والايون و الازمنة ، مكان يمكن ان يقع اليه اشارة وضعية من خارجه او داخله ، لان مكان الشيء انما يتقرر بحسب

٩ والظاهر: المحكومان بصحتهما

نسبته اليه و اضافته الى ما هو مباين له خارج عنه ، و ليس في خارج هذا العالم شيء من جنسه ، والا لم يوجد بتمامه ، ولا في داخله ايضاً ما يكون مفصولا عن جميعه اذا اخذ بهذه الحيثية ، فلا اشارة حسية اليه عند اخذه تاماً كاملا لامن خارجه و لامن داخله ، فلا يكون له اين ولا وضع ، و لهذا المعنى حكم المعلم الأول لهم : بان العالم بتمامه لامكان له ، و لهذا حكم بان لاثاني له من جنسه .

فقد اتضح ان ما يكون عالما تاماً فطلب المكان له باطل ، والمغالطة هاهنا نشأت من قياس الجزء الى الكل، والاشتباء حصل بين الناقص والكامل فالحق ان الدار الاخرة مع هذه الدار لاينتظمان في سلك واحد ، بل كل واحد منهما مباين الجوهر والذات للاخر، غير منسلك معها في سلك واحد، ولا يجمعها دار واحدة ، لاستقلال كل منهما و تمامه ، فحينئذ طلب المكان له غير صحيح ، اولا ترى بان اهل العالم متفقون على قولهم : هذا العالم و ذلك العالم ، حسبما ورد من اول العناصر و عالم السفارة والعصمة ، و ليس هذا الاطلاق من قبيل قولهم عالم العناصر و عالم الحيوان و عالم الانسان ، لان هذه مجازية على سبيل التشبيه او الاشتراك، و اما اطلاقه عليهما فليس كذلك، فان الدنيا والاخرة لولم يكونا عالمين تامين، فليس في الوجود عالم نال المجموع ليس منتظما في سلك واحد الابان يكون احدهما باطن الاخر و الاخر ظاهره ، و هذا كلام آخر فيه غموض ، فاذا لم يكونا مع عالم تام ، كما اطلق القول عليه في السنة الشريعة : ان لله عالمين الدنيا و عالم تام ، كما اطلق القول عليه في السنة الشريعة : ان لله عالمين الدنيا و الاخرة .

و مما يوضح القول بان الدار الاخرة ليست من جنس هذا العالم، ان الاخرة نشأة باقية بما فيها ، يتكلم فيها معالله ، و هذه نشأة دائرة بايدة اهلها ، هالكة ذويها ، لا يكلمهمالله ولا ينظر اليهم ولما ذكرنا ايضاً من الوجوء الفارقة بين اجسام الدنيا و اجسام الاخرة ، و اختلاف اللوازم يدل على اختلاف الملزومات ، و اما مكالمة

١٠ جسماً و رثوا مــن (ن ل) جسماً ودثوراً من (ن م)

الانبياء عليهم السلام مع الله و مخاطبة سيدالمرسلين صلى الله عليه واله معه ليلة المعراج، فهى من ظهور سلطان الاخرة على قلوبهم، و مما يدل ايضاً على ذلك قوله تعالى: و ننشئكم فيما لا تعلمون فانه صريح فى ان النشأة الاخرة غير نشأة الدنيا، و لهذا ليست حقيقتها معلومة الاللكمل من الاولياء، الذين انقلبت نشأتهم الى تلك النشأة، و اما غيرهم سيما اهل التقليد فليس عندهم من الاخرة و صورها الموجودة فيها الا الالفاظ الموضوعة شرعا، لاجل التمثيل عنها من غير دلالتها لهم على خصوص معانيها، كما اخبر عنه سبحانه بقوله: فلا تعلم نفس ما اخفى لهم من قرة اعين قل ابن عباس رضى الله عنه: ليس فى الدنيا مما فى الجنة الا الاسماء، كذا ذكر فى معالم التنزيل البغوى.

وبالجملة فنحو وجودى الدنيا و الاخرة مختلفان فى جوهر الوجود، ولو كانت الاخرة من جوهر الدنيا لم يصح ان الدنيا يخرب و الاخرة يبقى، فهذا الوجود يخالف وجود الاخرة ذاتا وجوهراً، والالكان القول بالاخرة تناسخاً ، ولكان المعاد عبارة عن عمارة الدنيا بعد خرابها ، و اجماع العقلاء منعقد على ان الدنيا يضمحل و يفسد ثم لاتعود ابداً ولا تعمر ابداً ، و اكثر اهل الزهادة و العبادة من غير العارفين معرفة حقة الهية، يتصورون لذات الاخرة و نعيمها من جنس لذات الدنيا و نعيمها ، الا ان تلك الذوادوم، فهم بالحقيقة طلبة الدنيا و عشاق الشهوات و الهواء على اكد وجه و اقوى، وهم عند انفسهم انهم فى طلب مرضات الله والتقرب اليه.

فاذا ثبت و تحقق هذا ظهر ان لانسبة بين هذا العالم و عالم الاخرة بحسب الواضع والمكان، لان كلا منهما تام برأسه، وكذا الكلام فيما اذا كان عالمان اخراويان، بل يجوز في الوجود تعدد العوالم الاخروية بان يكون كلا منهما عالماً تاماً كمامر، من ان لكل من اهل السعادة عالماً مثل هذا العالم بل اكثر، فافهم متوسعاً قدرة الله.

#### المشهد الرابع فيالاشارة الى مذاهب الناس في امر المعاد

ان من الأوهام العامية و الاراء الزايفة اعتقاد جماعة من الملاحدةو

الدهرية ، وطائفة من الطبيعين والاطباء ممن لا اعتداد بهم في الفلسفة ولا نصيب لهم من الشريعة ، ذهبوا الى نفي المعاد ، و استحالوا حشر النفوس والاجساد ، زعماً منهم ان الانسان اذا مات فات ، و ليس معه معاد كغيره من افر ادالحيوان والنبات ، و هؤلاء من ارذل الناس رأياً و اسخفهم مذهباً ، والمنقول من جالينوس التوقف في امر المعاد لتردده في امر النفس ، هل هي صورة المزاج فيفني ، ام صورة مجردة فيبقي ؟ ثم ان المتشبثين منهم باذيال العلماء ، من ضم الى انكاره له ان المعدوم لا يعاد ، فيمتنع حشر الموتي و اما المتكلمون فمنعوا هذا تارة بتجويز اعادة المعدوم ، و اخرى بمنع فناء الانسان بالحقيقة ، لان حقيقة الانسانية عبارة عن اجزاء اصلية وهي باقية ، اما متجزية او غير متجزية ، ثم حملوا الايات والنصوص الواردة في اثبات الحشر على ان المراد جمع المتفرقات من اجزاء الانسان التي هي حقيقية " فهؤلاء الترموا كما ذكر بعض الفضلاء لاحد امرين مستبعدين ، والسكوت خير من الكلام ممن لا يعلم .

و انا اقول: رأس جميع المنكرات القبيحة والعقائد الفاسدة من المنتسبين الى العلم والشريعة، انكار تجرد النفس و عالم الملكوت، وعدم الايمان بعالم الغيب، و حصر العوالم فى هذا ، عالم الحس والشهادة، وهذا بالحقيقة صفة اليهود فى الامم السالفة، من انكارهم لعالم الغيب والملكوت، و عداوتهم للملائكة كجبر ئيل و ميكائيل، كما اشار اليه تعالى بقوك: من كان عدواً لجبريل فانه نزله على قلبك أفاتفق المحققون من الفلاسفة و المحقوق من اهل الشريعة على ثبوت المعاد، و وقع الاختلاف منهم فى المحقوق من اهل الشريعة على ثبوت المعاد، و وقع الاختلاف منهم فى كيفيته، فذهب جمهور المتكلمين و عامة الفقهاء الى انه جسمانى فقط، بناء على ان الروح جسم لطيف سار فى البدن، و جمهور الفلاسفة الى انه بوحانى فقط، و ذهب كثير من الحكماء المتألهين و مشايخ العرفاء فى

هذه الملة الى القول بالمعادين جميعاً ، اما بيانه بالدليل العقلى فلم ار فى كلام احد الى الان ، وقد مر البرهان المشرقى والعرشى جميعاً على ان المعاد فى المعاد هو بعينه هذا الشخص الانسانى روحاً و جسداً ، بحيث لويراه احد فى المحشر يقول: هذا فلان الذى كان فى الدنيا ، و من انكر هذا فقد انكر قطباً عظيما من قطبى الايمان ، و ركناً عظيماً من اركانه ، فيكون كافرا عقلا و شرعاً ، ولزمه انكار كثير من النصوص القرانية مثل قوله تعالى: قال من يحيى العظام و هى رميم ، قل يحييها الذى انشأها اول مرة و قوله تعالى: ائذامتنا وكنا تراباً و عظاماً ائنا لمبعوثون او اباؤنا الأولون، قل ان الأولين والاخرين الى قوله : هذا نزلهم يوم الدين " و قوله تعالى: ايحسب الانسان ان لن نجمع عظامه ، بلى قادرين على ان نسوى بنانه الى غير ذلك من النصوص القاطعة على ان المحشور يوم الاخرة هو الشخص بجميع اجزائه واعضائه .

#### المشهد الخامس فى تعيين الامر الباقى من اجزاء الانسان بعدالموت الذى ينشأ عليها النشأة الاخرة، والاشارة الى القبر و عدايه

اعلم ان الروح اذا فارق البدن العنصرى يبقى معه من هذه النشأة الفانية امر ضعيف الوجود، وقد عبر عنه فى الحديث النبوى بعجب الذنب، وقد اختلفوا فى معناه، فقيل: المراد منه هو الاعضاء الاصلية، وقيل: هو المادة الاولى المشتركة المسماة عندالحكماء بالهيولى، وقيل: هو مرتبة العقل الهيولانى، وقال الشيخ ابوحامد الغزالى: انما هو النفس وعليها النشأة الاخرة، وقال ابويزيد الوقواقى: هو جوهر فرد يبقى من هذه النشأة لايتغير، ينشأ عليها تلك النشأة، وعند الشيخ محى الدين الاعرابي هو الماهية المسماة بالعين الثابت من الانسان، ولكل منها وجه.

لكن البرهان منا قد دل على بقاء القوة الخيالية المدركة للصور

الغائبة عن عالم الحواس، و هي اخر هذه النشأة الاولى و اول النشأة الثانية، فالنفس اذافار قت البدن و فارقت هذا العالم، حملت معها القوة الخيالية المدركة للصور الجسمانية ، فيشاهدها ولا يزاحمها حينند شيء من حواس البدن ، مشاهدة اقوى من مشاهدة الحس لها ، و يتصور الإنسان عند ذلك ذاته بصورته الجسمانية التي كانت تحس بها في وقت الحيوم البدنية الحسية ،كما في المنام كانت نفسه يتصور بدنه الشخصي و تحس به ، والفرق بين ما يسمى احساساً او مشاهدة و بين ما يسمى تخيلا ليس الا بقوة الظهور و ضعفه ، فالمدرك بالأدراك الخيالي ١٨ يسمى مشاهدة ، سواء ادرك بهدا العين المسمى بالباصرة او بعين الخيال ، فما يدركه الخمال عند اليقظة يسمى تخيلا لكثرة شواغل الحواس و مزاحمتها لعين الخيال، و ما يدركه في المنام يسمى رؤيا و مشاهدة نقلة شواغل الحواس عند ركودها ، و من الرؤيا ما يكون اشد ظهوراً واكثر تأثيراً من الرؤية بهذا العيس، و ما يكون منها اقل ظهوراً و انقص تأثيراً من الرؤية بهذا العين ، فان سببه وجود هذه الحواس و شواغل اثارها المرتفعة الي النفس ، وكدوراتها المتواصلة الى عين الخيال ، كالغبارات والادخنة المرتفعة من الارض الى عين الحس الغاشية عليها ، الحاجبة اياها عن تمام المشاهدة للإشياء الموجودة في حواليه ، و اذازالت و ارتفعت عادت المشاهدة التي من شأن هذا العين.

فهكذا يجب ان يعلم ان المانع لتمام المشاهدة و الرؤية بحس الباطنى المسمى بالخيال فى المشهور ، انما هو اثار شواغل هذه الحواس ، و تلك الاثار لاير تفع بحيث لايبقى منها شىء الا بالموت ، و عند ذلك ينكشف الغطاء تمام الانكشاف ، و يتجلى صور الاشياء غاية الانجلاء ، و يكون البصر الباطنى للانسان حديداً ، كما قال تعالى : فكشفنا عنك غطائك فبصرك اليوم حديد و حينئذ يكون ما يراه النفس بالحس الباطن اشد ظهوراً بكثير مما كانت يراه فى يقظة هذا العالم ، التى حكمها بالقياس الى انتباه الاخرة حكم المنام بالقياس اليها ، كما فى قوله عليه السلام : الناس نيام فاذا ما توا انتبهوا ، و بالقياس اليها ، كما فى قوله عليه السلام : الناس نيام فاذا ما توا انتبهوا ، و

في الخبر ايضاً : الدنيا منام والعيش فيها كاحتلام .

و بالجملة ان للنفس في ذاتها سمعاً و بصراً و شماً و ذوقاً و لمساً تدرك بها المحسوسات الغائبة عن هذا العالم ادراكا جزئياً ، و تتصرف فيها ، و هي اصل هذه الحواس الدنياوية و مباديها ، الا ان هذه في مـواضـع مختلفه ، لانها مادية يحملها هذا البدن الكثيف ، و هي في موضع واحد ، و النفس حاملها و حامل ما يتصورها ، فاذا مات الإنسان و فارقت معها جميع ما يلز مها من قواها الخاصة بها ، و معها القوة الوهمية المصورة ، فيتصور ذاته مفارقة عن هذا العالم ، و يتوهم نفسه عين الإنسان المقبور الذي مات على صورته، و يجد بدنه مقبوراً، و يدرك ايضاً الآلام الواصلة اليه على سبل العقوبات الحسية على ما وردت به الشرايع الحقة ، فهذا عذاب القبر ، وان كانت سعيدة يتصور ذاتها على صورة ملائمة و يصادف الأمور الموعودة ، فهذا ثواب القبركما قال صلى الله عليه و اله: القبر روضة من رياض الجنة او حفرة من حفر النيران، و إياك ان تعتقد ان الأمور التي يراها الإنسان بعد موته من احوال القبر و اهوال البعث امور موهومة لأوجود لها في الاعيان ،كما زعمه بعض الاسلاميين المتشبثين باذيال الحكماء ، فان من يعتقد ذلك فهو كافر في الشريعة ضال في الحكمة ، و الأمور القيامة اقوى وجوداً و اشد قواما و تجوهراً من هذه الحسيات ، لأن هذه الصور متجددة من باب الحركات ، موجودة في الهيولي التي هي اخس الموضوعات ، واما الصور الأخروية فاما مجرية او قائمة في موضوع النفس التي من الجواهر الملكوتية ، كما لانسبة بين الموضوعين في الشرف ، فكذا لانسبة بين الصورتين في القوة والتأكد ، على ان كلتاهما مدركان للنفس ، احديهما بو اسطة الألات الجسمانية و الأخرى بدونها.

## فصل فیه تأیید و تبصرة

قال بعض المكاشفين: ان عقول الانبياء عليهم السلام لما اخذت في العروج الي الرفيق الاعلى والمنزل الاسنى ، مدلهم الفرجة حتى برزوا الى

بقاع عالم البرزخ فهم فيه متنعمون ، وقد ورد ان الانبياء صلوات الله عليهم احياء في قبورهم يصلون ، ثم سلك بهم الى مقامات القيامة ، ثم يحملون الى منازلهم في الجنة .

و اعلم ان لك فى الوجود مراتب، ولتكويناتك مواسم ' و انت بعد ما حظيت الا بتكوين واحد و وجود واحد، فاذا كونت فى البرزخ تطالع ما كنت فيه ايام الدنيا كأنها منام، الناس نيام فاذا ماتوا انتبهوا كما ورد فى الحديث، ثم فى كونك فى البرزخ لك زمان و مكان و عالم تطالعه و تتحقق بمعرفته: ان القبر روضة من رياض الجنة او حفرة من حفرالنيران، ثم تكون تكونا أخر فى يوم البعث والنشور فى منازل القيامة فاذا اجتمعت متفرقات قالبك وجوداً جمعياً لافرق فيه، و تكوناً رتقياً لافتق له، و بنى منزله، فعند ذلك ترى فى الوجود ما لا عين رأت، و تسمع ما لا اذن سمعت، كما ورد فى الخبر، و ترى فى الوجود الانهار الاربعة، انهاراً من ماء غيراسن، و انهاراً من لبن لم يتغير طعمه، و انهاراً من خمر لذة للشاربين، و انهار من عسل مصفى، ' .

و مما يزيدك ايضاحاً انك ربما نمت فرأيت في منامك رياضاً و اشجاراً و جنات تجرى من تحتها الانهار ، و قصوراً و اشخاصاً كريمة من الاشياء التي اخبرت بها من نعيم الجنة ، او اشياء مكروهة موحشة سوداء مظلمة و نير انات ملتهبة ، من قبيل ما اخبرت به من عذاب الجحيم ، و انت في منامك يمكن ان تبقى في تلك الحالة ساعة او ساعتين او اكثر من ذلك ، فماذا تنكران هذا الوجود الذي ينبأ لك في منامك كل ما ادركت يبقى متجسداً على تلك الهيئة ، فحينئذ يتحقق في الجنة و نعيمها ، و يكون ذلك وجوداً مكونا لك ، فالقادر على التكوين في زمان يسير قادر على التكوين في زمان كثير، قال الله تعالى : و من اياته منامكم بالليل والنهار ٢٢.

اما المنام الذي يفرغ امتعة الحقائق في اوعية مثالية هو جزء من عالم

الغيب، و لهذا ورد: الرؤيا الصالحة جزء من ستة و اربعين جزء من النبوة "تفقيت ما اخبرالله تعالى من الجنة و نعيمها و النار و جحيمها، وقد ورد ان رسول الله صلى الله عليه واله مديده فى المحراب عند صلوة الكسوف ثم نفض يده، فقيل له: يارسول الله مددت يدك فى المحراب ثم نفضتها، قال: نعم، عرض على عنقود من عنب الجنة ، فقيل له: لما اخذتها ؟ قال: هيهات ، حبة منه لا تسع الدنيا ، فعلى ما حققنا الأمر صحح و ظهر ان الدنيا والاخرة حالتان للنفس ، و تحقق و تبين ان الموت عبارة عن خروج النفس من غبار هذه الهيئات البدنية ، كما يخرج الجنين من بطن امه ، و قد وقعت الأشارة الى ان سبب الموت الطبيعى فعلية النفس و تجوهر وجودها و رجوعها الى ذاتها و عالمها ، و تقلبها الى الدار الاخرة و لقاء الله ، اما فرحانة مسرورة منعمة حرة ، و اما معذبة منكوسة الرأس الى هذا العالم ، مقيدة بالسلاسل والاغلال .

#### المشهد السادس في ان الحكمة يقتضي بعث الانسان بجميع قواه و جوارحه

اعلم ان كل قوة من قوى العقل العملى للإنسان من الحواس و غيرها انما يسرى من نفسه الى بدنه ، و لكل منها علل اربع : حامل و فاعل و صورة و غاية ، فحاملها البدن ، و فاعلها او ما هو بمنزلة الفاعل هو النفس ، لانها يسرى منها الى البدن ، و صورتها ذاتها ، و لكل منها غاية و كمال بخصها، و لها لذة يناسبها ، والم بازائها كما مر ، فلها بحسب كل ما كسبته يلزم لها في الطبيعة الجزاء ، اذ قد ثبت في مباحث العلة والمعلول : ان لكل موجود طبيعي غير صناعي غاية طبيعية ينتهى اليها اذا لم يكن يمنعها عائق ، و ثبت ايضاً ان العوائق امور نادرة اقلية الوجود، انما يلحق لبعض الاشخاص في اوقات قليلة ، و ان الانواع لا يمنع عن الوصول الى غاياتها ، فلكل وجهة اوقات قليلة ، و ان الانواع لا يمنع عن الوصول الى غاياتها ، فلكل وجهة هو موليها فاستبقوا الخيرات لللا يصير كمالات القوى الجسمانية مراحمة اياكم ، مانعة عن خبرات القوى العقلية لكم .

و من هذه المسألة تبين و تيقن ان العناية الالهية اقتضت عود الكل الى مقتضى فطرتها و الوصول الى غاياتها ، و هذا موجب البعث و حكمة المجازاة فلكل قوة و مبدأ بعث و جزاء ، الا ان باب الدخول الى الشأة الاخرة هو نفس الانسان و روحه الجامعة لهذه القوى والمبادى ، فالنفس الانسانية بمنزلة طير سماوى له اجنحة ورياش، فالجناحان هما القوة النظرية والعملية، والرياش لكل من الجناحين هى القوى والفروع ، والبدن بمنزلة البيضة التى يخرج منه الفرخ، فاذا قويت بجناحيها وارتاشت حان لها وقت الطيران، فطارت بجناحيه الى السماء و حملت معها كل ريشة من رياشها .

و من تحقق بهذا تيقن بلز وم عود الكل ، و لم يشتبه عليه ذلك ، و هذا مقتضى الوفاء بالوعد و الوعيد ، و لزوم الجزاء على ما يراه الحكماء من لزوم المكافات في الطبيعة ، لامتناع وجود ساكن في الخليقة ، معطل في الوجود والكون ، و قدمر مراراً ان لاساكن في الكون، وان الكل متوجهون نحو الغاية المطلوبة ، سائر ون الى الله ، يولون وجهته و شطره ، صائرون الى حضرته ، كما قال : الا الى الله تصير الامور " و قال : واليه تحشرون "الا ان حشر كل احد الى مايناسبه بالذات اولا ثم اليه عاقبة الامر ، فان له تعالى بحسب كل موجود شؤون واسماء يحشرون اليها ، فللانسان بحسبه ، ولشياطين بحسبهم ، و للحيوانات بحسبها و للنباتات بحسبها ، كما قال سبحانه في حق افر اد الناس: يوم نحشر المتقين الى الرحمن وفداً ونسوق المجرمين الى جهنمورداً " وفي الشياطين: فوربك لنحشر نهم والشياطين " وفي الحيوان قوله: و اذا الوحوش حشرت " والطير محشورة كل له ابواب " و في النبات: و ترى الارض هامدة فاذا انز لنا عليها الماء اهتزت و ربت و انبتت من كل زوج بهيج ، الى قوله: و ان الله يبعث من في القبور " و في حق الجميع : و يوم نسير الجبال و ترى الارض بارزة و حشرناهم فلم نغادر منهم احداً ، و

۲٦۔ مؤمنون ٧٩

**۲۰** شوری ۵۳

۲۸ مریم ۲۸

۲۷۔ مریم ۸۵و۲۸

۳۰ ص ۱۹

۲۹۔ تکویر ہ

٣١ حج ٦و٧

عرضوا على ربك صفاً <sup>٣٢</sup> و قوله: انا نحن نرث الأرض و من عليها والينا يرجعون <sup>٣٢</sup> و قوله: كما بدأنا اول خلق يرجعون <sup>٣٥</sup> و قوله: كما بدأنا اول خلق نعيده <sup>٣٥</sup> و قوله: ائذا كنا عظاماً و رفاتاً ائنا لمبعوثون خلقا جديداً ، قل كونوا حجارة او حديداً او خلقا مما يكبر في صدوركم ، فسيقولون من يعيدنا <sup>٣٠</sup>.

#### تنبيه

على ان لكل موجود بعثاً وحشراً و خلقا جديداً، و ان كان حجارة او حديداً بعيداً عن دارالاخرة، او خلقاً كبيرا شديداً كالفك، فانه غير قابل عنداكثر العقلاء للدثور و الخراب و الفناء، ولكن العارف بقوة ايمانه و عرفانه يهدم سقف هذا البيت و حيطانه، و يشقق غمامه و يخرب بنيانه بمعول اثبات التجدد والاستحالة والحدوث والانقضاء في كل ماله صورة الطبيعية، الهاوية في الهيولي، الأبية عن قول الديمومة والبقاء، النائية عن عالم القرب والجود والعطاء، و لذلك ير تحل عنها النفوس و يعود الى دار اخرى عند من اليه الرجعى، وله الاخرة و الاولى.

#### المشهد السابع فىالاشارة الى اقسام المعاد

لما علمت ان لكل شيء معاداً و مرجعاً ، كما ان له مبدأ و منشأ ، فان المعاد بمعنى العود والرجوع للشيء الى الحالة التي خرج منها ، كما قيل: كل شيء يرجع الى اصله ، فهو من المعانى الأضافية الواقعة تحت مقولة المضاف ، فلذلك معرفته لايتم الا بمعرفة امور ثلاثة : ما له المعاد ، و ما منه المعاد ، و ما اليه المعاد ، ولكون اطراف المضاف ينقسم كل منهما بانقسام الاخر ، فاذا عرف ما اليه المعاد ، يعرف اقسام الباقيين ، اعنى ما له المعاد و ما منه المعاد ، و اما ما له المعاد فامور :

۳۳ مریم ۶۶ ۳۵ انساء ۲۰۶ ٣٢ کھف ٤٧ و ٤٨

۳۶ مریم ۹۵

٣٦- اسراء ٤٩ ــ ٥١

٦١٢ مفاتيح الغيب

احدها عالم الروحانيات المحضة ، اعنى الارواح العالية والعقول القادسة والصور المفارقة والمثل الالهية والارباب النورية ، فمعادها الى الذات الاحدية الواجبية .

و ثانيها عالم النفوس الفلكية ، فمعادها اما من جهة اشتراكها في الجنسية و اتفاقها في تحريكاتها الشوقية طلباً للكمال المطلق والخير المطلق والجمال المطلق، فالى الله تعالى مع قطع النظر عن الوسائط العقلية والجهات النورية، واما من جهة اختلاف ماهياتها و تفنن دواعيها و تكثر مباديها و معشوقاتها ، الموجبة لاختلاف تحريكاتها وتشبهاتها الكمالية و تعشقاتها العقلية الفياضة ، فالى تلك المعشوقات الكاملة المكاملة المكملة للنفوس فى اخراجها من القوة الى الفعل والتحميل ، و من النقص والافة الى الهداية والتكميل ، ثم بتوسطها الى اول الاوائل و مبدأ المبادى والوسائل ، التى قدرته ابدعت هذه الوسائط، و حكمته اخرجت هذه البسائط .

و ثالثها عالم الاجرام العظيمة والهياكل القويمة ، كالسموات و الكواكبكالشمس والقمر و سائر النجوم ، فمعادها اما من حيث قوتها الخيالية ، فالى عالم النفوس والامثال ، و اما من حيث قوتها الهيولية ، فالى دارالبوار و مهوى الاشرار و منزل الكفار ، و اما من حيث طبيعتها المتجددة في كل حينو زمان، فالى مااليه يميل ويستحيل من الصور المثالية المتماثلة المتصله ، لا المتضادة المتخالفة المتفاضلة ، اذ الوجود فيها لم يبعد غاية البعد عن الوحدة الحقيقية والجمعية الذاتية ، كما في الصور العنصرية التى فيها غاية العناد و انتفرقة .

و رابعها عالم الصور المتضادة والعناص المتفاسدة ، فمعاد كل صورة اما بحسب تصالحها و تعادلها و كسبها الجمعية والوحدة ، فالى اول منازل العباد من صور الجماد ، و منها الى النبات و منها الى الحيوان ، و اما من حيث تفردها بصورة خاصة ، فالى مضادها وقتا والى مماثلها وقتاً اخر ، لما لكل من هذه العناصر حصتان من الوحدة والكثرة والاتفاق والاختلاف والفعل والقوة ، وله بحسبها استيهالان : فبحصة اختلاف صورها يستحق و

يستأهل ان ينقلب الى ضده و يستحيل اليه ، و بحصة اشتراك مادتها يستحق و يستأهل لان يرجع الى مثله و يعود الى ماكان قبله ، ايفاء للاستيهالين ، و احقاقاً للحقين .

و خامسها عالم الهيوليات ، فمعاد كل منها الى البوار و الهلاك، كما اشير اليه في قوله ٣٧٠.

و سادسها عالم الانسان ، و هو مختصر لطيف من كل عالم الوجود، فيه حقائق الاشياء، اذ هو كتاب جامع، مع وجازته لجميع معانى ما فى الكتب السماويه و سجلات الادوار الفلكية ، فله عدة معاد بحسب عدة نشات حاصلة له من تركيب روحه و جسده و عقله و نفسه و طبعه ، فله بحسب كل نشأة بعث و حشر و معاد ، فالبعوث التى للانسان فى خمس منازل و مقامات.

فالأول بعث قالبه من قبر الأرض بحسب غلبة الأرضية عليه ، و من قبور اجساد العناصر الأربعة بحسب ترييع سريره الذي عليه مرقد طبيعة قالبه ، والثانى بعث قبر القلب ، والرابع بعث نفسه من قبر الروح ، والخامس بعث عقله من قبر النفس .

وهذه الانبعاثات الخمسة في ازمنة متعاقبة لا يعرف كميتها الاالله و الراسخون في العلم ، و من علم اقسام البعث علم اقسام الحبوس والمطامير ، فكل من لم يسلك سبيل الله بقدم العبودية والايمان والايقان ، و لم يعرف المبدأ والمنشأ ، لا يمكنه ان يعرف المعاد المسرى ، و لهذا السريقلب الله تعريف حال المبدأ ، في جميع المواضع لتعريف احوال المعاد و يحيله على ذلك ، نحو قول عزوجل : قال من يحيى العظام وهي رميم ، قل يحييها الذي انشأها اول مرة ٣٠٠ وقوله : كما بدأنا اول خلق نعيده ٣٠٠ و انت لو عرفت حال المبدأ يمكنك ان تعرف حال المعاد ، و اكثر من كان شاكاً في امر المعاد متوقفا ذهنه في باب معرفته ، فذلك لاجل تصور معرفته باحوال المبدأ ، كما قال عزوجل : افعيينا بالخلق الاول بل هم في لبس من خلق جديد ٢٠٠٠ .

فدرجات المعاد و مقامات الرجوع و نهاياته بازاء درجات المبدأ و

٣٧ و في جميع النسخ هنا بياض ، تفصيله في رسالة الحشر في الفصل السابع .

اوائل منازل الوجود و بدایاته ، کالصبح و الشفق ضرباً للمثل فی الابد و الازل، فما من شیء الاوله معاد ، کماله مبدأ ، فابلغ الایات الواردة فی هذا الباب قوله تعالی : قل کونوا حجارة اوحدیدا او خلقا مما یکبر فی صدور کم ، فسیقولون من یعیدنا فرد علیهم انکارهم بوقوع منازل الابتداء فی مقابلة مقامات الانتهاء فی قوله : قل الذی فطر کم اول مرة ته الی مثل تلك الحالة المبدأة فیها بالایجاد و الخلق ، سواء کان وقتا او سبباً او مادة او صورة او مکانا یجوزعودها مرة اخری بعدالاولی لاستیناف خلق جدید، و لو کان علی امر بعید، لا لان المرة الاولی کانت ناقصة ، فان ذلك یدل علی الجهل و العجز المحالین علی العلیم القدیر ، بل لیصوغه احسن و اتقن من الاولی ، کما اشار الیه المعلم الصالح فیلسوف زمانه و عالم او انه حین ناظر الدهری ، حسبما نقلنا کلامه ، و کما قال الحکیم المتأله المجاهد ، سقر اط الز اهد العابد رمزاً الی المعاد، و ایماء الی حشر النفوس و الاجساد : نحن کائنون فی الزمن الذی بعد .

فللانسان كينونة بعد كينونة زماناً و رتبة ، فالزمان للابدان ، والرتبة للنفوس و الارواح المجردة عن هذه الاكوان، و كذلك قوله تعالى : افعيينا بالخلق الاول ولا المسنا من لغوب ولا اعياء ولا تعب في الحالة الاولى، فكيف يلحقنا في الحالة الثانية ، و هواهون علينا في عقلكم و فهمكم ، اذ الممارسة توجب الملكة ، كما قال : و هوالذي يبدؤا الخلق ثم يعيده و هواهون عليه و قيل : الضمير راجع الى المعاد لا الى المعيد حذراً من سوء الادب ، لكونه منزها عن العسر تارة واليسر اخرى ، و لكونه عدم ملكة العسر ، والملكة والعدم كلاهما مسلوبان عن ما يتقدس ذاته عن المادة و عوارضها ، فله الاسماء الحسني في الاخرة و الاولى ، بل المنكرون في لبس عوارضها ، فله الاسماء الحسني في الاخرة و الاولى ، بل المنكرون في لبس عمى من كيفية خلق جديد في مثل الحجر والحديد ، فان كل كائن باين عندالتحقيق والكشف ، و كل ما له صورة ما غاية و كمال لازم او مباين ، سواء عندالتحقيق والكشف ، و كل ما له صورة ما غاية و كمال لازم او مباين ، سواء كان نفساً اوجسماً ، سواء كان جماداً اونباتاً اوحيوانا او فلكا ، فالافلاك كان نفساً واجسماً ، سواء كان جماداً اونباتاً اوحيوانا و فلكا ، فالافلاك والعناصر سيان عند العارف المبصر في قبول التجدد والانقضاء والحدوث

٤١ و ٤٢ اسراء ٥٠ و ٥١

والفناء، وكذا السحاب والجبال في انسحاب الحكم على حكم الاشباه والامثال، في باب المرور على الدهور و المسافرة والارتحال الى الله العلى المتعال.

فالاية السابقة دلت على ان لكل من العناصر و مركباتها معاداً و مثوى و مرجعاً ، كما ان له كوناً و فساداً ، و لغيرها ايضاً حيث قال : اوحديداً او خلقا مما يكبر في صدور كم ألى من المخلوقات التي يعظمون احالة عودها، كالعظام البالية والاعضاء الرميمة و نحوها ، او يعظمون وجودها لاستحكامها و تمامية خلقها و رفعة سمكها و عدم قبولها للهدم والفساد ، فاشار الي كيفية معادها والي طريق يمكن للانسان اذا سلكه ان يهتدى بمعرفة معاد الامور بقوله : قل الذي فطركم اول مرة أفكما ان معاد الحجر والحديد يعرف من مباحث كونها و فسادها و معرفة حال مبادى صورها و معادها و مال طبايعها و قواها و اثارها ، فكذلك معاد نفوس الافلاك و اجرامها يعرف ممايه قوامها و دوامها ، قل سيروا في الارض فانظروا كيف بدء الخلق  $^{13}$  ثم بعد الامر بهذا السير في ارض الاجرام او في ارض مقدسة العقل حقق المعاد بقوله : هم الله ينشأ النشأة الاخرة ان الله على كل شيء قدير  $^{13}$ .

و اما فى الكليات فانما يكون فى الادوار الكثيرة والاكوار الجمة الغفيرة والاطوار والنشات المتتالية المتنائية ث التى لا يعلم كمياتها وكيفياتها الا الله الذى بدأها و انشأها .

و اما الانسان فلمروره على سائر الاكوان و صعوده على منازل النفوس والارواح، لنزول روحه من عالم الامر و دارالحيوان، له المعاد الحقيقي،

۶۶ اسراء ۵۰

٥٥ اسراء ٥٠

**۶۹** حج ۲

اذ هو المقصود بالخلق و التكوين من عالم العناصر والاركان ، ولاجله خلق سائر الاكوان .

فمعاد العناصر والمواليد اليه ، و معاده الى دار الأخرة مجملا ، تفصيله بحسب تفصيل افراده واصنافه و درجاته و مقاماته مما يحتاج الى شرح و بيان، و قد اشتهر من اقسام معاده معادان : جسمانى و روحانى .

اما الجسماني فلانه يعاد مثل بدنه الذي اضمحل و تلاشي، و صار عظاما نحزة، على ما اخبر عنه الكتاب العزيز: اولم يروا ان الله الذي خلق السموات و الارض قادر على ان يخلق مثلهم " اى الخالق لكلية الأجسام كيف لايقدر ان يخلق بدناً شخصياً جزئياً من ابدان الحيوان، بل هذا بالطريق الاولى، كما قال لخلق السموات والارض اكبر من خلق الناس " و هذه مبالغة اخرى في تحقيق اعادة الاجسام الذاهبة الى حيز الفساد، وانما ذكر المثل لخلق الشخص الفانى في موضعين من كتابه، تنبيها على وجهين:

احدهما ان اعادة المعدوم بعينه محال ، بل الممكن اعادة مثله لاعينه ، كيف يكون ذلك ممكنا ، وكل فاسد لابد من فساده فساد مشخصاته من الزمان و ألمكان و غيرهما ، ولواعيد هو بعينه لاعيد الزمان معه الى زمان اخر ، فيكون للزمان زمان اخر ، ولاعيد المكان معه ، فيكون للمكان مكان اخر و هو محال .

و ثانيهما ان فيه الاشارة الى ان المحشور اليه الانسان فى القيامة هو من الابدان الاخروية المثالية المكسوبة للارواح بحسب اعمالهم و اخلاقهم و ملكاتهم و اعتقاداتهم مما اضمروه او ابدوه ، فان يوم الاخرة يوم كشف الضمائر و نشر صحائف النفوس والسرائر.

و اما الروحاني فلكل واحد من عقله و نفسه و جسمه معراج الى عالمه و معاودة الى معاده ، اما لعقله فالى عالم العقول ، و اما لنفسه فالى عالم النفوس و مأوى الارواح ، اليه يصعدالكلم الطيب و اما لروحه الجسماني الدخاني فالى عالم الافلاك ، اصلها ثابت و فرعها في السماء و اما لجسمه

٥١ اسراء ٩٩ عافر ٥٧

٥٣ فاطر ١٠

العنصرى المستحيل المركب من الأضداد ، فالى ما ينحل اليه و يستحيل ، و اما لجسمه الحيوانى البرزخي الذى هو صورة نفسه و هيئة ذاته و مثال فعله وكتاب عمله ، فالى دار الحساب والجزاء و منزل السعداء او جحيم الاشقياء.

و اما عود الروح الى قالبه الذى فارقة بعينه او الى مثله فالامر فيه مشتبه غير معلوم لاحد من العقلاء والعلماء ، الالمن اخذ علمه من مصباح النبوة ، والشيخ الغز الى مع جلالة قدره جعل هذه المسألة موقوفة على صحة التناسخ، ان صح تناسخ النفوس فى الابدان صح القول بالمعاد ، وان لم يصح لم يصح و على الجملة فالقول بصحة عود الروح الى البدن و اعتقاد بطلان التناسخ مما يتنافيان ، كالمنافاة بين وجود الشيء وعدمه ، و نحن بفضل الله و نور رسوله اهتدينا بهذا ، و رأينا طريق الحق فيه ، فحكمنا بصحة العود الى هذا البدن بعينه من جهة ٥٠٠ ، مع بطلان التناسخ و فساده بحمد الله وحسن توفيقه .

٥٥ ـ من جهة لابعينه دن جهة مع (ن ل) بعينه من جهت بطلان (المطبوعة)

# المفتاح التاسع وشر

في نبذ من احوال القيامة و مقاماتها ، و فيه مشاهد :

## المشهد الأول في صفة طريق الاخرة وسبب اعراض الخلق عنه

اعلم ان طريق الاخرة سهلة للنفوس السليمة غير وعرة عليهم ، وفطر النفوس مجبولة على سلوكها لو لم يعرضوا عنها ، لما بينا في مباحث اثبات الغايات: ان الموجودات كلها متوجهة نحو المبدأ الاعلى ، ولكن الناس عنها معرضون، والا فالطريق واضحة والعلامات منصوبة والحجج باهرة، والهداة والقواد موجودون ، والمعلمون معتمدون ، والرسل مرسلون ، والمتوسطون بين الله و بين عباده قائمون بامره و نهيه ، والكتب والرسالات منزلة منه الى الخلق باعلامهم و ارشادهم ، و بالجملة البرهان قاطع والقران ساطع كما قال عزوجل لقد ارسلنا بالبينات و انزلنا معهم الكتاب والميزان و قوله : قد جائكم من الله نور وكتاب مبين الى غير ذلك من الايات الكثيرة .

و مما يوضح لك ان سلوك طريق الأخرة سهل يسير ، ان ورود السالك في سلوكه اليه تعالى انما يقع على ما وقع صدوره عنه من المنازل والمقامات التي مر عليها حين نزوله من الفطرة الأولى ، فكل مرتبة و درجة يصل اليها و يقف عليها ، فهي بعينها التي كان راها نزلة اخرى ، لايكلف الله نفساً الا وسعها ولكن الخلق غافلون معرضون عنها ، والناس ناسون اياها كما قال

تعالى : و انكثيراً من الناس عن اياتنا لغافلون ٌ و قوله : وكأين من اية في السموات و الأرض يمرون عليها وهم عنها معرضون° و قوله: ولقد عهدنا الى ادم من قبل فنسى ولم نجد له عزماً ٢ و لهذا قبل لهم يوم القيامة: ارجعوا ورائكم فالتمسوا نوراً <sup>٧</sup> حين ما لم يمكنهم ذلك ، لـوجـود السور والسد و الحجاب بينهم و بين النور لقوله: فضرب بينهم بسور  $^{\Lambda}$  و قوله: و جعلنا من بين ايديهم سداً و من خلفهم سداً فاغشيناهم فهم لا يبصر ون<sup>٩</sup> و انما وقع النسيان لهم عن امر الاخرة و مقاماتها و درجاتها لتحقق الغشاوة على ابصارهم و اسماعهم ، و ذلك لأن السمع و البصر و غير هما من الحواس و المشاعر التي يمكن بها ادراك امور الأخرة ، ليست هي هذه الظواهب الجسمانية الكثيفة المادية ، المغشاة بالإغشية الظلمانية ، و أن تدعوهم الهدى لايسمعوا و تريهم ينظرون اليك وهم لايبصرون٬ بل هذهالحواس الدنياوية هي اغشية وملابس على تلك الحو اس التي تشاهد بها الاخرة، كما ان مدر كات هذه ، قشور و قبور و حجب و غواش على مدركات تلك المشاعر، و هــي الصورة الموعودة في الجنان، المستورة عن اعين الخلق، المختفية عن ابصارهم لقوله تعالى ولاتعلم نفس ما اخفى لهم من قرة اعين جزاء بما كانوا يعملون٬٬ و ادراكها متوقف على نزعها عنالقشور والمواد، واخراجها عن القبور للمعاد.

و من حاول ادراك تلك الامور التي وقع عليها المرور ، اذابعثر ما في القبور و حصل ما في الصدور ١٠ فعليه ان يرفض هذه الظواهر الكدرة ، و ينتعمل تلك ينفض عن اذيال نفسه غبر هذه الالات الجزئية ١٣ المدرة ، و يستعمل تلك البواطن المستعلية النيرة ، فمن شاهدها وابصرها بعين القلب لعرفها واستكبرها ، كما قيل : من نظر اعتبر و من

| ٥ ـ يوسف ٥٠١       | ٤ ــيونس ٩٢      |
|--------------------|------------------|
| ٧و٨_ حديد ١٣       | ٢- طه ١١٥        |
| ۱۹۸ اعراف          | ۹۔ یس ۹          |
| ۱۲_ عادیات ۹ و ۱۰  | ١١ - سجاه ١٧     |
| ۱۶ ای اعتده کبیراً | ١٣ـ الخربة (ن م) |

اعتبر عرف ۱° كلا انها تذكرة فمن شاء ذكره ۱° و انما يتذكر اولوا الالباب ۱°.
و اما علة اعراض الخلق عن امر المعاد و معرفتهم لمرجع الخلائق و العباد فهى كثيرة ، ولكن اصولها و رؤسائها ثلاثة ، و هى رؤساء الشياطين ، وهى شوائب الطبيعة و وساوس العادة و نواميس الامثلة .

اما الأولى: فكدواعي الطبيعة من الشهوة والغضب وتوابعها وعو أرضها من حب الجاه و المال والأهل والولد والنساء والدرهم والدينار والملابس و المساكن و غير ذلك مما يجمعها حب الدنيا ، و لذلك قال تعالى : زين للناس حب الشهوات من النساء و البنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة و الخيل المسومة و الإنعام و الحرث ذلك متاع الحيوة الدنيا^^ و هذه كلها مع زينتها و حسنها و رونقها في الدنيا عند الجهلة والعماة ، هي بعينها منشأ عذاب القبر، حيث قال صلى الله عليه و اله: هل تدرون فيما ذا نزلت فإن له معيشة ضنكا ١٩٠٩ قالوا: الله و رسوله اعلم ، قال: عذاب الكافر في قبره ان يسلط عليه تسعة و تسعون تنيناً ، هل تدرون ما التنين ؟ تسعة و تسعون حية ، لكل حية تسعة رؤس ينهشونه و يلحسونه و ينفخون في جسمه الى يـوم يبعثون ، فانظر الي هذا الحديث بعين البصيرة ، واعلم ان هذا حق و صدق ، و على هذا الوجه مشهودة لارباب البصائر ببصيرة هي اصح من البصر الظاهري، والجاهل باحوال النشأة الآخرة ينكره و يجحده حيث يقول: اني انظر في قبره فلا ارى شيئًا من تلك الحيات اصلا ، فليعلم الجاهل ان هذا التنين ليس خارجاً عن ذات الميت ، اعنى صميم قلبه و ذات باطنه و روحه المصورة في الأخرة بصورة اخلاقه و اعماله ، فان الروح بالحقيقة هي التي تتألم و تتنعم ، بل كان معه قبل موته متمكناً من باطنه ، لكنه لم يكن يحس بهذه الحيات و رؤسها و مباديها و موادها و صورها و هيأتها ، لخدر كان معه و غشاوة غشيته، و حجب حجبت بصير ته عن ادراكها لغلبة الشهوات، فما احس بلدغ هذا التنين وعدد هذه الحيات التي عددها بقدر عدد الأخلاق

١٥ عبر (اسرارالایات) ١٦ مدثر ٥٥

۱۶ آلعمران ۱۶

۱۷ رعد ۱۹

الذميمة و شهواته لمتاع الدنيا ، و اصل هذه التنين حب الدنيا ، و يتشعب منه رؤس بعدد ما يتشعب عن حب الدنيا ، من الحقد والحسد والرياء والكبر والشره والمكر والخديعة وحب الجاه والمال والعداوة والبغضاء ، و اصل هذا التنين معلوم بالبصيرة ، و كذا رؤسه اللداغة ، اما انحصار عدده فيما ورد في الحديث من تسعة و تسعين ، انما توقف عليه بنور النبوة لأغير ، فهذا التنين متمكن من صميم فؤاد الكافر ، لالمجرد كفره بالله وجهله ، بل لما يدعوه اليه الكفر ، كما قال عزوجل : ذلك بانهم استحبوا الحيوة الدنيا على الاخرة . ٢٠

و اما وساوس العادة ، فهى من باب تسويلات النفس الامارة بالسوء ، و تزيينها الاعمال الغير الصالحة ، و ترويجها الاعتقادات الردية المزيفة الكاسدة ، و تصويرها الاراء الباطلة بصورة الحق ، ومنشأها الخيالات الفاسدة و دعايات شياطين الاوهام الكاذبة ، و نتائجها من الاخلاق الذميمة و الملكات الردية كما في قوله عزوجل : قل هل ننبئكم بالاخسرين اعمالا ، الذين ضل سعيهم في الحيوة الدنيا وهم يحسبون انهم يحسنون صنعاً ٢٠.

و اما نواميس الامثلة ، فهى كمتابعة اهل الضلال و استهواء الشياطين من الانس و الجان ، وهم علماء السوء و اهل الجدال والمراء و اجابة دعوتهم والانخداع بخدعهم و تلبيساتهم المضلة المهلكة ، والاقتداء بارائهم الزايعة والاقتفاء باثارهم المغوية ، لانهم المتشبهون بالعلماء ، وهم بالحقيقة من الجهال ، والمتزيون بزى اهل الكمال ، وهم فى اغوائهم الخلق من جملة الاغوال المضلين ، ربنا ارنا الذين اضلانا من الجن والانس نجعلهما تحت اقدامنا ليكونا من الاسفلين ".

#### المشهد الثاني فى شرف علم الاخرة، وفضل علمائه على سائر العلماء، وشقاوة المعرضين عنه و سوء عاقبتهم

اعلم ان العلوم سيما الحقيقية كلها شريفة ، و في معرفتها عز و شرف

۲۱ دعامات (ن م)

۲۰\_ نحل ۱۰۷

و فوز بالجنة و نجاة عن الهلكة ، و في نيلها حياة للنفوس و راحة للارواح و نور للقلوب و خروج من ظلمات الجهالة ، ولكن بعض العلوم اشرف من بعض و اهلها يتفاضلون ، فافضل العلماء هم اهل الدين و التقوى الذينهم من امر الاخرة على يقين و بصيرة ، لاعلى تقليد و رواية .

و اعلم ان معرفة حقيقة سر المعاد محجوب عن ابليس و ذريته و اتباعه من الانس ، المنكرين لما غاب عن مس الحواس و رؤية الابصار وعن اهل التقليد ، الذين لايعرفون حقيقة ماهم مقرون به من امر الاخرة والبعث والقيامة والحشر والحساب والميزان والكتاب والصراط والمعاد والجزاء ، لان هذا العلم هو لب الالباب ، و عرفانه مختص باهل القران ، و هو علم اولياء الله خاصة تن دون من سواهم ، لان اولياء الله هم المصطفون الاخيار ، الذين اخلصوا بخالصة ذكر الدار .

فنريد ان نلوح من هذا العلم طرفاً في هذا الكتاب الذي سميناه مفاتيح الغيب على سبيل اشارات و تنبيهات و امثال مضروبة ، فان الاخبار عن حقيقتها يدق عن البيان ، و يبعد عن التصور بالافكار والتخيل بالافهام، الا بنفس زكية و ارواح ظاهرة و قلوب واعية و اذان سامعة ، بعد ان يتذكر وا علم النفس و معرفة الروح و ماهيتها و مقاماتها و تصاريف احوالها ومواطنها و مطاويها و مظاهرها و مكونها و بروزها ، اذكان معرفة امر المعاد و حقيقة امر الاخرة بعد معرفة النفس والروح ، و ان قوماً من الاسلاميين يتعاطون العلوم والكلام و المنطق و الجدل ، و ينكرون امر النفس و وجودها ضميراً و اعتقاداً ، و ان اقروا لساناً و تقليداً لبعض سلفهم ، و يجهلون حقيقة الروح و تصاريف احوالها ، و كذا يجهلون معرفة حقائق الاشياء الروحانية ، و و تصاريف احوالها ، و كذا يجهلون معرفة حقائق الاشياء الروحانية ، و و خاصة معرفة البعث و حقيقة القيامة والنشر بعدالموت والحساب والجزاء و خاصة معرفة البعث و حقيقة القيامة والنشر بعدالموت والحساب والجزاء والثواب للمحسنين والعقاب للمسيئين ، لان هذه هي الامور التي اذا تحقق والتعنا بمعرفتها فربما يتمني لقاء الله و يتزود للمعاد و يسارع في الخيرات و يتجنب عن الشرور ، و هذه صفة اولياء الله و عباده الصالحين كما وصفهم و يتجنب عن الشرور ، و هذه صفة اولياء الله و عباده الصالحين كما وصفهم و يتجنب عن الشرور ، و هذه صفة اولياء الله و عباده الصالحين كما وصفهم

٢٤ لفظخاصه فاقد في النسختين (ل م)

الله تعالى بها في كتابه غيرمرة .

ثم ان من شك في امر المعاد او انكر بعث هذه النفوس والاجساد ، و القيامة والحشر والنشر والوقوف والحساب ، و وضع موازين للحسنات و السيئات ، فذلك لشكوك في نفوسهم و حيرة في قلوبهم ، والعلة في ذلك عدم طلبهم اولاحقيقة جوهر النفس و كيفية كونها مع هذا الجسد البالي في التراب ، ولم ربطت به وقتاً ما ، ولم يفارقه وقتا اخر ، و ما معنى الموت الطبيعي و حقيقته ، وما معنى بقاء النفس وقيامتها ، و من أين مبدؤها والي اين معادها ، ولهذه المباحث علم غامض و سر لطيف ليس اليها طريق للمبتدئين في العلوم الحكمية القرانية الا التسليم والايمان بالغيب كايمان الاكمه بالالوان ، والاذعان للمخبرين الصادقين عن الله والذين اخذوا هذا العلم عن الملائكة وحياً او الهاماً ، واما الذين لايرضون ان يأخذوا هذا العلم الشريف تسليماً و تصديقاً ، بل يريدون براهين عقلية و حججاً حكمية ، واخلاق طاهرة ، و مع ذلك يكونون ممن قد ارتاضت نفوسهم بالرياضات واخلاق طاهرة ، و مع ذلك يكونون ممن قد ارتاضت نفوسهم بالرياضات مع همة علية و نفس ابية و تكرار و تذكار اناء الليل واطراف النهار .

## فصل فىنتالج الاعراض عنمعرفة المعاد

اعنى معرفة النفس و ما بعدها ، و هى الظلمة والضنك وضيق الصدر وعمى القلب والصم والبكم والحرمان ، و ذلك لان قوام النشأة الاخرة للارواح ، و حياتها و بقائها و دوامها انما هو بالعلم والمعرفة ، فمن لامعرفة له لاقوام لروحه ولاحياة لقلبه ، ان الدار الاخرة لهى الحيوان لو كانوا يعلمون لا فبقدر نور المعرفة والايمان يكون قوة حياة الانسان في المعاد ، يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين ايديهم و بايمانهم لا و من لانور له

٢٥ اى الضيق والضعف

فى الاخرة لاعيشله ، و من اعرض عن ذكرى فان له معيشة ضنكا و نحشره يوم القيامة اعمى <sup>۲۸</sup> قال رب لم حشر تنى اعمى وقد كنت بصيراً ، قال كذلك اتتك اياتنا فنيستها و كذلك اليوم تنسى <sup>۲۹</sup> و انما يحشر المعرض عن ذكر الله الناسى لمعرفته أعمى و اصم ، لان بصر الاخرة وسمعها ليس بهذه الالات الداثرة البائرة <sup>۳</sup> بل بنور البصيرة و قوة العرفان و صفاء الايمان ، و اى شقاوة اشد على الانسان من ان يكون منسياً عندالله ، والنسيان عده يستلزم العدم و يساوق <sup>۳</sup> الهلاك، لان مبدأ صدور كل شىء منه تعالى علمه تعالى ، بل الصدور منه عين المعلومية له و المذكورية عنده ، كما حقق فى مباحث العلم، و ثبت عنداله حققين القائلين باتحاد العقل والمعقول ما يوجب ذلك .

واعلم ان للعمى مراتب، اعنى عمى القلب عن ادراك مدر كات الاخرة لاعمى الجسد، فانها لاتعمى الإبصار ولكن تعمى القلوب التى فى الصدور المراتب هى مثل الغشاوة، فأغشيناهم فهم لايبصرون والختم، ختمالله على قلوبهم والطبع، بل طبعالله عليها والرين، كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون و هذه غاية مراتب العمى المؤدية الى الحجاب الاكبر، كلا انهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون و اعظم الافات الموجة لاعراض الخلق عن طريق الاخرة و طلب معرفتها، هو حسبانهم اهل الظاهر و علماء الدنيا، الراغبين فى المناصب و طلب اللذات والاخلاد الى الارض و اتباع الشهوات، هداة الخلق و رؤساء الدين و علماء المذهب و اهل الاجتهاد والساعين فى تحصيل الاخرة، و هذا اعظم فتنة فى الدين، واشد حجاب وسد فى سبيل المؤمنين و قاناالله شرهم و ضرهم.

و هذا بعينه مثل ان يظن بالجاهل المريض طبيباً حاذقاً ، والسارق القاطع للطريق أمينا عادلاً ، و ان تطع اكثر من في الارض يضلوك عن

١٢٤ مله ٢٨

٠٣٠ البائرة: اي الفاسدة

٣٢ حج ٢٤

۳۶ بقره ۷

٣٦ وطففين ١٤

٢٩ ـ طه ١٢٥ و ١٢٦

۳۱ یساوق: تساوق ای تتابع

۳۳ یس ۹

٣٥ نساء ١٥٥

۳۷ مطففین ۱۵

سبيلالله ان يتبعون الا الظن و ان هم الا يخرصون "فلم يزدك متابعتهم والاقتداء بسيرتهم الاعياً و ضلالا و جهلا و وبالا ، لانهم يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن الاخرة هم غافلون "فعليك ان تعتصم في سبيل الطلب للقاء الاخرة بحبل الله المتين والعروة الوتقى و هوالقران ، وكفى بربك هاديا و نصيرا ' و و تتمسك بكلمات الله التامات ، و هى حجج الله في ارضه و سمائه ، و تمت كلمة ربك صدقا وعدلا لا مبدل لكلماته ' .

# المشهد الثالث فىالاشارة الى الانتقال منالفطرة الاولى والعود اليها، والى التقابل بين مراتب البداية و مراتب النهاية

اعلم ان المبدأ هي الفطرة الاولى والمعاد هوالعود اليها ، فالاشارة الى الابتداء: فطرة الله التي فطرالناس عليها لاتبديل لخلقالله : كانالله ولم يكن معه شيء ، وقد خلقتك من قبل ولم تكشيئا " فهذا خروج من العدم الاصلى الى الوجود الكونى الحدوثي ، والاشارة الى الانتهاء: كل من عليها فان و يبقى وجه ربك ذوالجلال والاكرام أن كل شيء هالك الا وجهه و هذا خروج من هذا الوجود الخاص الى العدم الفطرى ، والبدو والرجوع لما كانا متقابلين و متحاذيين كما قال تعالى : كما بدأنا اول خلق نعيده أن و قال : ولقد جئتمونا فرادى كما خلقناكم اول مرة أن فمن اجل ذلك يتضح على اللبيب المتفطن ان بحكم المبدأ كان ينبغى ان يسأل الرب و يجيب الخلق : الست بربكم قالوا بلى أن و بحكم المعاد ان يسأل الرب و يجيب هو تعالى عن نفسه : لمن الملك اليوملة الواحد القهار أن فالعدم و يجيب هو تعالى عن نفسه : لمن الملك اليوملة الواحد القهار أن فالعدم و يجيب هو تعالى عن نفسه : لمن الملك اليوملة الواحد القهار أن فيما الخاص الاول للانسان هوالجنة التي كان فيها ابونا ادم و امنا حواء ، اسكن

| ۲ <del>۳۹</del> روم ۷ | ۲۸س انعام ۱۱۹     |
|-----------------------|-------------------|
| ٤١ انعام ١١٥          | ۰۶۔ فرقان ۳۱      |
| ٣٤ مريم ٩             | ۲۶ ـ روم ۳۰       |
| ٥٤ قصص ٨٨             | <b>۲۷ رحمن</b> ۲۷ |
| ۶۷ انعام ۶۶           | ۶۶۔ انبیاء ۲۰۶    |
| ۶۹۔ غافر ۱۳           | ۶۸ـــ اعراف ۱۷۲   |

انت و زوجك الجنة فالوجود بعد العدم هو الهبوط منها الى الدنيا ، اهبطوا منها جميعاً والعدم الثانى من هذا الوجود هو الفناء فى التوحيد و هى جنة الموحدين ، ارجعى الى ربك راضية مرضية فادخلى فى عبادى وادخلى جنتى ٥٠٠.

المجىء الى الدنيا هو النزول من الكمال الى النقص ، والسقوط من الفطرة الأولى ، ولامحالة صدور الخلق من الخالق ليس الاعلى هذا الطريق ، و الذهاب من الدنيا الى الجنة هو التوجه من النقص الى الكمال، والعود الى الفطرة الاصلية ، ولامحالة رجوع الخلائق الى الخالق ليس الاعلى هذا الطريق ، الله يبدؤ الخلق ثم يعيده ثم اليه ترجعون فالاول هو النزول والهبوط ، والاخر هو العروج والصعود ، الاول هو افول النور ، والاخر هو طلوعه .

فقد طلعت الشمس من مغربها ، والله نورالسموات والارض أن فالعبارة من الأول ليلةالقدر، و من الآخر يومالقيامة ، تنزل الملائكة والروح فيها باذن ربهم من كل امر و في يوم القيامة تعرج الملائكة والروح اليه في يوم كان مقداره خمسين الف سنة أن .

و هاهنا سر لطیف ، و هو ان موسی علیه السلام لما کان من اهل المبدأ و صاحب التنزیل کان من جانب الغرب ، و هو موضع افول النور ، و ما کنت بجانب الغربی اذ قضینا الی موسی الامر  $^{\circ}$  و سار باهال  $^{\wedge}$  و ان عیسی علیه السلام لما کان من اهل المعاد و صاحب التأویل کان مکانه فی جانب الشرق ، و هو موضع طلوع النور ، واذ کر فی الکتاب مریم اذا نتبذت من اهلها مکانا شرقیاً  $^{\circ}$  ، و انه لعلم للساعة فلا تمترن بها  $^{\circ}$  و ان نبینا محمد صلی الله علیه واله لما کان جامع النشأتین و البرزخ المتوسط بین الجانبین،

| ٠٥- بقره ٣٥     | ٥١ بتره ٣٨         |
|-----------------|--------------------|
| ٥٢ فجر ٢٨ ــ ٣٠ | 00- روم ۱۱         |
| ٤٥ ـ نور ٣٥     | <b>٥٥</b> ــ قدر ٤ |
| ٥٦ معارج ٤      | ٥٧ قصص ٤٣          |
| ٥٨ ـ قصص ٢٩     | ٥٩ مريم ١٦         |
| 44.621 4.       |                    |

اما كونه جامعاً لهما ، لان له منزلة في المبدأ لقوله صلى الله عليه و اله: كنت نبياً و ادم بين الماء والطين ، وقد قيل: لكل شيء جوهر و جوهر الخلق محمد صلى الله عليه واله ، وله مرتبة في المعاد، اذ هو شفيع يوم الحشر، لقوله: ادخرت شفاعتي لاهل الكبائر، وصاحب لواء المحمد يومئذ، لقوله: واحمده بمحامد لا اذكرها الان ، و صاحب المقام المحمود ، ليبعثك ربك مقاماً محموداً و اما كونه متوسطا فلان قبلة موسى عليه السلام الى الغرب من وسط العالم ، و قبلة عيسى عليه السلام الى الشرق منه ، و قبلة نبينا صلى الله عليه واله ما بينهما على خط الاستواء ، و هو مع ذلك مبرأ منهما ، لقول ه : لاشرقية ولاغربية النفي ذلك لايات لقوم يتفكرون " .

# المشهد الرابع فىالاشارة الى عالم الدنيا وعالم الاخرة، و ذكر منازل الناس فيهما

قد سبق القول في ان لله تعالى عالمين: عالم الدنيا و عالم الاخرة، و نشأتين: الغيب والشهادة والملك والملكوت والخلق والامر، و ان الناس لما كان في مبدأ تكونهم مخلوقون عن مواد العالم الاسفل الارضى، و لهم الارتقاء بحسب الفطرة الاولى الى جوارالله تعالى، فالله سبحانه برحمته و عنايته خلق الانبياء و بعثهم ليكونوا هداة الخلق الى معادهم، و قوادهم في السفر اليه، و سايقوهم الى منازلهم كرؤساء القوافل، و انزل الكتب ليعلمهم و يبين لهم كيفية السفر والارتحال، و اخذ الزاد والراحلة، و تعريف الاحوال عند الوصول الى المنازل في الاخرة، و هي المعبر عنها بالنبأ العظيم في قوله تعالى: عم يتسائلون عن النبأ العظيم الذي هم فيه مختلفون المخلق ماداموا في الدنيا ولم يصلوا الى المعاد الحقيقي، فهم في الظلمات والبرازخ.

والناس على حالات متفاوتة مختلفة، فمنهم نائمون: الناس نيام فاذا ماتوا انتبهوا، الدنيا مثل منام والعيش فيها كاحتلام، و منهم موتى: لقوله:

۲۱ ــ اسراء ۲۹

۳۲ نور ۳۵ ۲۶ نا ۸، ۲

۲۳ رعد ۳

#### تنبيه

و اعلم ان سر القيامة من الاسرار العظيمة التي لم يجوز للانبياء كشفها، لانهم كانوا اصحاب الشريعة ، و إهل القيامة هم الأولياء من حيث ولايتهم و قربهم منالله ، و عنده علم الساعة للمانك عن الساعة ايان مرسيها فيم انت منذ كريها الي ربك منتهاها انما انت منذر من يخشيها للان يوم القيامة يوم الجزاء بلا عمل ، والثواب بلانصيب ، والشريعة يوم العمل بلا شواب والتعب بلا جزاء ، والانبياء عليهم السلام يكونون شهداء على الناس و يكون الرسول شهيداً عليهم ، لقوله تعالى : فكيف اذاجئنا من كل امة بشهيد و جئنابك على هؤلاء شهيدا لا والحاكم غير الشهود، وجيىء بالنبيين والشهداء وقضى بينهم بالحق لله و بوجه اخر ، الشريعة هي الطريق و المشرع العام ، والقيامة هي الغاية والمقصد ، فصاحب الشريعة من حيث كونه كذلك يقول: ما ادرى ما يفعل بي ولا بكم ٤٠٠٠ .

| 77 فاطر ۲۲   | 70 نحل ۲۱          |
|--------------|--------------------|
| ۲۸ د نساء ۲۸ | ٧٧ ــ محمد ٢٣      |
| ۷۰۔ زخرف ۸۵  | ۲۹ اسراء ۷۲        |
| ۷۲ نساء ۶۱   | ٧١_ نازعات ٤١ _ ٤٥ |
| ع٧٤ احقاف ٩  | ۷۳ زمر ۹۹          |

#### المشهد الخامس فىالاشادة الى علم الساعة و مجيئها ومعنى قوله تعالى: و ما امرالساعة الاكلمح البصر او هو اقربه ومعنى يومالقيامة

سميت الساعة ساعة ، لانها تسعى اليها لابقطع المسافات ، بل بحركة جبلية و توجه غريزى بقطع الانفاس الى الله ، فمن مات وصلت اليه ساعة ، و قامت قيامته ، و هكذا الى يومالساعة العظمى والطامة الكبرى ، التى لساعات الانفاس كالسنة لمجموع الايام التى بعينها فيها اختلاف الفصول ، فامر الساعة و شأنها فى العالم اقرب من لمح البصر، فان ثبوتها عين وصولها، و نفوذ احكامها فى المحكوم عليهم ، و نفوذ الحكم عين تمامه و عين عمارة الدارين ، فريق فى الجنة و فريق فى السعير ٢٠٠.

قال بعضالعرفاء: والحق الذي لاشك فيه ان علم الساعة مردود الى الله، كما قال: اليه يرد علم الساعة و ليس للمحجوبين ان يؤمنوا بشيء من اسرارها و احوالها الا ايمان الاكمه بالالوان من طريق الغيب، كما قال تعالى: يؤمنون بالغيب و كما ان مدر كات البصر اسرار على حاسة الشم، والاوليات العقلية اسرار على الحواس، فكذلك مدر كات الطور الاخرة اسرار على العقل البشرى، و امور الساعة كلها اسرار على العلم التميزى ولايتصور ان يحيط بها احد مادام في الدنيا ولم يتخلص عن اسرا الوهم تغليظ الخيال.

وقول الكفار متى هذا الوعد ان كنتم صادقين مسؤال عما يستحيل البحواب عنه على موجبه و مقتضاه ، فان امر الساعة اذا كان كلمح البصر او هو اقرب أم و متى كان سؤالاعن زمان الحركات الزمانية ، استحال جواب السائل عنه ، وهو كقول القائل اذا وصفنا له المبصرات والالوان ، كيفيشم او كيف يسمع هذه الملونات ؟ والجواب الحق من ذلك ان يقال لهم : العلم

۷۷ نحل ۷۷ موری ۷

۷۷ فصلت ۶۷ بقره ۳

۷۹\_ التمییزی (ن م) ۸۰ یس ۶۸

۸۱ نحل ۷۷

بذلك عندالبصر، وكذلك الجواب الحق مع الكفار اذ قالوا متى هذا الوعد، ان يقال لهم: العلم بذلك عندالله، فمن رجع الى الله عز وجل وحشر اليه وكان عنده، فلابد حينتذ ان يعرف علم الساعة بالضرورة ، لانه عنده ، و عنده علم الساعة ٢٨ فلاتمتر ن بها٣٨.

واعلم ان القيامة من داخل حجب السموات والارض ، ومنزلتها من تلك الحجب منزلة الجنين من رحم امه ، ولذلك لايقوم الساعة الااذا زلزلت الارض زلزالها <sup>۸۶</sup> و انشقت السماء وانتثرت الكواكب وكورت الشمس ودكت الجبال دكة واحدة ، و بعش ما في القبور و حصل ما في الصدور <sup>۸۰</sup>.

وبالجملة يتبدل الارض غير الارض، فمادام السالك خارج حجب السموات والارض، فلا يقوم له الساعة، و انما كانت القيامة داخل هذه الحجب، و عنده علم الساعة المقوله صلى الله عليه و اله: لا يقوم الساعة و على وجه الارض من يقول الله الله، معناه: ان الرجل مادام خارج الحجب، فالقيامة سر على علمه، فاذا قطعت تلك الحجب و تبجح في حضرة العندية، صار سر القيامة علانية عنده، و لذلك لم يجز ان يرى الله و امور القيامة احداً، لا نبى ولا وصى مادام في الدنيا، و ان نبينا محمداً صلى الله عليه و اله: انما كانت القيامة عنده علانية حين قطع حجب السموات والارض و نفذ من اقطارها، فلما رجع الى مستقره من خارج الحجب، كان ذلك العلم عنده سرا كماكان قبل ذلك، و انما كان علانية له من وراء الحجب.

وعلى الجمله فالسر سر ابداً حيث هو سر، والعلانية علانية ابداً من حيث هي علانية، كما اشير اليه بقوله: يسألونك عن الساعة ايان مرسيها، فيمانت من ذكريها ٨٧٠.

#### المشهد السادس في تحقيق القيامة والبعث

القيامة قيامتان : الصغرى و هي معلومة ، من مات فقد قامت قيامته،

| ۸۳ زخرف ۲۱          | ۸۷۔ زخرف ۸۵ |
|---------------------|-------------|
| ۸۰_ عادیات ۹ و ۱۰   | ۸۵ـ زلزال ۱ |
| ۸۷ ــ نزعات ۶۲ و ۲۳ | ۸۵۔ زخرف ۸۵ |

والكبرى و لها ميعاد عندالله، و كلما في القيامة الكبرى له نظير في الصغرى، و مفتاح العلم بيوم القيامة و معاد الخلائق هـ و معرفة النفس و مـراتبها، والموت كالولادة، فقس الاخرة بالاولى ، ما خلقكم و لابعثكم الاكنفس واحدة أو من اراد ان يعرف معنى القيامة الكبرى، و ظهور الحق بالوحدة التامة، و عودالروح الاعظم و مظاهره اليه، و فناء الكل عنده حتى الافلاك والاملاك والارواح والنفوس، كما قال تعالى: فصعق من في السموات و من في الارض الا من شاء الله أم فليتأمل في الاصول التي سبق منا ذكره، من توجه كل سافل الى عال، و رجوع كل شيء الي اصله، و من اثبات الغايات الذاتية للاشياء الطبيعية، و من نظر في الانقلابات الواقعة في اطوار الخلقة الانسانية، و يتحقق بمعنى قوله سبحانه: يا ايها الانسان انك كادح الى ربك كدحاً فملاقيه أو برهانا و كشفاً لاسماعا و تقليداً ، لم يشكل عليه التصديق بالقيامة الكبرى ، كما قال تعالى : ولله ميراث السموات والارض اله .

و من تنور قلبه باليقين يشاهد تبدل اجزاء العالم و اعيانها و طبايعها في كل لحظة ، فالكل متبدلة و تعيناتها متزايلة ، و من شاهد حشر جميع القوى الانسانية مع تباينها و اختلاف مواضعها في البدن الى ذات واحدة بسيطة روحانية ، و رجوعها اليها واضمحلالها فيها ، هان عليه التصديق برجوع الكل الى الله الواحد القهار.

و اعلم ان للروح الانساني نشات كثيرة بعضها قبل الموت و بعضها بعدالموت ، ولها منازل و درجات متنوعة و مقامات مختلفة ، و اسم الاخرة يطلق على الاحوال والمقامات التي لها بعد انقطاعها عن العلاقة الجسداني الى ابدالاباد ، و جمبيع الشرائع و الاديان المنزلة متفقة على بقاء الروح بعدالموت .

فى الحديث عن النبى صلى الله عليه واله انكم خلقتم للابد ٩٢ انما تنقلون من دار الى دار ، و ورد ايضاً : ان التراب لايأكل محل الايمان والمعرفة ،

۸۹ زمر ۸۸

۸۸ لقمان ۲۸ ۹۰ انشقاق ۲

۹۱ - آلعمران ۱۸۰

٩٢ و في الجوامع: للبقاء

و ان ارواح الشهداء في حواصل طير خضر، لها قناديل معلقة تحت العرش يسرح في الجنة حيث شاءت، ثم تأوى الى تلك القناديل، و مع ان الروح جوهر واحد، لكنها متقلبة الأحوال في جوهريته، متعددة النشآت في ذاته، كما اشار اليه بعض اكابر العرفاء في نظمه حيث قال٩٣:

السروح واحسدة و النشأ مختلف

فى صورة الجسم هذا الأمر فاعتبروا فى الجسم كان اختلاف النشوفاعتمدوا على الذى قلته فى ذاك وادكروا هذا هو العلم لاربب بداخله والشمس تعرف ما قلناه والقمر

## كشف تفصيلي

لما علمت اجمالا ان الروح واحدة والنشات مختلفة فاعلم: ان لها بعد النشات السابقة المبتدأة من نشأة العهد القديم في قوله: الست بربكم قالوا بلي <sup>94</sup> المنتهية الى هذه النشأة الحسية المعروفة للكل المسماة بالدنيا ، نشات و مواطن كثيرة لاحقة ، بعضها يختص السعداء ، و بعضها مشتركة بين السعداء والاشقياء ، كلها بعدالدنيا .

فاول هذه النشات نشأة البرزخ والقبر، و من ورائه برزخ الى يـوم يبعثون و فيها عجائب لايعد ولا يحصى ، و من عجائبها تجسم الاعمال و تشخص النيات والاخلاق ، يوم تجدكل نفس ما عملت من خير محضراً ، وما عملت من سوء تودلو ان بينها و بينه امداً بعيدا و يحشر الناس يوم القيامة على نياتهم ، و من عجائبة ان باطن الانسان يصير ظاهره و ظاهره يصير باطنه:

۹۳ و هو شیخ الاکبر محی الدین الاعرابی قدس سره فی کتابه المسمی بالفتوحات المکیة. ٥٤ اعراف ۱۷۲

۹۹ آلعمران ۳۰

گر ز علم او برون علم دارد

زیرپوشی ز جهل هم دارد

آنچه امروز زیرپوش بود

آن زبر پوش حشر خواهد بود

يوم لاينفع مال ولابنون الامن اتى الله بقلب سليم ٩٥ و تفاصيل أحكام هذه النشأة طويلة ، و صاحب الفطنة يستفيد منها انموذجاً من احوال المنامات و علم التعبير ، الله يتوفى الانفس حين موتها و التى لم تمت في منامها ٩٨ .

والثانية نشأة الحشر، و نسبتها الى الأولى نسبة التمام الى النقص، و نسبة القوة الى الضعف، و هذه النشأة في صورة النشأة العنصرية حذو القذة بالقذة ، وقد اخبر عنها تعالى بقوله: اولم يرالانسان انا خلقناه من نطفة فاذا هو خصيم مبين، و ضرب لنا مثلا و نسى خلقه، قال من يحيى العظام و هي رميم، قل يحييها الذي انشأها اول مرة و هو بكل خلق عليم و في احكام هذه النشأة و احوالها عجائب لاتعد ولا تحصى والعقل الغير المنور بنور الولاية والنبوة يعجز عن ادراك اكثرها، ولا يمكن ادراكها الإبنور التقليد الايماني، او بنور الكشف العياني، وابعد الطوائف عن ادراك احوالها الجسمانية هم اصحاب البحوث والافكار النظرية كالمتكلمين و المتفلسفين، قال تعالى: فانما هي زجرة واحدة فاذاهم بالساهرة تا والساهرة وانشقت السماء فهي يومئذ ويومها يومالواقعة، فيومئذ وقعت الواقعة في ومئذ واهية الساهرة واهية السماء فهي يومئذ واهية الساهرة واهية السماء فهي يومئذ واهية في ومئذ واهية السماء فهي يومئذ واهية السماء ويومها يومؤله المحرب السماء ويومها يومؤله المحرب المحرب

و من عجائب هذا اليوم ان مقداره بالنسبة الى طائفة خمسين الف سنة، و بالنسبة الى طائفة خمسين الف سنة، و بالنسبة الى طائفة اخرى لمحة واحدة ، و حكاية الجوهرى فى هذا الباب نافعة جداً ، و فى الازمنة والامكنة و تفاوتها طولا و قصراً بحسب تفاوت النشات كثافة و لطافة ، اسرار عجيبة لايليق ايرادها فى هذا المقام .

و لبعض المحققين من اكابر عرفاء الشيراز رسالة شريفة في اسرار

۹۸ زمر ۲۶

۹۷ــ شعراء ۸۹

۱۰۰ و ۱۶ و ۱۳

٩٩\_ يس ٧٧ \_ ٩٩

١٦ حاقه ١٦

۱۰۱ حاقه ۱۰

الزمان والمكان، يسمى غاية الامكان في دراية الزمان والمكان ، و هي درة يتيمة في بابها، و نحن ذكرناها في تفسير نا لسورة الواقعة تحقيق قوله تعالى: قل ان الاولين والاخرين لمجموعون الى ميقات يوم معلوم ٢٠٠ و لفظ القيامة ايضاً مشترك الدلالة عند اهل البصائر، فيطلق على هذا اليوم المعين و يسمى بالقيامة الكبرى، و يطلق على يوم الموت الطبيعى الشخصى ويقال له: القيامة الصغرى، لقوله صلى الله عليه واله: من مات فقد قامت قيامته، و يطلق على فناء الكل بالمحو و الطمس في الله سبحانه و يقال له: القيامة العظمى، حيث لايبقى احد الا الحي القيوم لقوله تعالى: لمن الملك اليوم لله الواحد القهار أنه و يسمى بالطامة الكبرى و فيه يقع الصعق الكلى، لقوله: فنفخ في الصور فصعق من في السموات و من في الارض و ذلك لظهور الحق بالوحدة الذاتية عند وصول الاشياء الى غاياتها الحقيقية، و انقضاء الرمنة دول الاسماء وانتهاء احكا مسلطنتها.

و جاء في الخبر الصحيح: ان الحق سبحانه يميت جميع الموجودات حتى الملائكة و ملك الموت ايضاً ، ثم يعيدها للفصل والقضاء بينهم ، فينزل كل منزلة من الجنة ، ولا تظنن ان تلك الاماتة الواردة في هذا الخبر من باب الاعدام والافساد ، بل من باب الايجاد والتكميل ، فان الانتقال من نشأة الى نشأة اخرى فوقها هذا شأنه ، لانه موت بالقياس الى النشأة الاولى ، حياة بالنسبة الى الاخرى ، و هذه القيامة العظمى هي غيرما يقع للسالكين العارفين من الكمل و الافراد معجلا ، الذين قدقامت قيامتهم و فنوا في الحق و هم بعد في حياتهم الطبيعية الدنياوية صورة ، فيتجلى الحق لهم تجلياً ذاتيا ف اندك جبل هويتهم ، كما قال سبحانه : فلما تجلى ربه للجبل جعله دكا و خر موسى صعقاً ١٠٠ و نسبة هذا الصعق الى الصعق الكلى

<sup>\*</sup> ــ لا يخفى عليكم قد اشتهر ان كتاب غاية المكان فى دراية الزمان من مصنفات العارف الصمدانى عبدالله بن محمد الميانجى الهمدانى المشتهر بعين القضاة ، و الحق انه من مصنفات تاج الدين محمد الاشنوى من اكابر المأة السابعة و ان كتاب غاية الامكان فى دراية الزمان بعينه كتاب غاية المكان فى دراية الزمان ، والعلم عندالله .

۱۶۶ے غافر ۱۳

۱۰۳\_واقعه ۰۰

المسمى بالقيامة العظمى ، كنسبة القيامة الصغرى الى القيامة الكبرى ، فافهم. وهذه كلها غير العلمى الذى قد يقع للعلماء الذين ليسوا من ارباب الكشف الحالى ، لبقائهم عينا و صفة ، فان بين من تصور الحلاوة و بين من يذوقها فرقانا عظيما ، وهذا الفناء الذى للسالك على ضربين : احدهما ان يزول عنه التعين الذاتى والاسمائى ، ليرجع وجوده الى وجود الحق بارتفاع وجوده المقيد، والاخران يتبدل صفاته البشرية بالصفات الالهية دون الذات، فكلما ارتفعت صفة من صفاتها قامت صفة الهية مقامها ، فيكون الحق فى سمعه و بصره كما نطق به الحديث ، والاول اعلى ، و كل منهما قد يكون معجلا و قد يكون مؤجلا ، و هو الساعة الموعودة فى السنة الانبياء عليهم السلام كما اشرنا اليه .

و بعد نشأة الحصر للسعداء نشأتان اخرتان : و للاشقياء نشأة اخرى واحدة هي نشأة الجحيم والنار ، و ذلك لان السعداء قسمان : احدهما من المقربين وهم المجردون عن الاجسام الطبيعية و الاخروية والابدان الحسية والمثالية ، فيحشرون الى العالم الاعلى العقلى ، و نعيمهم جنات المعارف ، اذ في عالم العقل جميع صور ما في الجنان على وجه اعلى و اشرف ، اذ لكل نوع مثال عقلى هناك في غاية الشرف ، و هم العليون ، و قد ورد : اكثر اهل الجنة البله ، و عليون لذوى الالباب ، والثاني من اصحاب اليمين ، وجناتهم جنات الاعمال يتنعمون فيها بحسب مواريث اعمالهم و شهوات نفوسهم ، لقوله تعالى : فيها ما تشتهيه الانفس و تلذ الاعين ۱٬۰۰ و قوله : فيها ما تشتهي انفسكم و لكم فيها ما تدعون ۱٬۰۰ (و هم في ما اشتهت انفسهم خالدون) ۱۰۰ و قوله : فلا تعلم نفس ما اخفى لهم من قرة اعين جزاء بما كانوا يعملون ۱٬۰۰ و اما الاشقياء والكفار فلهم بعد نشأة الحشر نشأة واحدة ، و كلهم في العذاب مشتر كون ، و تلك النشأة هي نشأة الجحيم يتقلبون فيها بانواع العذاب، كما قلل : كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب ۱٬۰۰ اعيذ

۱۰۷ ـ زخرف ۷۱ فصلت ۳۱

۱۰۹ انبیاء ۱۰۲ (فی بعض النسخ) ۱۰۲ سجده ۱۷

۱۱۱\_ نساء ٥٦

بالله نفسي من وخامة احوالهم و سوء اهوالهم.

# المشهد السابع في معنى متى و اين بالنسبة الى قيام الساعة

اعلم ان اهل الحجاب و اصحاب الظن والارتياب يزعمون يوم القيامة بعيداً عن الانسان بحسب الزمان، و ما اظن الساعة قائمة ١١٠ و بحسب المكان، ويقذفون بالغيب من مكان بعيد ١١٠ واما اهل العلم واليقين فيرونه قريبا بحسب الزمان، اقتربت الساعة ١١٠ حاضراً بحسب المكان، و اخذوا من مكان قريب ١١٠ انهم يرونه بعيداً و نراه قريبا و كان نبينا صلى الله عليه واله : يشاهد خازن الجنة و يتناول من ثمارها و فواكهها ، و لم يحكم بكون حارثه مؤمناً حقاً ما لم يكن مشاهداً للاخرة و احوال اهل الجنة و اهل النار، اذ قال له : كيف اصبحت ؟ قال : اصبحت مؤمناً حقا . فقال عليه السلام : لكلحق حقيقة ، فما حقيقة ايمانك ؟ قال : رأيت اهل الجنة يتزاورون ، الحديث .

و اعلم ان الدنيا كون ناقص، و ما فى الدنيا امور ضعيفة الوجود متعلقة الذوات بغيرها، ولنقص تكونها و ضعف وجودها و تغيرها من حال الى حال يحتاج كالاطفال الضعفاء الى مهد كالمكان و داية كالزمان، و كل من الزمان والمكان فى غاية الضعف والنقص، فوجود كل جزء من المكان يقتضى عدم غيره، و حضور كل جزء من الزمان يستدعى غيبة ماسواه، و اما الاخرة فهى كون تام مستقل، والوجودات الاخروية قوية الوجود، مبرأة عن القوة والاستعداد، و معراة عن التفاسد والتضاد، فليس لمكانها و زمانها تجدد و انقضاء، و لا احتجاب و انتهاء، بل هذان مسلوبان هناك، لكن اذا ريدان يخبر عنها للمحبوسين في سجن الزمان والمكان، لايمكن ذلك الابامثلة وهو ما يسميه الجمهور اناً، فيقال: و ما امر الساعة الاكلمح البصر او هو

۱۱۳\_. سبا ۵۳

۱۱۲ کھف ۳۹

١١٥ سبا ٥١

۱۱۶ قمر ۱

اقرب ۱۱۷ و اذا اشير الى مكانها واجيب عن اينها يعبر عنه باوسع مكان ، لان المكان شأنه السعة والحيطة ، فيقال : جنة عرضها السموات والارض ۱۱۸ وامر الابداع كامر الاعادة غير زماني ، و ما امرنا الا واحدة كلمح بالبصر ۱۱۹ وظهر من هذا الوجه ايضا التشابه بين المبدأ والمعاد .

## المشهد الثامن فی تحقیق عذاب القبر و ثوابه و البعث

قال بعض اهل الكشف والشهود، كل من شاهد بنور البصيرة باطنه فى الدنيا لراه مشحونا باصناف السباع و انواع الموذيات، مثل الغضب و الشهوة والحقد والحسد و الكبر والعجب والرياء و غيرها و هى التى لاتزال تفترسه و تنهشه ان ينهى عنها بلحظة، الا ان اكثر الناس محجوب العين عن مشاهدتها، فاذا انكشف الغطاء بالموت و وضع فى قبره عاينتها، و هلى محدقة عليه، وقد تمثلت بصورها و اشكالها الموافقة لمعانيها، فيرى بعينه العقارب والحيات قداحدقت، و انماهى ملكاته و صفاته الحاضرة الان، و قد انكشفت له صورها الطبيعية، فان لكل معنى صورة تناسبه، و لكل حقيقة مثالا يحاكيه، فهذا عذاب القبر.

وقدمر تحقيق ان هذه الصورة حسية عينية لاانها وهمية محضة، وان كان سعيداً تمثل له ما يناسب اخلاقه الحسنة و ملكاته المرضية ، وقد اشرا الى تحقيق معنى القبر و عذابه حسبما ذكره بعض العلماء ١٠٠ ناقلا من بعض الاقدمين، من: ان نفس الانسان اذا تجردت عن غبار البدن ليس يصبحها شيء من الهيئات الطبيعية البدنية ، وهي عند الموت عارفة ١٢١ بمفارقة البدن و عن دار الدنيا ، مدركة ذا تها ١٢٠ بقوتها الوهمية عين الانسان المقبور الذي مات

۱۱۸ - آلعمران ۱۳۳

۱۱۷ ـ نحل ۲۷

۱۱۹ ـ قمر ۵۰

<sup>•</sup>١٢٠ وهو حجة الاسلام الامام محمدالغزالي في كتابه المسمى : المضنون به على غير اهله.

١٢١ عالمة بمفارقتها عن البدن (المضنون)

١٢٢ متوهمة نفسها (المضنون)

على صورته ، كما كان في الرؤيا تشاهد نفسها على صورتها التي كانت في الدنيا بعينها ، و تشاهد الامور مشاهدة عيان بحسها الباطني ، فيرى بدنها مقبوراً ، و تشاهد الالام الواصلة اليها على سبيل العقوبات الحسية على ما وردت به الشرايع الحقة ، و هو ١٣٣ عذاب القبر ، وان كانت سعيدة فيتخيل ذاتها و صور اعمالها و نتائج ملكاتها و سائر المواعيد النبوية على وفق ما كانت يعتقدها او فوقها ، من الجنات و الحدائق و الانهار و الغلمان والحورالعين والكأس من المعين ، فهذا ثواب القبر ، ولذلك قال النبي صلى الشاعية واله : القبر اما روضة من رياض الجنة اوحفرة من حفر النيران ، فالقبر الحقيقي هذا الهيئات ، و عذا به و ثوابه ماذكرناه .

و اما البعث فهو خروج النفس عن غبار هذه الهيئات المحيطة بها ، كما يخرج الجنين من القرار المكين ، و قد مرت الاشارة سابقا الى ان دنياك و اخراك ليست الاحالتاك ٢٤٠ قبل الموت و بعدالموت ، قال تعالى : قل يحييها الذي انشأها اول مرة ١٢٥ الاية .

## المشه*د* التاسع فيالاشارةالي معنى الحشر

اعلم ان الزمان علة التغير والتعاقب والاحتجاب بوجه ، والمكان علة التكثر والافتراق والاغتياب بوجه ، فهما سببان لاختفاء الموجودات و احتجاب بعضها عن بعض ، فاذا ارتفعا في القيامة ، ارتفعت الحجب يين الخلائق ، فيجتمع الخلائق كلهم والاولون و الاخرون ، قل ان الاولين و الاخرين لمجموعون الى ميقات يوم معلوم ٢٠١ فهي يوم الجمع ، يوم يجمعكم ليوم الجمع ذلك يوم التغابن ٢٠١ و بوجه اخر ذلك يوم الفصل، لان الدنيا دار اشتباه و مغالطة ، يتشابك فيها الحق والباطل ، و يتعانق فيه الوجود و العدم و الخير والشر والنور والظلمة ، و في الاخرة يتقابل

١٢٤ حالالك (ن م ل)

١٢٣ـ فهذا (المضنون)

١٢٦ واقعه ٥٠

١٢٥ يس ٧٩

المتخاصمان و يتفيق المتخالفان ، و يوم تقوم الساعة يومئذ يتفرق ون المتخاصمان و يتفيق المتخالفان ، ليميز الله الخبيث من الطيب  $^{179}$  و ينفصل الخصمان، ليحق الحق و يبطل الباطل  $^{179}$  ليهلك من هلك عن بينة و يحيى من حى عن بينة  $^{179}$  و لا منافاة بين هذا الفصل و ذلك الجمع ، بل هذا يوجب ذلك، هذا يوم الفصل جمعناكم و الاولين  $^{179}$  والحشر ايضاً بمعنى الجمع ، و حشر ناهم فلم نغادر منهم احداً  $^{179}$ .

اعلم ان حشر الخلائق على انحاء مختلفة على حسب اعمالهم و ملكاتهم، فلقوم على سبيل الوفد، يوم نحشر المتقين الي النار "او لقوم: و نحشر على سبيل التعذيب، يوم يحشر اعداء الله الى النار "او لقوم: و نحشر المجرمين يومئذ زرقا "او لقوم: و نحشره يوم القيامة اعمى "ا و قوم: يسحبون في الحميم ثم في النار يسجر ون "ا و بالجملة يحشر كل احد الى غاية سعيه و عمله، و ما يحبه و يشتاق اليه المرء يحشر مع من احب، احشروا الذين ظلموا و ازواجهم " فوربك لنحشر نهم والشياطين " حتى انه لو احب احدكم حجراً يحشر معه، و لما كان تكرر الافاعيل يوجب حدوث الاخلاق والملكات، و لكل صفة و ملكة تغلب على الانسان يتصور في الاخرة بصورة تناسبها، ولاشك ان افاعيل الاشقياء المدبرين، المتوقفين بحسب فلاجرم يكون تصوراتهم مقصورة على اغراض حيوانية تغلب على نفوسهم، فلاجرم يكون تصوراتهم مقصورة على اغراض حيوانية تغلب على نفوسهم، فيحشرون على صور تلك الحيوانات في الدار الاخرة، و اذا الوحوش فيحشرون على صورة الله الخروية لاهل الكشف والشهود في هذه حشرت " يحشر بعض الناس على صورة يحسن عندها القردة والخنازير، و هكذا يتمثلون بصورهم الحقيقية الاخروية لاهل الكشف والشهود في هذه

| ۱۲۸ – روم ۱۶     | ۱۲۹ انفال ۳۷    |
|------------------|-----------------|
| ۱۳۰ انفال ۸      | ۱۳۱ ـ انفال ۲۶  |
| ۱۳۲ ــ مرسلات ۳۸ | ۱۳۳ کھف ۶۲      |
| ۱۳۶ – مریم ۸۰    | ۱۹ فصلت ۱۳۵     |
| ١٠٢ ـ طه ١٠٢     | ١٣٤ - طه ١٣٧    |
| ۱۳۸ـ غافر ۷۱و۲۲  | ۱۳۹ ــ صافات ۲۲ |
| ۰۱۶۰ مریم ۸۸     | ۱۶۱۔ تکویر ہ    |
|                  |                 |

النشأة، لظهور سلطان الاخرة على باطنهم، ان في ذلك لايات لقوم يعقلون٢٠٠٠

# المشهد العاشر فىذ<sup>ى</sup>ر اصناف الخلائق فىالقيامة و ذكر الجنة والنار

الناس بالقياس الى سلوك الاخرة على درجات ومقامات كثيرة، جميعها منحصرة فى ثلاثة اقسام، وكنتم ازواجاً ثلاثة، فاصحاب الميمنة الى قوله اولئك المقربون أو كذلك قوله: فمنهم ظالم لنفسه و منهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات أنا فالسابقون هم اهل التوحيد والعلماء بالله واليوم الاخر، وهم الاحرار، المنزهون عن الطريق والسلوك، لوصولهم الى المقصود، بلهم مقصدالسالكين، ولاتعد عيناك عنهم أدا وهم الذين قيل فى وصفهم: ان حضروا لم يعرفوا، وان غابوا لم يفقدوا.

و اما اهل اليمين: فهم اهل السلوك و اصحاب العمل ، وهم الابرار، و لهم مراتب على حسب اعمالهم ، و لهم درجات في مثوباتهم على حسب درجات الجنان، و لكل درجات مما عملوا ١٤٦٠.

و اما اهل الشمال: فهم الاشرار، المقيدون بالسلاسل والاغلال، و لهم ايضاً دركات بحسب دركات الجحيم، و كلهم في العذاب مشتركون، قال: لكل ضعف و لكن لاتعلمون ١٤٨ فانهم يومئذ في العذاب مشتركون ١٤٨٠

وكل من الثلاثة لابد لهم من ورودهم الجحيم ، و ان منكم الا واردها كان على ربك حتما مقضياً 120 لكن السابقين المقربين يمرون على الصراط كالبرق الخاطف ، من غير أن يصل اليهم اثر حرها ، كما قال واحد من الائمة المعصومين عليهم السلام : جزناها و هي خامدة ، و أما أهل الشمال فيقيدون فيها ويتعلقون بسلاسلها، ثم ننجى الذين اتقوا وذذر الظالمين فيها جثيا 100 والسابقون هم أهل الاعراف ، و على الاعراف رجال يعرفون كلا بسيماهم 100

| :   | ۱٤٢ رعد ٤      |
|-----|----------------|
| fut | ١٤٤ ـ فاطر ٢   |
| \9  | ١٤٦ لحقاف      |
| mm  | ۱۶۸ ـ صافات    |
| 77  | ۱۵۰ــ مريم ۲   |
|     | hh<br>10<br>10 |

و من علاماتهم تشابه احوالهم لاجل ارتفاعهم بحسب علومهم الحقة عن تغير المواد و الازمنة والاوقات ، واطلاعهم على سرالقدر ، لكيلا تأسوا على مافاتكم ولا تفرحوا بما اتاكم و اهل الشمال اهل التضاد ، لتقيدهم بعالم الاجسام المستحيلة المتضادة، والمواد المتقلبة في احوالها المتقابلة ، كالكون والفساد والموت والحياة والمحنة والراحة والصحة والمرض واللذة والالم و غير ذلك ، و ذلك لتقيدهم بحسب هوياتهم و ذواتهم ، حيث لانجاة للشخص من نفسه ، فكيف من تبعاته ولواحقه ، كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها ليذوقوا العذاب " فلاجرم لهيزالوا بين امور متضادة كالسموم و الزمهرير والظل والحرور ، يترددون الى الهاوية بين طرفى التضاد ، فان الهاوية من سنخ هذا الدار ، يبرزيوم القيامة عند كشف الغطاء ، و برزت الجحيم لمن يرى أمن فمن كان فيها يتعذب تارة باحدالضدين و تارة بالاخر ، لهم من فوقهم ظلل من النار و من تحتهم ظلل هم النار .

بزمین بگذرد بدوزندش بهوا بگذرد بسوزندش

و هاهنا دقيقة : و هى ان الاشقياء لما كانوا فى الدنيا خارجين عن قيود الشرع ، مسرحين عن عقال الدين فى ارض الشهوات الحسية ، خالعين عذار العقل و زمام الشرع ، فلاجرم يقيدون فى الاخرة بالسلاسل والاغلال ، يعذبون بفنون العذائب والنكال ، يحتجبون بانواع الحجاب والضلال ، كلما ارادوا ان يخرجو منها اعيدوا فيها ١٥٦٠.

اما الابرار: فلهم الارتقاء من كمال الى كمال، وهم فى الغرفات امنون ١٥٠ لهم غرف من فوقها غرف ١٥٠ وهم المتخلصون المتنزهون من عذاب اهل التضاد، لاخوف عليهم ولاهم يحزنون ١٥٩ وحيث كانوا فى الدنيا مجبورين فى طاعة الحق، وما كان لمؤمن ولا مؤمنة اذا قضى الاخرة مطلقا، امرا ان يكون لهم الخيرة من امرهم ١٦٠ فيكون لهم الخيرة فى الاخرة مطلقا،

لهم فيها ما يشاؤن ١٩١ ليكون لكل من السعداء والاشقياء بحكم العدالة نصيب من الجبر ونصيب من الاختيار على التعاكس في النشأتين .

و لما تبين في مقامه: ان جميع ما هو ثابت في المرتبة السفلي من الاحوال والصفات، فهو ثابت في العالم الاعلى على وجه ارفع و اشرف واصفى و انور، حتى ان التضاد الواقع في هذا العالم الموصوف به اصحاب الشمال يوجد في اهل الجنان و الابرار، لكن ملابستهم اياه ليس على وجه التضاد الحقيقي، بل على وجه يليق بذلك العالم، فان التضاد في عالم التفرقة يوجب التفاسد والبطلان، و في عالم الجمعية يوجب التمامية والكمال، فتضاد اهل النار كحرارة السموم و برودة الزمهرير، و تضاد اهل الجنة: ان الابرار يشربون من كأس كان مزاجها كافورا ١٠٠ يسقون فيها كأسا كان مزاجها زنجبيلا ليسا متضادين هناك، لان عالمهم يرتفع عن عالم التضاد، و كذلك النزاع بينهم ليس تخاصما حقيقياً ينشأ من غل الصدور، و يتذرعون فيها كأساً لالغو فيها ولاتأثيم ١٠٠ لصفاء قلوبهم و ارتفاع جواهرهم عن عالم التفرقة و مضيق التضاد، و نزعنا ما في صدورهم من غل اخوانا على سرر متقابلين ١٠٠ و كذلك اتصاف ملائكة الله بالاختصام.

و اما مخاصمة اهل النار فهى حقيقية ، ان ذلك لحق تخاصم اهل النار ١٦٦ و لـذلك كلما دخلت امة لعنت اختها١٦٧ فقد علم مما ذكر : ان المتضادين من جهة ان كليهما وجودين ، والوجود خير محض ، ينبغى ان يكون كلاهما منشأ الارتياح ، لكن بالقياس الى ما ليس ، لضيق وعائب الوجودى مقصور الذات في احد الطرفين ، مختصاً باحدهما، كالماء والنار و ما يجرى مجراهما من الجواهر والاعراض الكثيفة المادية ، فان الذات الكاملة المرتفعة عن عالم التضاد ، مسلمة عن شر التضاد ، بل ربما يكون كلاالطرفين يفعل فعلا كفعل الاخر باعثاً لسلامته ، كمافي قوله تعالى : قلنايا

| ۱۹۲ - دهر ٥  | ۱۶۱ فرقان ۱۶      |
|--------------|-------------------|
| ١٦٤ - طور ٢٣ | <b>۱۲۳ دهر ۱۷</b> |
| 75 -177      | ١٦٥ حجر ٤٧        |
|              | ۱٦٧ــ اعراف ٣٨    |

ناركوني برداً و سلاما على ابراهيم ١٦٨ لكونه من اهل برد اليقين ، و هذا بخلاف احوال الظانين بالله ظن السوع ١٦٩ .

## المشهد الحادي عشر فيالاشارة الى صراط ٧٠ طريق الحق

اعلم ان لكل شيء حركة جبلية و توجها غريزيا الى الله سبحانه ، و هذا المعنى مشاهد لمن انكشف النقاب عن بصيرته في اكثر الموجودات ، و خصوصاً في الانسان لسعة دايرة وجوده و عظم قوسه الصعودي ، و الانسان مع تلك الحركة الكمالية الجبلية حركة ارادية دينية ، و انك لتهدى الى صراط مستقيم ، صراط الله الذي له ما في السموات و ما في الارض الافلاستقامة عليه والتثبت فيه ، هوالذي اراده الله من عباده و ارسل رسوله اليهم و انزل الكتاب عليهم لاجله ، و باقي الصراط ليس شيء منها ، هذا الصراط المختص باهل الكمال ، بل كل واحد منها يؤدي سلوكه الى صفة الصراط المختص باهل الكمال ، بل كل واحد منها يؤدي سلوكه الى صفة من صفاته تعالى واسم من اسمائه غير اسمائلة ، كما حققه العرفاء ، و دل عليه الحديث المشهور ، قل هذه سبيلي ادعو الي الله على بصيرة انا و من اتبعني المولا و الاستقامة عليه هي المراد بقوله تعالى : فاستقم كما امرت و من تاب معك ولا تطغوا الله والموى الى جهنم ولا تعلى الها المالت، و تقول هل من مزيد الفطرة والهوى الى جهنم التي قيل لها: هل امتلات، و تقول هل من مزيد الشعر واحد من السيف .

لان كمال الانسان في سلوكه الى الحق منوط باستعمال قوتيه ، اما العلمية فبحسب اصابة اليقين في الانظار الدقيقة التي هي ادق من الشعر، و اما العملية فبحسب توسط قواء الثلاثة الشهوية والغضبية والفكرية فيلم

۱۹۸ انبیاء ۲۹ فتح ۲

۱۷۱ ـ شوری ۵۲ و ۵۳ ه ۱۷۲ ـ پوسف ۱۰۸

۱۱۲ هود ۱۱۲ هود ۱۷۲ ق. ۳۰

٥٧١ فاتحه

١٧٠ الى الصراط (ن م) الى الصراطالصراط طريق (ن ل)

الاستعمال، لتحصيل مكارم الاخلاق وملكة العدالة قال الله تعالى: وانك لعلى خلق عظيم  $^{1/1}$  و هي احد من السيف، فالصراط المستقيم له وجهان: احدهما ادق من الشعر والاخر احد من السيف، و الانحراف عن الوجه الاول يوجب الهلاك الدائم، ان الذين لا يؤمنون بالاخرة عن الصراط لنا كبون  $^{1/1}$  و الوقوف على الوجه الثاني يوجب الشق والقطع ، كما قيل : من وقف عليه شقه ، واليه اشير بقوله تعالى : يسحبون في الحميم  $^{1/1}$  و بقوله : اثاقلتم الى الارض ، ارضيتم بالحيوة الدنيا من الاخرة  $^{1/1}$  و قوله صلى الله عليه واله كما حكاه الله عنه : ان هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه  $^{1/1}$  اي مروا على صراط الاخرة مستوياً من غير انحراف و ميل .

و تحقيق ذلك: ان كمال الادمى فى المشابهة بالملائكة ، وهم منفكون عن هذه الاوصاف المتضادة ، و ليس فى قدرة البشر الانفكاك عنها بالكلية مادام فى الدنيا ، فكلف الله عباده بما يشبه الانفكاك ، و ان لم يكن حقيقة الانفكاك ، و هو التوسط ، فان المتوسط بين الضدين بمنزلة الخالى عنها ، فان الفاتر يقال له: لاحار ولابارد ، والفيلى لاابيض ولااسود ، فالبخل والتبذير من صفات الانسان ، والسخى كأنه لا بخيل ولامبذر، فالذى يطلب غاية البعد من الطرفين يكون على الوسط ، ولو فرضنا حلقة حديدة محماة بالنار ، و وقع نملة فيها ، فهى تهرب بطبعها من الحرارة ، ولا يمرالا على المركز ، لانه الوسط الذى فى غاية البعد عن المحيط المحرق ، و كلا جانبى المراط جحيم ، و لهذا قيل : اليمين والشمال مضلة ، هذا بالقياس الى طائفة .

و اما بالنسبة الى طائفة اخرى كطريقة اهل الاعراف و هم الموحدون، الذين يعرفون كلا بسيماهم ١٨١ فالجنة على يمينهم والنار على شمالهم ، و هذا الصراط يظهر يوم القيامة على الابصار ، و على قدر نور المارين عليه ، يكون سرعة مشيهم و مرورهم الى الجنة ، فيكون دقيقاً في حق بعض الناس، جليلا

١٧٦\_ قام ٤

۱۷۸\_ غافر ۷۷و۲۲ او ۱۷۸\_ تو

۱۸۰ انعام ۱۵۳

فى حق اخرين، و كذلك يختلف مقدار زمان المرور طولا و قصراً بحسب تفاوت نور الايمان شدة و ضعفاً، كما ورد فى الخبر و يصدق ذلك قوله تعالى: نورهم يسعى بين ايديهم و بايمانهم ١٨٢ والسعى مشى، و ماثم طريق الاالصراط.

#### هداية كشفية

اعلم ان الصراط المستقيم الذي اذا سلك اوصلك الى الجنة ، هو صورة الهدى الذي انشأته لنفسك مادمت عليه في عالم الطبيعة من الاعمال و الاحوال القلبية ، فهو في هذه الدار كسائر الاحوال الاخروية غائبة عن الحواس ، ولا يشاهد له صورة حسية ، فاذا انكشف غطاء الطبيعة بالموت يمدلك يوم القيامة جسراً محسوساً على متن جهنم ، اوله في الموقف واخره على باب الجنة ، يعرف ذلك من يشاهده انه صنعتك و بناؤك ، و يعلم انه قد كان في الدنيا جسراً ممدوداً على متن جهنم طبيعتك التي قيل لها : هل امتلات؟ و تقول هل من مزيد المنزيد في طولك و عرضك و عمقك من طلا المتلات؟ و تقول هل من مزيد الله على الله على الله المناق النورية ، لكنه غير ظليل ولا يغني اياها من لهب الطبيعية التي هي الله الذي يقودها الى لهب الشهوات ، و توقد فيها نارالشهوات ، والسعيد من اطفى نارها بماء التوبة و ماء العلم في الموطن الذي فيه قوة قبول العلم والطاعة قبل قيام نشأة الجزاء و نتيجة الحراثة .

## المشهد الثاني عشر فىالاشادة الى نشر الكتب والصحايف، وكرام الكاتبين، ونزول الملائكة علىالابرار، و دخول الشياطين على الاشرار

اعلم ان الفعل والقول مادامت حقيقتهما في اكوان الحركات والأصوات فلاحظ لها من البقاء والثبات ، فاذا تكونت بالوجود الكتبى حصل لها مرتبة من البقاء والثبات و كذلك كل من فعل فعلا او تكلم كلاماً

۱۸۳ ق ۳۰

يحصل منه اثر في نفسه و حال يبقى زمانا ، و اذا تكررت الافاعيل والاقاويل واستحكمت الاثار في النفس ، فصارت ملكات ما كانت احوالا ، فيصدر بسببها الافعال منها بسهولة من غير رؤية و حاجة الى تجشم اعمال و كسب جديد ، بعد ما لم يكن كذلك ، و من هذا الوجه يحصل تعلم الصنايع والمكاسب العلمية والعملية ، ولو لم يكن هذا التأثر للنفس الادمية والاشتداد فيه يوما فيوما، لم يكن لاحد تعلم شيء من الحرف والصنايع، ولم ينجع التأديب والتهذيب ، ولم يكن في تأديب الاطفال و تمرينهم الاعمال فايدة .

فالاثار الحاصلة من الافعال والاقوال في القلوب بمنزلة النقوش الكتابية في الألواح والصحائف، اولتك كتب في قلوبهم الإيمان ١٨٥ و تلك الالواح النفسية يقال لها: صحائف الاعمال، و تلك الصور والنقوش الكتابية يحتاج لامحالة الى ناقش وكاتب، اذكل معلول يحتاج الى سبب قريب من جنسه، فالمصورون و الكتاب هم الكرام الكاتبون، وهم ضرب من الملائكة المتعلقة باعمال العباد و اقوالهم ، وهم طائفتان : مهلائكةاليمين ، وهم يكتبون اعمال اصحاب اليمين و مالائكة الشمال ، وهم كتبون اعمال اصحاب الشمال، اذ يتلقى المتلقيان عن اليمين وعنالشمال قعيد١٨٦ و امثال ذلك مما ورد في الخبر: ان كل من عمل حسنة كذا يخلق الله منها ملكا يستغفر له الى يوم القيامة ،كما قال تعالى: إن الذين قالوا ربناالله ثه استقاموا تتنزل عليهم الملائكة ان لاتخافوا ولاتحزنوا وابشروا بالجنة التي كنتم توعدون، نحن أولياؤكم في الحيوة الدنيا و في الأخرة و هكذا الحكم في جانبالشر، من ان من اقترف معصية و تكر ر منه حصولها ، يخلق الله منها شيطانا قرينه و يتعذب به يوم القيامة ، و هذا كما قال تعالى : هل انبئكم على من تنزل الشياطين، تنزل على كل افاك اثيم و كذا قوله: و من يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطانا فهو له قرين ".

و في كلام فيثاغورس: اعلم انك ستعارض لك في افعالك و اقوالك و

۱\_ فصلت ۳۰ و ۳۱

۱۸۵ مجادله ۲۲

افكارك، و سنظهر لك من كل حركة فكرية او قولية او عملية صور روحانية و جسمانية ، فان كانت الحركة غضبية او شهوية صارت مادة لشيطان يؤذيك في حيوتك ، و يحجبك عن ملاقاة النور بعد وفاتك و ان كانت الحركة عقلية صارت ملكا تلتذ بمنادمته في دنياك ، و تهتدي في اخر اك الي جو ارالله وكرامته، و هذا المعنى هو المسمى في عرف الحكماء ولسان اهل العلم بالملكة ، و في لسان اهل النبوة والشهود بالملك والشيطان ، والمال منهما واحد، و لولم يكن لتلك الملكات من البقاء والثبات ما يبقى به ابدالاباد، ولم يكن لخلود اهل الطاعة في الثواب و اهل المعصية في العقاب وجه، فان منشأ الثواب والعقاب لو كان نفس العمل والقول وهما زائلان ، فكيف يتصور بقاء المعلول والمسبب، مع زوال العلة والسبب، والفعل الجسمانيي الواقع في زمان متناه فكيف يكون منشأ للجزاء الواقع فيالزمان الغير المنقطع، و مثل هذه المجازاة سيما في جانب العقاب لأيليق بالحكيم، وقد قال: و ما انا بظلام للعبيد ١٨٧ و قال: ولكن يؤ اخذكم بما كست قلوبكم ١٨٨ ولكن انما يخلد اهل الجنة و اهلالنار في النار بالثبات ، اعنى الملكة الراسخة ، و مع ذلك فكل من فعل مثقال ذرة من الخير او الشر ، يرى اثره و مكتوبه في صحيفة ذاته او صحيفة ارفع عن ذاته مخلدا ابداً و اذحان وقت ان يقع بصره الى وجه ذاته عند فراغه عن شواغل هذه الحياة الدنيا ومايورده الحواس و يلتفت الى صفحة باطنه و حقيقة قلبه ، وهو المعبر عنه بقوله: و اذا الصحف نشرت ١٨٩ فمن كان في غفلة عن احوال نفسه و روحه يقول عند حضور ذاته لذاته ومطالعة صفحة وجهه: مالهذا الكتاب لإيغادر صغيرة ولأكبيرة الأاحصيها، و وجدوا ما عملوا حاضر أفهم يوم تحدكل نفس ما عملت من خير محضراً و ما عملت من سوء تــودلــوان بينها و بينه امـــداً ىعىداً ١٩١ ـ

وقدورد في تجسيم الاخلاق وتكوين النيات في الاخرة احاديث متكثرة

۱۸۸ ـ بقره ۲۲۵

۱۸۷ ق ۲۹

١٩٠ کهف ۶۹

۱۸۹ــ تکویر ۱۰ --

١٩١ - آلعمران ٣٠

متظافرة من طريق متخالفة ، وقد روى اصحابنا رضوان الله عليهم عن قيس بن عاصم قال: وفدت جماعة من بنى تميم على النبى صلى الله عليه واله فدخلت عليه و عنده الصلصال الدلهمس ، فقلت : يا نبى الله عظنا موعظة نتنفع بها، فانا قوم نعبر فى البرية فقال، رسول الله صلى الله عليه و ان أكل ان مع العز ذلا، و ان مع الحيوة موتا ، و ان مع الدنيا اخرة ، و ان لكل شيء رقيبا، وعلى كل شيء حسيباً، و ان لكل اجل كتاباً، و انه لابدلك من قرين يدفن معك وهو حى ، و تدفن معه و انت ميت ، فان كان كريماً اكرمك، و ان كان لئيما اسلمك ، ثم لا يحشر الا معك ، ولا تحشر الا معه ، ولا تسأل و ان كان لئيما الملك ، ثم لا يحشر الا معك ، ولا تحشر الا معه ، ولا تسأل الا عنه ، فلا تجعله الا صالحاً ، فانه ان صلح انست به ، و ان فسد لا تستوحش الا منه ، و هو فعلك ، فقلت : يا نبى الله : احب ان يكون هذا الكلام في صورة ايبات من الشعر ، نفخر به على من يلينا من العرب ندخره ، فامر النبى صلى الله عليه واله : من يأتبه بحسان ؟ فاستبان لى القول قبل مجىء حسان ، فقلت يا رسول الله قد حضر نى ابيات احسبها يوافق ما تريد ، فقلت :

تخير خليطاً من فعالك انما

قرين الفتى فىالقبر ما كان يفعل

ولأب بعد الموت من ان تعده

ليوم ينادى المرء فيه فيقبل

فان تك مشغولا بشيء فلا تكن

بغیرالنی یسرضی به الله تشغل

فلن يصحب الانسان من بعد موته

و من قبله الاالذي كان يعمل

و فى الحديث ايضا: ان الجنة قيعان ، و ان غراسها سبحان الله ، وكذا ما ورد ان من فعل حسنة كذا وصلى صلوة كذا يخلق الله له فى الجنة بيتا كذا او الحور العين كذا او غير ذلك ، و هكذا فى جانب السيئة ، فيخلق الله من طاعات المطيعين ما يكون سبب نعيمهم ابدالاباد ، و من سيئات المجرمين ما يكون سبب عدابهم والامهم مخلداً ،كما قال عزوجل فى قصة ابر نوح ما يكون سبب عدابهم والامهم مخلداً ،كما قال عزوجل فى قصة ابر نوح

عليه السلام: انه عمل غير صالح ١٩٢ و قوله: فاليوم لاتظلم نفس شيئًا ولا تجزون الاما كنتم تعملون ١٩٣٠ كالصريح في هذا المطلب، و مثله في القران العزيز كثير، وكذا في الأحاديث النبوية، و مثل قوله صلى الله عليه واله الظلم ظلمات يوم القيامة، و في الخبر ايضاً: خلق الكافر من ذنب المؤمن و نظائر هذه الاخدار والاثار مما لا يحصى.

و منشأ ذلك ان مواد الاشخاص الاخروية هي التصورات الباطنة و التأملات القلبية ، لأن الدار الأخرة ليست من جنس هذه الدار ، بل هذه دار الشهادة و هي عالم الغيب، و هاهنا دار موت الأرواح و غمورها ١٩٤ و الأخرة دار حياتها و ظهورها و بروزها ، ان الدار الآخرة لهي الحيوان لو كانوا يعلمون°<sup>٩٥</sup> والانسان اذا انقطع عنالدنيا و تجرد عن لباس مشاعر هـذا الادنى ، وكشف عن بصره الغطاء ،كانت رؤيته الباطنة قوية ، وكذا الغيب بالقياس اليه حينتُذ شهادة ، فكشفنا عنك غطائك فيصرك اليوم حديد ١٩٦٠ .

و للتنبيه على أن هذه الحبورة الدنيا الفانية مانعة عن الوصول إلى تلك الحياة الباقية، و أن الإنسان ما لم يمت عن هذه الحياة لم يحبى بحياة الآخرة قال سبحانه: او من كان مينا فاحييناه و جعلنا له نوراً يمشى بهفى الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها ١٩٧ فعند غلبة سلطان الاخرة على باطن الانسان ينقلب العلم في حقه عيناً ، والغيب شهادة ، والسر معاينة والخبر علانية ، ويرى الاشياء كما هي، كما وقع في دعاء رسول الله صلى الله عليه واله: رب ارنا الاشیاء كما هي، فكل احد يكون بعد كشف غطائه و رفع حجابه وحدة بصره مبصراً لنتائج اعماله وعلومه،مشاهداً لأثار افعاله، قارياً لصفحة كتابه، مطالعاً لوجه ذاته، مطلعاً على حساب حسناته و سبئاته، كما في قوله تعالى : وكل انسان الزمناه طائره في عنقه و نخرج له يوم القيامة كتابا ياقيه منشوراً ، اقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسبا ١٩٨٠.

۱۹۲ - هود ۲۶

١٩٤ غمرة اي الشدة

۱۹٦\_ ق ۲۲

١٩٥ عنكبوت ٦٤ ١٩٢ انعام ١٩٧

١٩٣ ـ يس ٥٥

۱۹۸ و ۱۶ و ۱۹۸

ثم ان الإنسان اما ان يكون افكاره الباطنة واعماله القلبية و نباته و تصوراته من باب الأمور القدسية والخيرات الكلية والتعقلات الصحيحة بالحقيقة ، فيكون من السابقين بالخير ات والمقربين ، او بالتمثيل والحكاية مع سلامة القلب عن الاعراض النفسانية ، فيكون من اصحاب اليمين و من اهل السلامة ، و اما ان يكون افكاره و تخللاته من باب الأغراض الجزئية والشرور الدنياوية فيكون من اصحاب الشمال، فبحكم المناسبة و الجنسبة حسبما ورد : كما تعيشون تموتون وكما تموتون تبعثون ، اوتى كتابه من الجهة التي تناسبه ، فمن كان من اصحاب اليمين والأبرار فقد اوتى كتاب ييمينه فيقول: هاؤم اقرؤا كتابيه اني ظننت اني ملاق حسابية فهو في عشة راضية في جنة عالية ۱۹۹ و من كان من اصحاب الشمال و المنكوسين فقد او تي كتابه بشماله او من وراء ظهره ، و اما من او تي كتابه بشماله فيقول با ليتني لم اوت كتابيه ٢٠٠٠ واما من اوتي كتابه وراء ظهره فسوف يدعوا ثبوراً ويصلي سعيراً ٢٠١ و يكون كتابهم في سجين ، انكتاب الفجار لفي سجين ٢٠٢ لانهم من جملة المجرمين المنكوسين ، ولو ترى اذ المجرمون ناكسوا رؤسهم عندر بهم۲۰۳ .

## المشهد الثالث عشر فىالاشارة الى وزن الاعمال والميزان والعرض والحساب والكتاب

قال تعالىي: والوزن يومئذ الحق ، فمن ثقلت موازينه في ولئك هم المفاحون، ومن خفت موازينه فاولئك الذين خسر وا انفسهم ٢٠٠٠.

واعلم ان الميزان ميزانان: ميزان العلوم و سيأتي ٢٠٥ ذكره وذكر اقسامه ، و ميزان الاعمال ، و هو ان كل اثر او فعل يوجب الاطمينان في نفس فاعله و يقتضي له الثبات والاستقرار ، و يزيل عنه الاضطراب والتزلزل،

۲۰۰ حاقه ۲۰۰

١٩٩ ـ حاقه ١٩ ـ ٢٢

۲۰۲\_ مطففین ۷

۲۰۱ ـ انشقاق ۱۰ ـ ۲۰

۲۰۶ اعراف ۸و۹

۲۰۳ سحده ۱۲ ۲۰۵ بل مر ذکره

فنسبته الى الثقل والرجحان اولى ، او لا ترى ان الاثقال والمثقلات تسكن السفائن عن الحركات المختلفة والاضطرابات ؟ وكل اثر و فعل يقتضى تحير النفس واضطرابها واتباعها الاهواء المختلفة والاعراض المتفرقة ، فنسبته الى الخفة اولى ، فان الخفيف يتغير بادنى باعث و محرك يحدث فى الهواء ، و يكون حركاتها خالية عن النظام ، ثم ان اطمينان القلب يوجب الرضاء ولذا قال تعالى : فاما من ثقلت موازينه فهو فى عيشة راضية ألرضاء و اختلاف حركات النفس بمتابعة الهوى يذهب ٢٠٠٠ بها الى الهاوية ، فلاجرم: واما خفت موازينه فامه هاوية ٢٠٠٠ و ايضاً خلق الله الانسان من الطين، وخلق الشيطان من النار ، خلقتنى من نار و خلقته من طين ٢٠٠٠ و مقتضى طباع النار فالحرة و الحركة ، و مقتضى طباع النار و الخفة والحركة ، و مقتضى طباع الارض الاستقرار والسكون .

فالافاعيل الابليسية يوجب الخفة و الاضطراب ، والافاعيل الانسية يقتضى السكون والاطمينان ، قلكل يعمل على شاكلته ٢١٠ .

ثم ان لكل عمل من الاعمال الحسنة كالصلوة والصيام والحج و غيرها مقداراً معينا من التأثير في تخليص القلب عن اسرالدنيا وقيدالشهوات و تنويرها لايعلمه الاالله، وكذلك لكل من الاعمال السيئة قدراً معيناً عندالله في تبعيد النفس عن عالم الرحمة واظلام جوهرها، وكل ذلك انما ينكشف للخلائق في الاخراة لاجل رفع الحجاب و كشف الغطاء، وكل احديري مثاقيل اعماله و افعاله في الخير والشر، وهي مختلفة بحسب الاحوال و الاوقات والقوابل والنيات والاعتقادات، فرب عمل قليل يكون اجره من عندالله كثيراً، و رب نافلة خفيفة يكون ثوابه اكثر من صلوات مفروضة لايحصي كثرة، و قد ورد عنه صلى الله عليه واله: تفكر ساعة خير من عبادة سبعين سنة.

واعلم ان كفة ميزان كل احد بقدر عمله « من غير زيادة و لانقصان، و كل ذكر و عمل يدخل في الميزان الالااله الاالله، و سبب ذلك: ان كل عمل

۲۰۶\_ قارعه ۹ (ن ل) ۲۰۶\_ مذهب (ن ل) ۲۰۸\_ قارعه ۹ ( ۲۰۸ قارعه ۷ المطبوعه) ۲۰۸\_ اسراء ۸۶ (المطبوعه)

خير له مقابل من ضده ، فيجعل هذا الخير في موازنته ، ولا يقابل التوحيد الا الشرك ، فلا يجتمع توحيد و شرك في ميزان واحد ، كما لايجامع الوجود والعدم لذات واحدة في ذاته ، فمن قال : لا اله الاالله معتقدا فما اشرك ، فلما لم يصح الجميع بينهما، لم يكن للكلمة ما يعادلها في الكفة الاخرى، ولا يرجحها شيء، فلهذا لاتدخل الميزان .

واما المشركون فلا نقيم لهم يومالقيامة وزنا٢١١ اى لاقدر لهممن الوجود، و لا يوزن لهم عمل، و كذا من كان من امثالهم ممن يكذب بلقاءالله و يكفر بايات الله، فافهم فانه ينفعك كثيرا.

و يؤيده خبر صاحب السجلات الوارد في حديث الاخرة، و هو شخص لم يعمل خيراً قطالاانه تلفظيوماً بكلمة لاالهالاالله مخلصاً، فتوضع له في مقابلة التسعة و التسعين سجلا من اعمال الشر ، كل سجل منها كما بين المشرق و المغرب، و ذلك لانه ماله عمل غيرها ، فترجح كفتها على الجميع و تطيش السجلات كلها ، فيتعجب من ذلك .

و اعلم انه لايدخل الموازين بالحقيقة الا اعمال الجوارح خيرها و شرها ، كاعمال انسمع و البصر و اللسان واليد والرجل والبطن والفرج ، و اما الاعمال الباطنة فلا يدخل الميزان المحسوس ، لكن يقام فيها العدل و هوالميزان العقلى الحكمى ، فالمحسوس بالمحسوس يوزن ، و المعنى بالمعنى يقاس ، فيقابل و يعادل كل شيء بمثله ، فلهذا يوزن الاعمال من حيث ماهى مكتوبة .

## فصل فىالحساب

الحساب عبارة عن جميع تفاريق المقادير والاعداد و تعريف مبلغها، فاذا جمع متفرقات حسنات الانسان و متفرقات سيئاته ، فان كان الرجحان في جانب الحسنات كان من اهل السعادة والجنة ، و ان كان بخلافه كان من اهل الشقاوة والنار ، فكل مكلف يرى يومالاخرة حاصل متفرقات حسناته

اوسيئاته، و يصادف جامع كل دقيق و جليل من افعاله في كتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة الا احصيها، و وجدوا ما عملوا حاضراً ولا يظلم ربك احدا ٢١٢ وما من انسان الا وله أعمال متفرقة نافعة او ضارة، مقربة او مبعدة، لا يعرف فذلكتها و لا يجمع احادها و حصر متفرقاتها، فاذا احضرت متفرقاتها وجمع مبلغها كان حسابا، ففي قدرة الله تعالى ان يكشف في لحظة واحدة للخلائق حاصل حسناتهم و سيئاتهم، و هو اسرع الحاسبين ٢١٣.

#### فصل

اعلم انه ورد فى الخبران رسول الشصلى الشعليه واله سأل عن معنى قوله تعالى: فسوف يحاسب حساباً يسيرا ٢١٤ فقال: ذلك العرض، من نوقش فى الحساب عذب، قيل: و هو مثل عرض الجيش، اعنى عرض الاعمال، لانها زى اهل الموقف، والله الملك، فيعرف المجرمون بسيماهم كما يعرف الاجنادهنا بريهم.

### فصل في اقسام الكتب

قال تعالى : اقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيباً ٢١٥

## فُصل في الاشارة الى طوايف اهل الحساب

الناس يوم الحساب صنفان : احدهما ما يرزقون فيها بغير حساب٢١٦ و هم على ثلاثة اقوام .

منهم المقربون الكاملون في المعرفة والتجرد، فهم لتنزهم عن الحساب والشواغل يدخلون الجنة بغير حساب ، كما ورد في الكتاب في باب حساب

۲۱۳\_ انعام ۲۲

۲۱۲ کھف ۶۹

٢١٥ اسراء ١٤

۲۱۶ انشقاق ۸

۲۱٦ غافر ٤٠

الفقراء: ما عليك من حسابهم من شيء ٢١٧.

و منهم جماعة من اصحاب اليمين ، هم اهل التقوى ، لم يقدموا فى الدنيا على معصية ولم يقترفوا سيئة ولا فساداً ، لصفاء قلوبهم و اقتدار نفوسهم بحسب القوة العملية على فعل الطاعات والاجتناب عن السيئات ، فهؤلاء ايضاً يدخلون الجنة بغير حساب، تلك الدار الاخرة نجعلها للذين لايريدون علوا فى الارض ولا فساداً و العاقبة للمتقين ٢١٨.

و منهم جماعة يكون صحائف اعمالهم خالية عن الاعمال ، و نفوسهم ساذجة عن النقوش الحاصلة من الحسنات و السيئات ، فينالهم رحمة من الله، لان جانب الرحمة ارجح من الغضب بعد ثبوت الامكان والقابلية و عدم المنافى .

و اما الصنف الثاني وهم اهل الحساب فهؤلاء ايضاً على ثلاثة اقسام، قسم منهم من يكون صحيفة اعمالهم خالية عن الحسنات، و قسم منهم من وقع فيهم وحبط ما صنعوا فيها و باطل ماكانوا يعملون ٢١٩ و قدمنا الى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثورا ٢٠٠ و قسم منهم وهم المحاسبون في الحقيقة، حيث خلطوا عملا صالحا و اخر سيئاً ٢٢٠ وهم على قسمين:

احدهما من يحاسب نفسه فى الدنيا لامتثاله امره صلى الله عليه واله: حاسبوا انفسكم قبل ان تحاسبوا ، فعمل بمقتضاه ، و هو من الذين علموا ان لكل فعل حسن اوقبيح خاصية فى تنوير القلب واظلامه، يرى اثره فى العاقبة، فيخافون سوء الحساب يوم القيامة، اذا اقترفوا فعل معصية، على سبيل السهو او عجز القوة عن مقاومة الدواعى الشيطانية، فهؤلاء لا يعذبون كثيرا بالمناقشة معهم فى الحساب.

والقسم الثاني ما يقابلهم ممن نوقش معهم في الحساب.

### المشهد الرابع عشر فىالاشارة الى احوال القيامة منطى السموات وغيرها

اعلم ان عالم الامر بمنزلة كلام الحق و عالم الخلق كتابه ، و فرق مابين كلام الله و كتابه ، فالكلام بسيط و الكتاب مركب من حامل و محمول ، والكلام امرى بل امر ، والكتاب خلقى ، انما قولنا لشىء اذا اردناه ان نقول له كن فيكون ٢٠٠ واهل عالم الامر والتصوير ، ذواتهم علوم عقلية ، كالواح فيها نقوش ، او كصدور فيها علوم ، بخلاف اهل عالم الخلق و التقدير ، فان علومها و معانيها زايدة على محال مداركها و قوابل مشاعرها ، فالاول كلام الحق والثانى كتابه ، و عالم الامر خال عن التضاد ، بل مقدس عن التغير والتكثر ، و ما امرنا الاواحدة ٢٢٣ .

و اما عالم الخلق فهو مشتمل على التضاد والتفاسد، ولا رطب ولا يابس الا في كتاب مبين ٢٠٤ و كتابه قابل للنسخ والتغيير ، ما ننسخ من اية او ننسها أت بخير منها او مثلها ٢٠٥ و كذلك للزوال والتبديل ، يـوم تبدل الارض غير الارض ٢٢٠ و للمحو و الاثبات ، بخلاف كلامالله و هو امالكتاب، اعنى عالم القضاء الالهي ، يمحوالله ما يشاء و يثبت و عنده امالكتاب ٢٢٠ وكما ان الكتاب يشتمل على الايات ، تلك ايات الكتاب المبين ٢٢٨ فكذا الكلام مع بساطته يشتمل عليها ، تلك ايات الله نتلوها عليك بالحق ٢٢٨ اذكل ما يوجد في عالم الخلق فهو موجود في عالم الامر على وجه اعلى و اشرف، والكلام اذا على صار كتاباً كما ان الامر اذا نزل صار فعلا ، انما امره اذا اراد شيئا ان يقول له كن فيكون ٢٣٠٠.

فقد علمت ان صحيفة وجود عالم الخلق هي كتاب الله عز وجل، واياتها اعيان الموجودات، ان في اختلاف الليل والنهار و ما خلق الله في السموات

| ۲۲۲ نحل ۶۶      | ٣٢٣ قمر ٥٠   |
|-----------------|--------------|
| ۲۲۶ انعام ٥٩    | ۲۲۰ بقره ۱۰۶ |
| ۲۲٦ـ ابراهيم ٤٨ | ۲۲۷ رعد ۱۳۹  |
| ۲۲۸ــ يوسف ۱    | ۲۲۹ بقره ۲۵۲ |
| ٨٧ ٧٣٠          |              |

والارض لايات لقوم يتقون " و هذه الايات إنما تصورت و تحققت في مواد عالم الخلق ، لان يصير لاصحاب الافكار و اولى الابصار بسب مطالعة هذا الايات الفعلية " المنبثة في الافاق، استيهال استماع الايات القولية المنبثة " في العقول والانفس، ليحصل لهم بالتفكر الانتقال من محسوسها الى معقولها، والارتحال من جزئياتها الى كلياتها ، المسافرة من الشهادة الى الغيب ، والمهاجرة من الدنيا الى الاخرة ، ليستعدوا لقاء الله والفوز بالنعيم الدائم، كما قال الله تعالى: سنريهم اياتنا في الافاق و في انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق ، اولم يكف بربك انه على كل شيء شهيد " "

#### نبيه

اعلم ان الإنسان مادام كونه في مضيق عالم الشهادة و في سجن عالم الزمان و المكان، و انحصاره في الظلمات و تقيده بالحواس، لا يمكنه مشاهدة الإيات الإفاقية والانفسية ، و تلاوتها الا واحدة بعد واحدة و يوما بعد يوم، فيتلوا منها اية و يغيب عن نظره اخرى، فيتوارد عليه الاوضاع و يتعاقب عليه الانات والاوقات ، اللهم الا بحسب الذكر دون المشاهدة ، فذكر هم بايام الله، ان في ذلك لايات من و هو على مثال من يقرأ طوماراً و ينظر الى سطر منه بعد سطر ، و يطلع على حرف منه بعد حرف ، و هذا لقصور دركه عن مشاهدة الجميع دفعة واحدة ، فاذا قويت بصيرته و تكحلت عين قلبه بنور الهداية والتوفيق كما هي عند القيامة، فيتجاوز نظره عن مضيق عالم الخلق والظلمات الي سعة عالم الامر والنور، الذي ينشأ منه اسباب الكون و مبادى الوجود فيطلع على جميع ما في هذا الكتاب الجامع للاكوان الخلقية دفعة واحدة، كمن يطوى عند نظره السجل الجامع للسطور والحروف، يوم نطوى السماء كمن يطوى عند نظره السجل الجامع للسطور والحروف، يوم نطوى السماء كطي السجل لكتب مطويات بيمينه والم يقبل بشماله ،

<sup>(</sup>ن م ل) ٢٣٢ العقلية

۲۳۶۔ فصلت ۵۳

۲۳٦ انبياء ١٠٤

٣٣٧ ـ المثبتة (ن م ل)

۲۳۵ ابراهیم ٥

۲۳۷ زمر ۲۳

لان اهل الشمال و سكان دار البوار ليس لهم نصيب من طى السموات بالقياس اليهم ، و كذلك كل من كان من اهل الحجب والجهات لا اقتدار لهم على مطالعة حقائق ايات الله ومن لا اقتدار له على مطالعة ايات الله فهو لامحالة يعرض عنها كأن لم يسمعها ، فيكون حاله ما اشير اليه بقوله : يسمع ايات الله تتلى عليه ثم يصر مستكبراً كأن لم يسمعها ما كأن في اذنيه و قراً فبشره بعذاب اليم ٢٣٩ .

و اعلم ان في السمع والبصر والكلام والكتاب اسرار عظيمة لا يحتمل المقام ذكرها ، ولا يمكن لهذه الاسماع الدنياوية ان تعيها .

## المشهد الخامس عشر فيمعني النفخ

قال تعالى: و نفخ فى الصور ٢٤٠٠ و لما سئل النبى صلى الله عليه واله عن الصور ما هو ؟ فقال: قرن من نور ، التقمه ٢٤٠ اسر افيل، فوصف بالسعة والضيق، واختلف فى ان اعلاه ضيق واسفله واسع او بالعكس منه ، و لكل وجه ، والصور بسكون الوا ، و وقرع بانفتاحها جمع الصورة .

قال الشيخ الكبير محى الدين العربى قدس سره ٢٤٦ بعد ذكر انناقور والصور: فلتعلم بعد ما قررناه ان الله اذا قبض الارواح من هذه الاجسام ٢٤٣ الطبيعية والعنصرية، او دعها صوراً اخذه ٢٤٠ في مجموع هذا القران النوري، فجميع ما يدركه الانسان بعد الموت في البرزخ من الامور انما يدركه بعين الصورة التي هوبها في القرن، والنفخة نفختان: نفخة تطفىء النارو نفخة تشعلها.

قال تعالى : و نفخ في الصور فصعق من في السموات و من في الارض

۲۳۸ جاثیة ۸ ۲۶۰ یس ۵۱ ۲۶۲ یس ۵۱ ۲۶۲ فی کتابه المروف بالفتوحات المکیة ۲۶۳ الاجساد (فتوحات) ۲۶۶ صوراً جسدیة (فتوحات) الا من شاءالله ، ثم نفخ فيه اخرى فاذاهم قيام ينظرون ٢٤٦ بل كل موت طبيعى او ارادى يلزمه حيوة اخرى تناسبه، فاذا تهيأت هذه الصور التي كانت فتيلة استعدادها كالفحم المحمر ، وهو الاستعداد لقبول الارواح ، كاستعداد الفحم بالنار التي كمنت فيه لقبول الاشتعال ، والصور البرزخية كالسرج مشتعلة بالارواح الكامنة فيها ، فنفخ اسر افيل ، وهو المنشىء للارواح نفخة واحدة ، فتمر على تلك الصور فتطفيها ، و تمر النفخة التي تليها وهي الاخرى على الصور المستعدة ، أي القابلة للاشتعال بالفعل ، وهي النشأة الاخرى ، فتشتعل بارواحها ، فاذاهم قيام ينظرون ٢٤٠ فتقوم تلك الصور احياء ناطقة بما ينطقهم منا الله ، فمن ناطق : بالحمد لله ، و من ناطق : بمن بعثنا من مرقدنا هذا و من ناطق : بمن بعثنا من مرقدنا ينطق بحسب علمه ، و ما كان عليه ، و ينسى حاله في البرزخ و يتخيل ان ينطق بحسب علمه ، و ما كان عليه ، و ينسى حاله في البرزخ و يتخيل ان ذلك ٢٠٠ منام ، كما يتخيله المستيقظ ، و قدكان عند موته و انتقاله ٢٠٠ الي البرزخ كالمستيقظ ه اك ، و ان الحياة الدنيا كانت له كالمنام ، و في الاخرة يعتقد في امر الدنيا والبرزخ انه منام في منام .

## تنبيه اخر

نفخة الصور نفختان ، الأولى لاماتة الأحياء لمن يزعم ان له حيوة ، سواء كان من اهل السماء او الأرض من اصحاب ظواهر التنزيل او بواطن التأويل، فصعق من فى السموات... ٢٥٠ الآية وهذا الصعق و الامانة فى حقهم يكشف عقائدهم و فسخ ٢٥٠ مقالاتهم و كسر ارائهم و اديانهم ، ليروا بالمعاينة حال عدميتهم الاصلية الذاتية ، مع اعتقادهم بوجودهم و حال نقص معرفتهم و عمق بصيرتهم ، لينكشف عليهم انهم فى جهنم الجهل والحرمان معذبون، انكم و ما تعبدون من دون الله حصب جهنم ، انتم لها واردون ٢٥٠ و يتحقق انكم و ما تعبدون من دون الله حصب جهنم ، انتم لها واردون ٢٥٠ و يتحقق

لهم تأويل قوله تعالى: و اذا وقع القول عليهم اخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم، ان الناس كانوا باياتنا لايوقنون ٢٥٥.

النفخة الثانية لاجل الاحياء لهم بعد الاماتة، و قيامهم من نوم الجهالة، ثم نفخ فيه اخرىفاذاهم قيام ينظرون ٢٥٠٠ وهذا القيام انما يتحقق عندالقيامة وفي القيامة يتحقق البعث، ثم انكم يومالقيامة تبعثون ٢٠٠٠ و عند البعث يتحقق الثواب و العقاب على الاعمال.

و من الناس من يحضر عنده شهودالاخرة ، فلا فرق في شهوده بين الدنيا والاخرة ، لو كشف الغطاء ما از ددت يقينا ، فلا يحتاج مثله في الوصول الي عالم اليقين الى البعث ، فكشفنا عنك غطائك فبصرك اليوم حديد ٢٥٨ فعمل هؤلاء و ثوابهم واحد ، ما عبدت الله لرهبة اورغبة ، بل وجدته اهلا للعبادة فعبدته ٢٥٠ فهم لا ينتظرون القيامة والبعث والثواب ، و اما غير هؤلاء فينكشف لهم يوم القيامة ان وجودهم عدم ، و عدمهم وجود ، و دواتهم لاذات ، و صفاتهم لاصفات لهم، وافعالهم لا افعال لهم، و انما الوجود والذات والصفة والفعل لمن سواهم ، فيرون عند ذلك ان الاشياء ليست ظم اهرها وكشف الاغطية ، ما حقيقة كل شيء و ذاته و ظاهره و باطنه ، يوم تبدل وكشف الاغطية ، ما حقيقة كل شيء و ذاته و ظاهره و باطنه ، يوم تبدل الارض غير الارص والسموات ، و برزوا الله الواحد القهار ٢٠٠٠

## المشهد السادس عشر فىالاشارة الى حالات تحدث يومالقيامة علىطريق العرفان والكفف

اعلم أن الله سبحانه أذا نفح في الصور و بعثر ما في القبور ، حشر الناس

۲۰۰ نمل ۲۸

۲۵۷۔۔ زمر ۲۸

۲۵۷۔ مؤمنون ۱۹

۲۰۸ ق ۲۲

٢٥٩\_ هذا الكلام و ما يقرب من هذامروي عن على عليه السلام .

۲٦٠ــ ابراهيم ٤٨

و الوحوش، و اخرجت الارض الآنا القالها اخراجاً على الصورة التى شاء الحق ان يخرجها من الارض الانباتاً معهودا على التدريج الزماني، و هذا هوالفرق بين النشأة الاخرة ، ولو كان هذا الاخراج نباتاً ، لم يكن مثل هذا النبات الذي في الدنيا ، بل نباتاً على غير مثال مادة تقدمت و صورة نكونت على التدريج ، كما يوهمه بعض الروايات ، حيث زعم بعض من لاقدم له في فقه الاخرة : ان افراد الناس اذا حان وقت البعث يتولدون من التراب و يحصل لهم النشو والنمو على التدريج ، لكن في زمان قليل ، و لم يعلموا ان القدرة واسعة ، و نشو الاخرة ليس باستحالة و حركة و قوة و تدرج كنشأة الدنيا ، بل نشأة الاخرة مما يظهر ه الله على غير مثال صورة تقدمت و مادة التعدت .

#### فصل

اعلم ان اخلاف وقع بين المؤمنين القائلين بالحس والمحسوس في كيفية الاعادة ، فمنهم من ذهب الى ان الاعادة تكون في الناس مثل مابدأ بنكاح و تناسل و ابتداء خلق من طين و نفخ، كماجرى من خلق ادموحواء و سائر الاولاد من نكاح و اجتماع ، الى اخر مولود في الخلقة البشيبة الانسانية ، و كل ذلك في زمان صغير و مدة قصيرة على حسب ما يقدره الحق تعالى ، هكذا زعم صاحب كتاب خلع النعلين ، و هو ابوالقاسم بن قسى ، و استدل في ذلك بقوله تعالى : كما بدأكم تعودون ٢٦٢

وزعم الشيح ابوحامد الغزالي ان كلما يحصل بالتوالد والنكاح يجوز ان يحصل بالتولد ٢٦٤ وقوله: انا خلقنا الانسان من نطفة ٢٦٤ انما عنى به الانسان التوالدي، و قوله تعالى: انا خلقناكم من تراب٢٦٥ عنى به الانسان التولدي، والحيوانات التونيدية كثيرة ، مثل العقارب من الساروج ، والحيات من العسل ، والبق من الخل ، و الخنافس من البعرة ، و الفارة من الطين و غير

۲۲۱ زلزال ۲

۲۶۲ اعراف ۲۹

٢٦٣ كل ما يتوالد فلا يستحيل ان يتولد اصلا، وما يتولد اصلا لايستحيل ان يتوالد لقوله: انا (المضنون) .

ذلك، ثم يتوالد هذا المتولد و يبقى نوعه بالتوالد، قال: و انطباق دائرة معدل النهار على فلك البروج مما يدل على خراب العام السفلى و فناء الفصول ٢٦٦ فلا يبقى في الارض دار ٢٦٠ كما قال تعالى: كل من عليها فان و يبقى وجه ربك دوالجلال والاكرام ٢٦٨ يعنى على الارض.

فخلق الله ادم من تراب ثم حصل منه التوالد، و نظیر ذلك مشاهد، و كذلك الصنایع والحرف تحصل اولا من طریق الالهام، ثم تستفاد و تتعلم، و النار تحصل من المقدحة والزناد ۲۹۳ ثم تقتبس بعد حصولها، ذلك بتقدیر العزیز العلیم الذی خلق عند انفراج الدائر تین ۲۷۰ فیتولد من المیل الذی بینهما، ادم من تراب، ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهین، ثم سویه و نفخ فیه من روحه ۲۷۱ فمن شك فی كیفیة بدأ الخلق و اعادته، فلینظر الی المحسوسات الذی ذكر ناها، هذا خلاصة كلامه فی رسالته المضنون بها.

و منهم من قال بظاهر الخبر المروى: ان السماء تمطر مطراً شبه المنى تمخض به ارض، فتنشأ منها النشأة الاخرة، و هذه الاقوال كلها كلام المحجوبين عن النشأة الاخرة، و ليس من الايمان بالقيامة والنشأة النانية من شيء ٢٧٢.

۲۶۷ و تغییره للفصول (المضنون) ۲۶۷ فلایبقی الحرث و النسل (المضنون) ۲۶۸ و الزند (المضنون) ۲۶۸ و ۲۶۸ و الزند (المضنون)

۲۷۰ الدائرتین معدل النهار وفلك البروج و لیس الذي یتزاید المیل (المضنون) .
 ۲۷۱ سجده ۸و۹

٢٧٢ و من هذا البيان العرشى قد بطل قول من قال: ان البدن اوالتراب الذى حارالبدن اليه فهو ايضاً متحرك الى غايته الاعلى منه التى لا اقرب اليه منها ان يتصل بها، فيصير اخرة بعدكونها دنيا، وحياً بعدكونها ميتا، لانه تمسك بهذا الخبر الواحد الذى روى عن الصادق عليه السلام، و نقل ايضاً مؤلف الكبير انه عليه السلام قال: ان الروح مقيمة فى مكانها . . . الى ان قال عليه السلام: فاذا كان حين البعث مطر الارض مطر النشور، فتربو الارض، ثم تمخض مخض السقاء، فيصير تراب البشر كمصير الذهب من التراباذا غسل بالماء والزبد من اللبن اذا مخض، وكأنه قدس سره علم بعلمه الباطنى ان يأتى رجل او افراد يتفوهون بهذا القول، واهذا قددفع دخل المقدرو قال: يوهمه بعض الروايات، و زعم بعض من لاقدم له فى فته الاخرة . . . الخدو لاستاذنا المرحوم المبرور حكيم عصره و وحيد دهره الحاج ميرزا ابوالحسن القزويني قدس سره حواش على هذه العويصة، و تصدى لدفع توهمات بعض الناس، فمن شاء فليراجع قدس سره حواش على هذه العويصة، و تصدى لدفع توهمات بعض الناس، فمن شاء فليراجع الى كتاب شرح زاد المسافر لاستاذنا الاشتياني حفظه الله تعالى .

و اما قوله تعالى: كما بدأ كم تعودون ٢٠٠٠ و قوله: و لقد علمتم النشأة الاولى فلولا تذكرون ٢٠٠٠ و قوله: كما بدأنا اول خلق نعيده ٢٠٠٠ فليس معناه ما فهموه، بل الحق بالتصديق هو ان: خلق العالم بدأ منالله او لاعلى سبيل الابداع من الالطف فالالطف والاقرب فالاقرب ، حتى انتهى الى اكثف الاشياء واكدرها وابعدها عن الحق ، و هو مثل التراب والهيولى، ثم حصلت سلسلة اخرى رجوعية مترقية بالتمحيص والتجريد من الاكثف فالاكثف الى الالطف فالالطف، حتى حصلت الارواح والنفوس البشرية السعيدة والشقية، المطيعة والعاصية ، و هى قابلة للحشر والنشر مع تبعاتها ولواحقها و اثارها المترتبة عليها ، من الروح والراحة ، والحور والجنة ، والقصور والغرف المترتبة عليها ، من الروح والراحة ، والحور والجنة ، والقصور والغرف الابتداء كان الترتيب بين الاشياء ترتيباً ذاتياً بين السبب والمسبب والملزوم واللازم ، ففي الاعادة يجب ان يكون ترتيب الوجود بين الامور مثل ذلك الترتيب الذي كان اولا ، حتى يصدق قوله : كما بدأ كم تعودون ، فان ٢٠٠٠ مفهوم الاعادة دال على ما ذكرناه .

و اما خلق الانسان من التراب او النفس من البدن او تكوين الاولاد من النطف، فهذا على خلاف نشأة الابتداء و عكسه، ففى نشأة البداية خلقت الابدان من الارواح، والاجساد من النفوس، فهكذا الابدان الاخروية و اجرامها كلها من توابع الارواح واظلالها، كماقدنبهنا عليه كثيراً، و كيف لو لم يحمل معانى الايات على ما ذكرناه و حملت على ما تصوروه، لكانت نشأة الاخرة مثل نشأة الدنيا بلا فرق، والاتفاق حاصل بان الدنيا والاخرة متضادان فى نشأة الوجود، و هما ضرتان، متى ارضيت احداهما اسخطت متضادان فى نشأة الاجرى، و كما ان نشأة الابتداء اوجدها على غير مثال سبق بخلاف الاكوان الدنيوية، فهكذا النشأة الاخرة يوجدها الله على غير مثال سبق، مع كونها الدنيوية، فهكذا النشأة الاخرة يوجدها الله على غير مثال سبق، مع كونها محسوسة عندنا بلاشك، و قد ذكر رسول الله صلى الله على ان ذلك راجع الي عدم الجنة والنار ما يخالف هذه النشأة الدنيا، فعلمنا ان ذلك راجع الي عدم

مثال سابق ، فافهم أن شاء الله .

#### فصل

ومما قال بعض العرفاء ٢٧٠٠: فاذا اخرجت الارض اثقالها حتى ما بقى فيها شيء اختزنته، جيء بمن فيها ٢٧٨ الى الظلمة التي دون الحشر ٢٧٩ فالقوا فيها حتى لايرى بعضهم بعضاً، ولا يبصرون كيفية التبديل في السماء والارض حتى تقع ، فتمد الارض مدالاديم و تنبسط ، فلايرى فيها عوجاً ولا امتا ، و هي الساهرة فلانوم فيها ، اذلانوم لاحد بعد الدنيا ، و يرجع ما تحت مقعر فلك الكواكب جهنم ، ولهذا سميت بهذا الاسم لبعد قعرها ، و يوضع الصراط من الارض علواً على استقامة الى سطح الفلك المكوكب، و هو فرش الكرسي من حيث باطنه ، فان جل امور الاخرة بل كلها في باطن حجب امور الدنيا ، ولذلك قيل : ارض الجنة الكرسي وسقفها عرش الرحمن ، لكن السقفية والفرشية بمعنى اخر ، كماان العرش غير الفلك الاعظم ، والكرسي غير الفلك الكواكب دنيا واخرة .

و قال: و يوضع الموازين في ارض الحشر ، لكل مكلف ميزان يخصه، وضرب بسور يسمى الاعراف بين الجنة و النار، و جعل مكانا لمن اعتدلت كفتا ميزانه ، و وقعت ٢٠٠٠ الحفظة بايديهم الكتب التي كتبوها في الدنيا من اعمال المكلفين و اقوالهم ، ليس فيها شيء من اعتقادات قلوبهم الا ما شهدوا به على انفسهم بما تلفظوا به من ذلك ، فعلقوها في اعناقهم بايديهم ، فمنهم من اخذ كتابه ييمينه ، و منهم من اخذ بشماله ، و منهم من اخذ وراء ظهره ، وهم الذين نبذوا الكتاب في الدنيا وراء ظهورهم واشتروا به ثمناً قليلا ١٨٨ و ليس اولئك الاائمة الضلال المضلون.

و قال: و يؤتى بمنابر من نور، فتنصب في الارض فيقعدون عليها، قدغشيتهم الانوار لايعرفهم احد، و عليهم من الخلع الالهية ما تقربه اعينهم،

۲۷۷ و هوشیخ الاکبر محیالدین الاعرابی قدسسره، فیکتابه المسمی بالفتوحات المکیة. ۲۷۸ بالعالم (فتوحات)

<sup>•</sup> ۲۸۷ و وقفت (فتوحات) ۲۸۱ ـــ آلعمران ۱۸۷

و يأتى كل انسان قرينه من الشياطين والملائكة ، و تنشر الالوية فى دلك اليوم للسعداء والاشقياء بايدى ائمتهم الدنين كانوا يدعونهم الى ماكانوا يدعونهم اليه منحق و باطل، ويجتمع كل امة الى رسولها من امن منهم به و من كفر، و تحشر الافراد ، والانبياء بمعزل من الناس بخلاف الرسل ، فانهم اصحاب العساكر، فلهم مقام يخصهم .

قال: وقد عين الله في هذه الارض بين يدى عرش الفصل والقضاء مرتبة عظمى امتدت من الوسيلة التي في الجنة ، يسمى ذلك المقام المحمود، وهو لمحمد صلى الله عليه واله خاصة ، و تأتى ملائكة السموات ، ملائكة كل سماء على حدة متميزة عن غيرها ، فيكونون سبعة صفوف ، والروح قائم مقدم ٢٨٠ الجماعة ، و هو الملك الذي نزل بالشرائع على الرسل ، ثم يجاء بالكتب المنزلة والصحف ، وكل طائفة ممن نزلت من اجلها ٢٨٨ فيمتازون عن اصحاب الفترات و عمن تعبد نفسه بكتاب لم ينزل من اجله ، و انما دخل فيه و ترك ناموسه لكونه من عندالله ، فلكان ناموسه عن نظر عقلى من عاقل مهدى .

قال: ثم ياتى الله عزوجل على عرشه ، والملائكة يحمل ذلك العرش ، فيضعونه في تلك الأرض ، والجنة عن يمين العرش ، والناس من الجانب الاخر، وقد غلبت الهيبة الالهية على قلوب اهل الموقف من انسان و ملك و جان ، فلايتكلمون الاهمساً ، و ترفع الحجب بين الله وبين عباده وهو كشف الساق ، و يأمرهم داعى الحق عن امر الله بالسجو دلله ، فلا يبقى احد سجدلله خالصاً على اى دين كان ، الاسجدالسجود المعهود ، و من سجد اتقاء و رياء خرعلى قفاه ، و بهذه السجدة يرجح ميزان اصحاب الاعراف ، لانها سجدة تكليف ، فيسعدون و يدخلون الجنة ، و يشرع الحق فى الفصل والقضاء و الحكم بين عباده فيما كان بينهم ، و اما ما كان بينهم و بين الله فان الكرم الالهى يسقطه ، فلايؤاخذ الله احداً من عباده فيما لم يتعلق به حق للغيس وقد ورد من اخبار الانبياء عليهم السلام فى ذلك اليوم ما قد ورد على السنة

الرسل ، و دون الناس فيه ما دونوا .

#### فصل

اذا ظهر نورالانوار وانكشف نورالوجود الحقيقى ، و غلب سلطان الاحدية الالهية ، و اشتدت جهات الفاعلية والتأثير والتنويسر، و بسرزت الحقايق من مكامن غيبها و حجب نقابها والبسة موادها و امكاناتها ، وانخرط كل ذى مبدأ فى مبدئه ، رجع كل شىء الى اصله ، وعاد كل ذى غاية الى غايته الاالى الله تصير الامور ٢٨٠٠ و اتصل كل فصل الى وصله ، و بلغ كل كتاب اجله ، و جمع كل مستفيض بمفيضه ، لم يبق لانوار الكواكب عنده ظهور، و اذا النجوم انكدرت ٢٠٠٠ و لا لإجرامها وضع و قدر، و اذا الكواكب انتثرت ٢٠٠١ و محى نور القمر وخسف القمر ٢٠٨٠ و لم يبق بين المنير والمستنير مسافة بعد، و جمع الشمس والقمر ٢٠٨٠ و اذا اتحد ذو النور مع نوره ، لم يبق للاف اضة والاستفاضة اثر ، اذا الشمس كورت ٢٠٨٠ و رجعت السموات والارض على ما كانتا عليه قبل الفتاق من الرتق الذى كانتا رتقا قبل الفتق ، فعادتا كما كانتا عليه رتقا بعد الفتق .

وكذا العناص الاربعة يصير كلها عنصراً واحداً لايرون فيها شمساً ولا زمهريرا ٢٩٠ وللجبال لكونها متكونة من الرمال المفتتة والمتشتة ، فعادت كماكانت عليه، و يسألونك عن الجبال فقل ينسفها ربي نسفاً فيذرها قاعاً صفصفاً لاترى فيها عوجاً ولا امتا ٢٩١ و ينقلب كل العناصر نارا غير هذه النار، و يحترق الارض و ما فيها و عليها بحراً مسجوراً ، و اذا البحار سجرت ٢٩٢.

و بالجملة يتصل البر بالبحر و يتحد الفوق و التحت والسماء والارض، و يحضر الخلائق كلهم في عرضة القيامة، و ينكشف الاغطية و ترق الحجب لاهل البرازخ، و يرتفع الحواجز، واذا القبور بعثرت ٢٩٣ و يقام الخلائق

| ۲۸۰ تکویر ۲  | ۲۸۶ شوری ۵۳  |
|--------------|--------------|
| ۲۸۷ ــ قیامه | ۲۸٦ انفطار ۲ |
| ۲۸۹– تکویر ۱ | ۲۸۸_ قیامه ۹ |
| ۲۹۱ و ۱۰۷    | ۲۹۰ انسان ۱۳ |
| ۲۹۳ انفطار ع | ۲۹۲۔ تکویر ۲ |

عن مواقف الحجب الى مقام كشف الاسرار ، وقفوهم انهم مسئولون مالكم لاتناصرون ٢٩٠٠ فالمتخلصون عند ذلك من محابس البرازخ الى الحضرة الالهية، فاذاهم من الاجداث الى ربهم ينسلون ٢٩٥٠ والموت كما ورد فى الحديث عن النبى صلى الله عليه واله يجاء به على صورة كبش املح ، لكونه سبب هلاك الخلق بكلاطر فى التضاد، لهذا يقام بين الجنة والنارينظر اليه اهل الجنة واهل النار، فيقال لهم : اتعر فون هذا به فيقولون : نعم هذا الموت، فيضجعه الروح الامين و يأتى يحيى عليه السلام و بيده الشفرة فيذبحه ، و يقول ٢٩٦ لساكنى الجنة والنار : خلود فلا موت ، و يقع اليأس لاهل النار من الخروج منها ، و يرتفع الامكان فى قلوب اهل الجنة من وقوع الخروج منها ، و يظهر الحياة الحقيقية والوجود الحقيقي بموت الموت و حياة الحياة .

#### فصل

قالت العرفاء: اعلم ان جهنم تحوى على السموات والارض على ما كانت عليه السماء والارض اذا كانتا رتقاً فرجعت الى صفتها من الرتق ، والكواكب كلها فيها طالعة غاربة على اهل النار بالحرور والـزمهرير ، بلاحرور على المقرورين بهم المتيفاء المؤاخذة بما اجرموا ، و بالزمهرير على المحرورين كذلك ، ليجدوا في ذلك ضرباً من النعيم ، و مالهم من النعيم الا ذلك ، وكذلك طعامهم و شرابهم بعد انقضاء مدة المؤاخذة يتناولون من شجرة الزقوم ، لكل انسان بحسب ما يبرد عنه ما كان يحره او يسخنه ، كالظمان بحرارة العطش ، فيجد ماء بارداً ، فيجدله من اللذة لاذهابه بحرارة العطش و ليس لذة وجودية ، بل من باب النسب ، وكذلك ضده ، ثم الجحيم البرز و يحضر في العرضة على صورة بعير، و جيىء بجهنم ليشاهدها اهل العيان ، و برزت الجحيم لمن يرى ٢٩٨٠ فيطلع اهل العرصة لهول مشاهدتها العيان ، و برزت الجحيم لمن يرى ٢٩٨٠ فيطلع اهل العرصة لهول مشاهدتها

۲۹۶ صافات ۲۰و۶۲ مافات ۲۹۰ یس ۵۱

۲۹٦ ويقال (ن م)

۲۹۷ القر اىالبرد ــ المقرورــ البارد، وفى مقابلتها المحرورــ الذى من داخلته حرارة الغليظ و نحوه .

۲۹۸ نازعات ۳۶

على عدمهم و فنائهم ، فتشرِد شردة ٢٩٩ لولا ان حبسهاالله لاحرقت السموات والارض .

## المشهد السابع عشر في الإشارة الى ابواب الجنان و ابواب النيران

ابواب الجنة هي التي اشار اليه تعالى في القران بقوله: والملائكة يدخلون عليهم من كل باب سلام "و قوله: لا تفتح لهم ابواب السماء ولا يدخلون الجنة "و ابواب النيران هي المشاراليها بقوله: قيل ادخلوا ابواب جهنم خالدين فيها "و قوله: حتى اذا جاؤها فتحت ابوابها "و قوله: لها سبعة ابواب لكل باب منهم جزء مقسوم "" و هذه الابواب هي بعينها ابواب الجنان عند العرفاء ، فان كلا منها فيه باطن و ظاهر ، باطنه باب الجنة و ظاهره باب النيران ، باطنه فيه الرحمة و ظاهر همن قبله العذاب "و أذا غلقت ابواب النيران فتحت ابواب الجنان ، بل هي على شكل الباب الذي غلقت ابواب النيران فتحت ابواب الجنان ، بل هي على شكل الباب الذي اذا فتح على موضع انسد عن موضع اخر ، فعين غلقه لمنزل عين فتحه لمنزل اخرالاباب القلب ، فانه مغلق على اهل الحجاب ، و هوالباب الثامن المختص باهل الجنة ، لايفتح لاهل النار .

ولكنهم اختلفوا في تعيينها ، فقيل : هي الحواس السبع ، و هي السمع والبصر والشم والذوق واللمس والخيال والفكر " وقيل : هي الاخلاق الذميمة من الفكر والنفاق والكبر والحسد والحرص و طول الامل والبخل وغير ذلك مما لا يحصى، ولا شبهة في ان منشأ دخول الجحيم هو هذه الصفات، ولعل لها سبعة جوامع او سبعة ابواب هي ابواب الححيم ، و قيل : هي الاعضاء السبعة الظاهرة التي وقع التكليف بها ، و باب القلب مطبوع عليه كما مر، وللنار على الافئدة اطلاع لا دخول لغلق ذلك الباب ، فهو كالجنة محفوف

۲۹۹ ای نفرو خرج عن طاعة الله ۲۹۰۰ رعد ۲۳ و ۲۶ الله ۲۳۰۰ زمر ۷۲ الله ۲۰۰۰ رمر ۷۲ الله ۲۰۰۰ حجر ۶۶ الله ۲۳۰۰ حجر ۶۶ الله ۱۳۰۰ حدید ۱۳ والوهم (اسرارالایات)

بالمكاره ، فما ذكرالله من ابواب النار الا السبعة التى يدخل منها الناس و المجان ، و اما الباب المغلق الذى لايدخل عليه احد هو فى السور ، فباطنه فيه الرحمة باقراره بربوبية الله و عبودية نفسه ، و محل الايمان والمعرفة ، مرحوم سعيد فى الدنيا وفى الاخرة، ليس للعذاب والشقاء فيه مدخل، فباطن الجنان كالجنة حفت بالمكاره ، و ظاهره من قبله العذاب ، و هى النار التى تطلع على الافئدة .

و اما منازل جهنم و در كاتها وخوخاتها "فعلى قياس ما مر ذكره فى الجنان على السواء ، وليس فى النار نار ميرات و لانار اختصاص او تفضل، و انما ثم نار اعمال فقط ، فمنهم من عمرها بنفسه و عمله الذى هو قرينه ، و من كان من اهل الجنة بقى عمله الذى كان فى الدنيا صورته فى المكان من النار ، والذى لو كان من اهلها صاحب العمل لكان فيه ، فانه من ذلك المكان كان وجود ذلك العمل ، وهو خلاف ما كلف به من فعل و ترك ، فعاد الى وطنه كما عادالجسم عدالموت الى المكان الذى خلق منها ، وكل شىء يعود الى اصله وان طالت المدة ، ويرى كل مؤمل ما امله ، فانما نحن بهوله ، فما اخر جنا "" عنا و لا حللنا الابنا .

و اما اسماء ابوابها السبعة فهى اسماؤها المذكورة فى القران: باب جهنم، و باب الجحيم، و باب السعير، و باب سقر، و باب لظى، و باب المحطمة، و باب سجين، والباب المغلق هو النامن الذى لا يفتح فهو الحجاب والسد.

و اما خوخاتها فهى شعب الكفر والفسوق، وكذا خوخات الجنة فهى شعب الايمان، فمن كان على ثقبة منها، فانله منها تجلياً بحسبها كائنة ما كانت، فمن عمل خيراً على اى وجه كان، فانه يراه و يجازى، و من عمل شراً فلابد ان يراه، و قد يجازى به وقد يعفى عنه، و يبدل له بخيران تاب عنه في الدنيا، والا فلابدان يبدل بما بقابله بما يقتضيه ندامته يوم يبعثون، و يرى الناس اعمالهم يوم القيامة من خير او شركما نص عليه القران، فما كان يستوحش منه المكلف عند رؤيته يعودله انس به، و يختلف الهيئات

٣٠٧ الواحدة خوخة ، الباب الصغير فيالباب الكبير .

۳۰۸ خرجنا (ن م ل)

فى الدارين مع الانفاس باختلاف الخواطر هنا فى الدنيا ، فان باطن الانسان فى الدنيا هو الظاهر فى الدار الاخرة ، و ما كان غيباً هنا فيعود شهادة هناك، و سنزيدك ايضاحاً .

## تذكرة فيها تبصرة

ابواب الجنان كما قيل: هي المشاعر الحيوانية التي بها تدرك عالم الملك، و هي سبعة: الحواس الظاهرة والحاستان الباطنتان، وهما الوهم والخيال ، احدهما مدرك الصور ، والآخر مدرك المعاني ، كالأماني وغيرها، والثلاثة الباقية من القوى الباطنية ليست مدركة ، بل معينة على الادراك ، كالحافظة والمتصرفة والمسترجعة، والحق اناطلاق ابواب الجنان علىهذه المشاعر ليس علم الحقيقة ، بل بضر ب من التجوز البعيد ، لأن باب الدار ما اذا فتح فتح اليها ، و به يقع الدخول فيها بلامهلة ، و ما هي الا الحواس المجشورة معالنفس الباقية معها ، فان للنفس في ذاتها سمعاً و يصر اً و شماً و ذوقاً و لمساً و تخيلا و وهماً ، و هي و محسوساتها من اهل الجنة ، ان لم يحجبها سد و حجاب، لأهذه الحواس الداثرة ومحسوساتها الفائية الباطلة، و كل نفس تتبع الهوى، ويسخر عقلها الشهوة ويستخدمها الهوى والشيطان، افرأيت من اتخذ الهه هو اه ٣٠٩ فيكون كل من المشاعر السبعة سبباً من اسباب طاعة الهوى و انقياد الشهوات، وبابا من ابواب الوقوع في الهلكات، واضله الله على علم ٣١٠ ليصير حاله كما افصح عنه قوله: فاما من طغى واثر الحياة الدنيا فان الجحيم هي المأوى٣١١ فكل مشعر من هذه المشاعر بمثابة باب من ابواب جهنم ، لها سبعة ابواب لكل باب منهم جزء مقسوم٣١٢

واما العقل النظرى اذا تنوربنور المعرفة والايمان، وخرج من القوة الى الفعل، وصاركعين صحيحة، استنارت بنور الملكوت، فلكونه يدرك حقايق المعارف، و رئيس سائر المدارك رئيساً مطاعا اذا منع النفس عن هواها، و سخر الشهوة والقوى الامارة و استخدمها في سبيل العبودية، مطالع بكل

۳۱۰ جاثیه ۲۳

۳۰۹ جاثیه ۲۳

منها اية من ايات الملكوت و بابا من ابواب المعرفة ، التي لكل منها مشعر خاص، لينتزع منها معاني و يفهم بها اسرارالهية و يقف عليها ، فيستعد بذلك للسعادة القصوى عند تلقى استماع الكلام الالهى من عالم الامر، كما مر تحقيقه في اوائل هذا المجلد ، بخلاف اهل الهوى والجهالة ، المعرضين عن سماع اياتالله مصرين مستكبرين ، كما قال : يسمع اياتالله تتلى عليه ثم يصر مستكبرا كأن لم يسمعها فبشره بعذاب اليم "" وهم الذين غلقت عليهم الابواب وشدت دونهم الطرق ، و جعلنا من بين ايديهم سداً و من خلفهم سداً فاغشيناهم فهم لا يبصرون "" لا تفتح لهم ابواب السماء ولا يدخلون الجنة فاغشيناهم فهم لا يبصرون "" لا تفتح لهم ابواب السماء ولا يدخلون الجنة عقل لادراك المعقولات النظرية ، ولا ايضاً لهم سلامة صدر في تلقى السمعيات عقل لادراك المعقولات النظرية ، ولا ايضاً لهم سلامة صدر في تلقى السمعيات العملية ، فلا جرم حالهم في الا خرة كما اعتر فوا حين ما لا ينفعهم ذلك : لو كنا نسمع او نعقل ما كنا في اصحاب السعير ، فاعتر فوا بذنبهم """.

فقد علم بما ذكر: ان جميع هذه المشاعر الثمانية حسب ما ذكرنا ابواب الجنان و اسباب مجاورة الرحمن في حق من صرفها فيما خلقها الله لاجله ، و اما من خاف مقام ربه و نهى النفس عن الهوى فان الجنة هى المأوى ، و اما من طغى واثر الحباة الدنيا فان الجحيم هى المأوى " و فى الاية دليل على ان النفس الانسانية اذا زهدت فى الدنيا صارت من جواهر الملكوت ، فمأواها الجنة و موطنها جوار الله و دار الحيوان .

## المشهد الثامن عشر في الاشارة الى الزبانية

قال تعالى: عليها تسعة عشر و ما جعلنا اصحاب النار الا ملائكة و ما جعلنا عدتهم الافتنة للذين كفروا٣١٨...الايات .

و اعلم ان مدبرات الامور في برازخ عالم الظلمات هي المشار اليها

۱۶ ۳۱ پس ۹

٣١٦\_ ملك ١١٥١٠

۳۱۸ مدنر ۳۰و۳

۳۱۳ جاثیه ۸

٣١٥ اعراف ٤٠

٣١٧ ـ تازعات ٣٧ ـ ٣٩

بقوله: فالسابقات سبقاً فالمدبرات امرا ٣١٩ فهى فى عالم الكبير الجسمانى ، هى ملكوت الكواكب السبعة والبروج الاثنى عشرية ، فالمجموع تسعة عشر، وكذا فى عالم الصغير الانسانى هى رؤساء قوى المباشرة لتدبير البرازخ السفلية تسعة عشر، سبعة منها مبادى القوى النباتية ، ثلاثة منها الاصول ، و اربعة منها الفروع والخوادم ، و اثنا عشر منها مبادى القوى الحيوانية ، عشرة منها مبادى الأحساس ، خمسة ظاهرة و خمسة باطنة و اثنتان منها مبدأ التحريك ، الشهوة للجذب والغضب للدفع ، فالمجموع تسعة عشر كما مر.

فالانسان مادام كونه محسوساً فى الدنيا بهذه المحابس الداخلية و الخارجية، مسجونا بسجن الطبيعة ، مقبوضا اسيراً فى ايدى المؤثرات العلوية التسعة عشر، لايمكنه الصعود الى عالم الجنان و دار الحيوان و معدن الرضوان و منبع الروح و الريحان ، فاذا لم يتجاوز العبد عن نسلط هذه المؤثرات ، ولم يتخلص عن حبسها و رقها و تأثيرها و تسخيرها ، فحاله فى الاخرة كما افصح عنه قوله تعالى : خذوه فغلوه ثم المجحيم صلوه ثم فى سلسلة ذرعها سبعون ذراعاً فاسلكوه ٢٠٠ فان القيامة داخل حجب السموات والارض، والدنيا ظاهرها كما تعيشون تموتون، وكما تموتون تبعثون .

زین سوی اجل ببین که چـونی

زان سوی اجل چنان بمانی

فاذا انتقل من هذا العالم، انتقل من السجن الى سجين، وكان هاهنا ايضاً مسجونا محاطاً بالجحيم ولكن لايحس بها، وسهى عنها في غفلة وعطاء، فاذا كشف عنه الغطاء احس بها، و انتقلت العذاب من باطنه الى ظاهره فابصره، فكشفنا عنك غطائك فبصرك اليوم حديد ٣٢١ فيوديه المالك الى ايدى هذه الزبانية التسعة عشر، التى من اثار تلك المدبرات، فيتعذب في الاخرة بها، كماكان يتعذب بها في الدنيا من حيث لايشعر، و من كان على هدى من ربه مستوياً على صراط مستقيم، صراط الله العزيز الحميد ٣٢١ وهو

٣١٩ــ نازعات ٤ ٣٢١ـ ق ٢٢

صراط جميع الموحدين من الانبياء والصديقين والشهداء ، ان هذا صراطى مستقيماً فاتبعوه ولاتتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ٣٢٣فيسلك سبيل الحق بنور الهداية والمعرفة ، و يصل الى دار السلام و يسلم عن هذه المهلكات ، و يتخلص عن رق الدنيا واسر شهواتها ، ضرب الله مثلا رجلا فيه شركاء متشاكسون و رجلا سلماً لرجل ، هل يستويان مثلا ، الحمدلله بل اكثرهم لا يعقلون ٣٢٤.

## المشهد التاسع عشر فىالاشارة الى نعم الجنة وخازنها، و محن الجحيم ومالكها، وما ينوط بها من شجرة طوبى و غيرها

قال بعض المحققين . اعلم ان الخلق اتصف او لا بالوجود ثم بالعلم ثم بالقدرة ثم بالارادة ، فانه اتى عليه حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكورا ٢٥٠ و هذا غاية وغول ٢٠٠ الشيء في العدمية حيث ما كان مذكوراً اسمه و معناه ، اذرب معدوم يكون معلوما مذكوراً ، ثم مضت عليه برهة من الزمان صار فيها امراً بالقوة كالهيولي الاولى ، والجسمية المبهمة والتركيب ، ثم يصير مصوراً بصورة السلالة من ماء مهين ، و هو في غاية الوهن والسخافة ، فيفسد اذا بقى حاله في اقل زمان بادني سبب من حر او برد او جفاف او غير ذلك، فاودعه الله في قرار مكين و حفظه عن الافات التي بصددها ، متقلباً في اطوار الخلقه، حتى صار جنيناً تلجه الروح والحياة ، ثم طفلا سميعا بصيراً ، كما قال سبحانه: هل اتى على الانسان حين من الدهر لم يكن شيئا مذكورا ، انا خلقنا الانسان من نطفة امشاج نبتليه فجعلناه سمعياً يصيراً "ثم يقوى و يستكمله و يظهر من نطفة امشاج نبتليه فجعلناه سمعياً يصير المنار والنافع ، فيصير بعد فيه القدرة والحركة ، ثم ينشأ منه التميز بين الضار والنافع ، فيصير بعد حصول هذه القوى مريداً للنافع و كارهاً للضار، فيخرج من القوة الى الفعل في الانسانية ، و حيث يكون المعاد عوداً الى الفطرة الاصلية و رجوعا الى في الانسانية ، و حيث يكون المعاد عوداً الى الفطرة الاصلية و رجوعا الى

١٥٣ انعام ١٥٣

۲۹ زمر ۲۹

۳۲۵ انسان ۱

۳۲۳ ای دهب وابعد و تواری

٣٢٧ انسان ١ و ٢

البداية في النهاية ، فينبغي ان ينتفى منه هذه الصفات على الترتيب المعاكس للترتيب الأول الحدوثي .

فالسالك الى الله تعالى على الطريق المستقيم لابدان ينتفى اولا منه الارادة ، يستهلك ١٠٠٠ ارادته في ارادة موجده المطلق الواحد الحق ، ولم يبق فيه ارادة ولاخيرة الاخيرة الله ، لان وجود جميع الموجودات انما بتحقق تبعاً لارادة الحق سبحانه ، التي هي عين ذاته ، وهو الموجد الحقيقي فقط ، وليس لغيره رتبة الابداع ولا الاحداث .

فاذا ثبت و تحقق في هذا المقام ، و تقررله هذا الاعتقاد و تيقن به، حصل له مقام الرضا ، و من رضى بما قضى الله تعالى استراح من الالام و الاحزان فيكون ابداً في سلامة و صحة، و هذا باب الدخول في لذات النعيم، لانه قد صار مطيعاً لاوامر الله راضياً بقضائه، و قضاؤه لايكون الا خيراً و نعمة ، فيكون ابداً في الجنة ، لهم ما يشاؤن فيها و لدينا مزيد ٣٢٩.

والبرهان على ان من رضى بالقضاء الإلهى يكون فى الجنة ، هو: ان رحمة الله واسعة لكل شىء سابقة على غضبه ، و قد ثبت ايضاً ان وضع انعوالم والنشات منه تعالى على ابلغ النظامات خيراً و كمالا ، ولا قصور ولا شرية الا فيى نظر المحجوبين عن درك الحقائق على وجها ، فاذا خلص الانسان من تغليظ الوهم و تلبيس الشيطان و وساوسه ، وصح ادراكه العقلى و تنور قلبه بنور الهداية و التوفيق ، راى الاشياء في غاية الجودة والخير والنظام، بل يرى وجه الحق الباقى في كل امر ، وحسن الجمال المطلق و خيره في كل فعل و اثر ، وكل من رأى خيراً او ادرك جمالا يكون ذلك لذيداً عنده فيكون ملتذاً راضياً به ، فمن راى صورة جملة العالم على ابلغ نظام واجود ترتيب فيكون في حنة عرضها السموات والارض سي و من لم يرض بقضائه لم يكن له من هذا النعيم نصيب ، و كان كما ورد في الحديث الرباني : من لم يرض بقضائى فليعبد رباسوائى، وليخرج من ارضى و سمائى، وبهذا الوجه يسمى خازن الجنة رضوانا، لان الانسان مالم يصل الى هذا المقام من المعرفة يسمى خازن الجنة رضوانا، لان الانسان مالم يصل الى هذا المقام من المعرفة

۳۲۸ـــ بل يستهلك (اسرار الايات) ۳۳۰ـــ آل عمر ان ۱۳۳

٣٧٩ ق ٣٥

والرضاءلم يكن له الدخول في باب جنة القرب والمنزلة عندالله والوصول الى داركر امته، و رضوان من الله اكبر ٣٣١.

ثم بعد هذا المقام لابد و ان ينتفى عن السالك القدرة ، حتى لايرى لنفسه قدرة مخالفة لقدرة الحق التى لايخرج عنها شيء من المقدورات، فيكون في مقام التوكل ، و هو عبارة عن خروج الشخص عن التصرف في اموره ، و تفويض ذلك الى وكيله ، و الاكتفاء به عن نفسه ، و من يتوكل على الله فهو حسبه ان الله بالغ امره ٣٣٣ و هذا مقام التفويض ايضاً في عرف القوم ، وافوض أسرى الى الله ٣٠٠٠.

ثم بعد ذلك لابدوان ينتفى عنه العلم، حتى يضمحل علمه في علمه تعالى، الذى لا يعزب عنه مثقال ذرة في السموات و لا في الارض ٣٣٤ و هذا مقام التسليم، و سلموا تسليما ٣٣٠.

ثم بعد ذلك لابد ان ينتفى وجوده الداثرة فى وجود الحق الاول الذى به يوجد كل شىء ، و بوره يظهر كل ظل و فئى ، حتى لايكون له عند نفسه وجود ، كما لايكون له فى نفسه بنفسه وجود ، و هذا مقام اهل الوحدة و هوالفناء فى التوحيد ، اولئك الذين انعمالله عليهم ٣٣٦.

فهذه درجات السالكين الى الله ، و بعدها درجات اخرى اجل واعظم واكثر مما قبلها ، لكن ليس للمقال مجال في كشفها و توضيحها ، اذ لا يفهمها الا اهل الوصال ، و هم المستغنون عن المقال بنورالاحوال ، فكل من لم يسلك طريقة اهل الوحدة و كان افعاله على حسب ارادته ، فلامحالة يقتضى ارادته الا هواء و الاغراض المخالفة لارادة الحق و مشيته ، و لواتبع الحق اهوائهم لفسدت السموات والارض و من فيهن ٣٣٧ فيصير لامحالة ممنوعا عما استدعاه هواه ، محجوبا عما اقتضته شهوته ، و حيل بينهم و بين ما يشتهون الله وقع في سخطالله و نار غضبه ، افمن اتبع رضوان الله كمن باء بسخط من الله ٣٣٨ فوقع في سخطالله و نار غضبه ، افمن اتبع رضوان الله كمن باء بسخط من الله ٣٣٨

 و وصل به الهوى الى الهاوية محروماً عن جميع ما يهواه قلبه ، و يقيد ويغل بالسلاسل والاغلال كما هو صفة المماليك ، ولهذا الوجه يسمى خازن الهاوية مالك .

فيكون له بازاء كل درجة من الجنة والنعيم دركة من النار والجحيم، فله بازاء درجة التوكل دركة الخذلان، وان يخذلكم فمن ذا الذي ينصر كم من بعده "و بازاء درجة التسليم دركة الهوان، و من يهن الله فماله من مكرم "ق" و في مقابلة درجة الوحدة دركة اللعنة ، اولئك يلعنهم الله و يلعنهم اللاعنون "قت و كماان انتفاء القدرة والعلم والوجود في الطائفة الاونى يقتضى لهم القدرة الغير المتناهية والعلم الذاتى اللدنى والوجود المخلد الابدى ، فكذلك في هذه الطائفة يقتضى استبدادهم بهذه الصفات عجزاً غيرمتناه ، و جهلا كلياً و هلاكاً سرمدياً ، ذلك الخزى العظيم "قت".

#### فصل

واما سر شجرة طوبى وشجرة الزقوم: فهوان العلم والقدرة والارادة التى هى مبادى الافعال البشرية والحيوانية ، و هى صفات ثلاث مختلفة فى الخلق ، و كلها صفة واحدة فى حق الواجب تعالى بالذات ، و انما اختلفت بحسب الاسامى و الاعتبارات و النسب، فيكون واحدة بالذات ثلاثاً بالاعتبار، و عقولنا الانسانية لكونها من سنخ الملكوت و عالم القدس ، فاذا تجردنا عن هذا العالم نصير بحيث اذا تصورنا صورة علمية عقلية او حسية، يكون تلك الصورة هى بعينها مرادة لنا و مقدورة لنا ، كما هى معلومة لنا ، لكونها حاضرة عندنا حاصلة بارادتنا ، بل نفس ارادتنا .

فهذه الأمور يصير متحدة في حقنا كمافي حقه تعالى، وما منشىء الأولناان نتصوره ، فاذن كل ما هو متصور لاهل الجنة يكون موجوداً في الخارج، وكل ما هو من كل ما هو موجود في الخارج فهو من مقدورات الله تعالى، وكل ما هو من مقدورات الله قله ان يتصور فمقدوراته تعالى مقدورات هذا العبد المقرب،

۳۶۰ آل عمران ۱۹۰ ۳۶۲ بقره ۱۵۹

فیکون مقامه و حکمه ، کما فی الحدیث القدسی فی صفة اهل الله: کنت سمعه الذی به یسمع ، و بصره الذی به یبصر ، و یده التی بها یبطش ، فبی یبصر و بی یسمع و بی یبطش ، الحدیث ، و کما ورد ایضاً فیه: یا انسان: اطعنی اجعلك مثلی ، و لیس كمثله شیء ۳٤۴ .

فكل ما يتصوره اهل الجنة يصير مقدوراً له موجوداً عنده من غير تراخ، فكل ما يتمنى المرع يدركه، بمعنى ان يجده حاضراً، فتمنيه و وجدانه يكونان واحداً ، و هذا المقام بحسب المثال هي شجرة طوبي في الجنة ، التي ورد في نعتها ، ان كل ما يتمناه و يشتهيه اهل الجنة فهو يبحدث فيها دفعة على و فق شهو تهم و حسب تمنيهم حاضر أ عندهم ، طو بي لهم و حسن مآ ب٥٠٣. و بازاء هذه الملكة والمقام حال الاشقياء حيث يتكثر فيهم هذه الصفات، لبعدهم عن عالم الوحدة و مقام الجمعية الالهية ، و توزع قواهم و تفرقة حالهم و نزولهم في عالم التكثر و الاختلاف، و ركونهم و اخلادهم الي الأرض السفلي والمهبط الأدني ، و مبلهم إلى الشهوات المتضادة المستحبلة، فبحسب كل من تلك الشهوات و الإماني المذمومة، المتولدة من هذه الصفات الثلاث في نفوسهم ، يتولد نوعا من الحرمان والعذاب ، فيكون لهم بازاء الصفات المذكورة ، انطلقوا الى ظل ذي ثلاث شعب لا ظليل و لا يغيي من اللهب جمع و لهم بدلا من شجرة طوبي شجرة الزقوم ، ان شجرة الزقوم طعام الاثيم ٣٤٧ انها شجرة تخرج في اصل الجحيم طلعها كأنه رؤس الشياطين٣٤٨ والطلع عبارة عن مبدأ وجود البذر الموجب لانبات الشجرة ، والشياطين هي امثلة أهواء مردية مغوية ، أن الشيطان ليجرى من أبن أدم مجرى الدم، و رؤسها مبادي الاشخاص الشيطانية، فمبادي اهو بة النفس و دواعيها المهلكة هي منشأ انبات هذه الشجرة الخبيثة في القران، و منشأها اصل الجحيم و الهاوية ، فتفقه فقهاً اخرويا .

۳٤٥ رعد ۲۹ ۳٤٧٠ دخان ۶۳

#### رواية فيها دراية

و مما ورد في مثال معنى شجرة طوبي ومعنى الوسيلة ورضوان ومالك، من طريق الرواية عن موالينا و ساداتنا المعصومين سلامالله عليهم اجمعين، ما رواه اعظم المحدثين رواية و ضبطاً و اوثقهم دراية و حفظا ، الشيخ الصدوق الفقيه أبوجعفر محمد بن على بن بابويه القمى في كتابه المسمى بمعانى الاخبار بسنده المتصل عن ابي بصير قال جعفر الصادق عليه السلام: طوبي شجرة في الجنة ، اصلها في دار على بن ابي طالب عليه السلام ، و ليس من مؤمن الا وفي داره غصن من اغصانها ، و ذلك قول الله عز وجل : طوبي لهم و حسن ماب هنه .

وروى الشيخ الصدوق مسنداً عن ابي سعيد الخدري، قال قال رسول الله صلى الله عليه و اله: اذا سألتم الله لي فاسئلوه الوسيلة ، فسألناه وصلى الوسيلة، فقال: هي درجتي في الجنة، وهي الف مرقاة مابين المرقاة الي المرقاة حضر ٣٥١ الفرس الجواد شهراً ، و هي مايين مرقاة جوهر الى مرقاة زبر جد الى مرقاة ياقوت الى مرقاة ذهب الى مرقاة فضة ، فيؤتى بها يوم القيامة حتى تنصب مع درجة النبيين،فهي في درجةالنبيين كالقمر بين الكواكب فلايبقي يومئذ نبي ولا شهيد ولاصديق الاقال: طوبي لمن كانت هذه الدرجة درجته، فيأتي النداء من عندالله عزوجل يسمع النبيين و جميع الخلق: هذه درجة محمد صلى الله عليه واله ، فاقبل انا يومئذ مؤتزراً بريطة ٣٥٢ من نور على تاج الملك واكليل الكرامة ، و على بن ابي طالب امامي و بيده لوائي ، و هو لواء الحمد، مكتوب عليه: لااله الا الله ، المفلحون هم الفائز ون ، في حديث طويل ، فيه ايضا: فبينا انا كذلك اذ الملكان قداقبلا الى ، اما احدهما فرضوان خازن الجنة، و اما الاخر فمالك خازن النار، فيدنو رضوان و يقول: السلام عليك يا احمد، فاقول: السلام عليك ايها الملك، من انت؟ فما حسن وجهك واطيب ريحك ، فيقول : إنا رضوان خازن الجنة ، و هذه مفاتيح الجنة بعث بها عليك رب العزة ، فخذها يا احمد فاقول: قد قبلت ذلك من ربي ، فله الحمد على

۳۵۰ النبی (معانی) ۳۵۲ ای کل ثوب یشبه الملحفة (الکفن)

ما فضلنی به ربی ، ادفعها الی اخی علی بن ابی طالب ، ثم یرجع مالك فیقول: السلام علیك یا احمد، فاقول: السلام علیك ایها الملك ، فما اقبح وجهك و انكر رؤیتك و نقول: انا مالك خازن النار ، و هذه مقالید النار بعث بها الیك رب العزة ، فخذها یا احمد ، فاقول: قد قبلت ذلك من ربی فله الحمد علی ما فضلنی به ، ادفعها الی اخی علی بن ابی طالب ، ثم یرجع مالك فیقبل علی و معه مفاتیح الجنة ومقالید النار ، حتی یقف علی حجزة و جهنم ، فیقبل علی و معه مفاتیح الجنة ومقالید النار ، حتی یقف علی حجزة و جهنم ، له جهنم : جزنی یا علی ، فقد اطفأ نورك لهبی ، فیقول لها علی : قومی یا جهنم : خذی هذا ، و اتركی هذا ولیی ، فلجهنم اشد مطاوعة لعلی من غلام احدكم لصاحبه ، فان شاء یذهبها یمنة ، و ان شاء یذهبها بسرة ، و لجهنم اشد مطاوعة له و المها یأمرها به من جمیع الخلائق .

هذا اخر هذا الحديث ، فيه اسرار شريفة و تأويلات و محامل لطيفة ، يمكن استخراجها و انتزاعها لمن تدبر و تأمل في الاصول التي اكثرنا من ذكره .

و بالجملة تحصيل رضوان من الله انما يتيسر لعبد رضى بقضاء الله ، و مفتاح ذلك هو ألعلم بحقائق الإيمان بالله و اياته وافعاله و كتبه و رسله ، و هذه المعارف الالهية سيماما يتعلق باحوال المعاد مما لايستقل بادراكه العقول البشرية على طريقة النظر البحثى ، بل يحتاج الى اقتباس النور من مشكوة خاتم النبوة صلى الله عليه واله بواسطة مشكوة اول اوصيائه واشرف اوليائه ، فان انوار العلوم الربانية انما انتشرت فى نفوس المستعدين القابلين للهداية من بدرالولاية و نجم الهداية على امير المؤمنين وبعده من اولاده المطهرين المنورين بروج العصمة صلوات الله عليهم اجمعين ، بعد استفاضته عن شمس النبوة ، كما افصح عنه قوله صلى الله عليه واله : انا مدينة العلم و على بابها، ولا شبهة ان الحق مع على و على مع الحق ، و من خالف الحق ضل و غوى

۳۵۳ من انت ؟ فیقول (معانی) ۶۵۳ بحجز ق (معانی) ۳۵۵ یومئذ (معانی)

و تردى الى الجحيم ، و ماذا بعد الحق الا الضلال٣٥٦ .

فقد ثبت و تبين بالبرهان ان مبنى دخول الجنة والنار بمتابعة على و مخالفته ، فهو قسيم الجنة والنار ، و بيده مفاتيح الجنة و مقاليدالنار ، و هكذا حكم اهل البيت عليهم السلام لقوله صلى الله عليه واله : مثل اهل بيتى كمثل سفينة نوح ، من ركب عليها نجى و من تخلف عنها غرق ، و على شبه ماذكرناه يأول مثال شجرة طوبى، وكون اصلها في دار على بن ابي طالب، و فروعها في بيوت شيعته ، فان اصول المعارف موجود في بيت قلبه المقدس و دار قالبه المنور بانوار الرحمة و يتفرع و يتشعب منها العلوم العقلية و الفروع الفقهية في قلوب المجتهدين من علماء الامة والمقلدين من اتباعهم الى يوم القيامة .

قال العارف المحقق والواصل المحقق قدس سره في الفتوحات المكية: اعلم ان شجرة طوبي لجميع شجر الجنات كادم لما ظهر منه من البنين، فان الله لما غرسها بيده و سواها نفخ فيها من روحه، كما فعل بمريم ٣٥٨ نفخ فيها من روحه، فكان عيسي عليه السلام: يحيى الموتى و يبرىء الاكمه والابرص، و شرف ادم باليدين ٥٥ و نفخ فيه ٢٦٠ فاور ثه نفخ الروح فيه علم الاسماء، لكونه مخلوقا باليدين، و لما تولى الحق غرس شجرة طوبي و نفخ فيها زينها ٢٦٠ بثمر الحلى والحلل، اللذين همازينة للابسهما، فنحن ارضها ٢٦٠ كما جعل ماعلى الارض زينة لها ١٣٠٣ واعطت في ثمر الجنة كله من حقيقتها عين ما هي عليه، كما اعطت النواة النخلة و ما تحمله مع النوى التي في ثمر ها، فكل من تولاه الحق بنفسه من وجهه الخاص، فانه به مشفوق و ميزه على من ليس له هذا الاختصاص و لا هذا التوجه، انتهى كلامه.

۷۰۷ یبنی (ن م ل)

٥٦٦ يونس ٣٢

۳۵۸ فی مربم (فتوحات)

٣٥٩ عنى الشيخ قدس سره باليدين: الحديث المشهور الذي قال الله تعالى: خمرت طينة ادم يبدى اربعين صباحا.

٣٦٠ الروح فيه (فتوحات)

٣٦١ طوبي بيده و نفخ الروح فيه زينها (فتوحات)

٣٦٢ فان الله (فتوحات) ٣٦٣ كهف ٧

و قد ظهر منه ان شجرة طوبى يراد بها اصول المعارف و الاخلاق الحسنة ، ليكون زينة للنفوس القابلة التى بمنزلة ما على الارض زينة لها ، و ذلك لان ارض تلك الشجرة اذا كانت نفوسنا ، فحليها وحللها لابدان تكون من قبيل زينة العلوم و المعارف و محاسن الاخلاق .

## المشهد العشرون فيكيفية تجدد الإحوال، على اصحاب الجنة واصحاب النار

اما اصحاب النار و اهل العذاب فلا شبهة فى تجدد احوالهم وتبدل حلودهم و استحالتها ، و انتقال ابدانهم من صورة الى صورة و من صفة الى صفة ، لصريح قوله تعالى : كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب ٣٠٠ و لاشك فى ان تبديل الجلود و استحالة الابدان لابد فيه من حركة دورية صادرة من الافلاك و ما فيها بحسب ما قدره الله بعد قضائه الازلى ، فيكون الحكم فى اهل النار بحسب ما يعطيه الامر الالهى الذى اودعه الله فى حركات الاقصى ، و فى الكواكب الثابتة ٥٣٠ فى سباحة الدرارى السبعة المطموسة الانوار، فهى كواكب لكنها ليست بثواقب ولا مضيئة ، و لها تأثير فى حقهم بفنون العذاب و صنوف العقاب بحسب ما يقتضيه سوابق اعمالهم و مبادى افعالهم و اعتقاداتهم و نياتهم .

و لهذا قال بعض العرفاء: حكم النار و اهلها يقرب من حكم الدنيا و اهلها ، فليس للذين هم من اهلها الخالدين فيها بعد انقضاء زمان الانتقام نعيم خالص ولا عداب خالص ، كما قال تعالى : لايموت فيها ولا يحيى المناس في ذلك . انه بقى فيهم ما اودع الله فيهم من اثار حركات الافلاك، و لم يقع لهم توفيق الخروج من حكم الطبيعة و تأثيرها ، فلاجرم لم ينجوا من عذاب النار و ان تغير منهم على قدر ما تغير من صور الكواكب بانتبديل

٤٣٦ نساء ٢٥

٣٦٥ الالهي بما اودعه من القوة المحركة الجابرة للفلك الاقصى على حركاته ، والكواكب
 الثابتة . . . (اسرار الايات) .

٣٦٦ اعلى ١٣

والطمس والانكدار والانتثار ، ولا تغيرلها بحسب الذات الا ما شاء الله، كما قال تعالى: فاما الذين شقوا ففي النار لهم فيها زفيروشهيق خالدين فيها مادامت السموات والارض الاما شاءربك ٣٦٧.

و اما اصحاب الجنة فليس لهم مثل هذا التجدد والاستحالة و تغير الاحوال الذي يكون لاهل النار ، لارتفاع نشأتهم عن نشأة الطبيعة و حكمها، فحر كاتهم و افاعيلهم نوع اخرما فيها نصب ، و اعمالهم مافيها لغوب ، لان السموات و دوراتها مطوية في حقلهم، ولهم مقام طي الزمان وطي المكان ٢٦٨ و زمانهم زمان يجمع فيه الماضي والمستقبل من هذا الزمان في لحظة و ان منه ، و مكانهم مكان يحضر في مجلس جميع ما يسع له السموات والارض .

و مع هذا تكون الجنة و نعيمها من جملة المحسوسات والمقداريات، الاانها ليست طبيعية، بل محسوسة صرفة مجردة عن عالم الطبيعة والهيولي ٣٦٩ كما ان ما يراه الانسان في نومه محسوسات غير طبيعية ، و النوم جزء من اجزاء النبوة ، و نشأته مثال النشأة الاخرة ، و يرى الانسان فيها مالا وجود له في عالم الدنيا اجمع .

قال الشيخ الكامل المحقق قدس سره في الباب السابع والاربعين من الفتوحات المكية: فلاترال الاخرة دائمة التكوين، فانهم يقولون في الجنان للشيء الذي يريدونه كن فيكون، فلا يتوهمون امراً ما ٣٠٠ ولا يخطر لهم خاطر خوفا من عذاب الحر ٣٠٠ مما هم فيه الا و تكون فيهم، اولهم ذلك العذاب، و هو عن حضور الخاطر ٣٧٠ فان الدار الاخرة تقتضى تكوين الاشياء حساً و بمجرد حصول الخاطر و الهم والارادة والتمنى والشهوة، كل ذلك محسوس و ليس ذلك في الدنيا، اعنى من الفعل بالهمة لكل احد، وقد كان

٣٦٧ هود ١٠٦

٣٦٨ مقام فيه يطوى الزمان والمكان (اسرار الايات)

٣٦٩ من المحسوسات بلاشبهة، الا انهاليست طبيعية مادية، بل محسوسة، و وجودها وجـود اداكى حيوانى مجرد عن الطبيعة والهيولى المستحيلة الكائنة الفاسدة (اسرارالايات) .

<sup>•</sup>٣٧٠ اى اهل النار، وفى الفتوحات: فلايتوهمون امراً ولا يخطر لهم خاطر فى تكوين امرالا و يتكون بين ايديهم، و كذلك اهل النار لايخطر...

٣٧١ اكبر (فتوحات) ٣٧٢ .وهو عين حصول الخاطر (فتوحات)

ذلك لغير الولى ، كصاحب العين والغرامية بافريقية ، انتهى كلامه .

و من عرف كيفية قدرة الله في وجود الخيال و ما تجده النفس فيه من الأمور الواسعة و الاعداد والاشكال الكثيرة مع كيفياتها و احوالها في طرفة عين ٢٠٠٣ ثم راى اثر ذلك في المحسوس لكن بعين الخيال لابعين الحس، كما راه اهل المكاشفة في زمان قليل بل في لحظة واحدة، ما يقع في تضاعيف السنين من زمان الحياة الدنيا في عالم الطبيعة ، فهو من هاهنا يعلم علم تجسد الارواح و تصور الاعمال والنيات في القيامة ، و تمثل الاشخاص الملكية عندالانبياء و الاولياء عليهم السلام ، و نزولهم بالوحي و الكرامات في صور الاجسام المحسوسة لظهور سلطان الاخرة على قلوبهم .

و قد يقع الشك والالتباس لبعض المكاشفين، ان ما يراه هل يراه بعين الحس اوبعين الحيال ؟ و كذا في تجسد الارواح في صورة القوالب البشرية و غيرها ، هل هي عين ذلك الروح او عين الصورة التي ظهر فيها ؟ و هل ذلك في عين الرائي فقط كما في زرقة السماء ، ام في نفس الامر لها وجود مع قطع النظر عن ذلك المظهر من خيال اوحس ؟ و هل الروح لتلك الصورة كالروح للجسم ، اعنى النفس المدبرة لبدنها ، و تلك الصورة صورة حقيقية، والحق انها صورة حقيقية موجودة في الواقع ، الاان شرط تحققها وجود الرائي وحفظه اياها والتفاته نحوها، و كذلك الصور التي اوجدها الله لاهل البحنة واعطاهم الاقتدار على انشائها و حفظها بقوة العزيز الحميد .

قال الشيخ العارف المكاشف في الباب الثالث و السبعين و ثلثمأة اشارة الى هذا المطلب وهذه مسألة اغفلها كثير من الناس بل كلهم، فانهم قنعوا بما يظهر لهم من صور الارواح المتجسدة، فلو تروحنوا في نفوسهم و حكموا بالصور على اجسامهم و تبدلت اشكالهم و صورهم في عين من يراهم ، علموا عند ذلك تجسد الارواح لما ذا يرجع ، فانه علم ذوقي لاعلم نظري فكرى ، وقد بينا: ان كل صورة تحدث ٣٠٠ في العالم فلابدلها من روح يدبره ٣٠٠ من الروح

۳۷۳\_ عین هان علیه التصدیق (اسفار) ۲۷۶\_ لها وجود (فتوحات) ۳۷۶\_ تجسدت (فتوحات) ۳۲۹\_ مدبرة (فتوحات)

الكل، المنفوخ منه في الصورة ومن علم ان الصورة المتجسدة في الارواح اذا ماتت ان كانت حيواناً او قطعت ان كانت نباتا ، انها تنتقل الى البرزخ ، ولابدكما ننتقل محن بالموت ، و انها ان ادر كت بعد ذلك انما تدرك كما يدرك كل ميت من الحيوان انسان او غيره ٣٧٨ فمن هاهنا ايضاً اذا وقعت على علة ، علمت صور الارواح المتجسدة لماذا ترجع ، انتهى كلامه .

و لولا مخافة التطويل و الاطناب معصعوبة فهم مثل هذا المرام عن تقرير الكلام لبينت السبب والعلة في ذلك ، والمرجع فيما ذكره الى ماذا ، و ان ادى الى تحريك سلسلة الحمقى الغافلين عن عالم المسرى ٣٨٠ المهيمين بتمام الهمة في اغراض النفس والهوى .

و قال ایضاً فی الباب الثالث والسبعون " البعرف هذا الا من عرف قدرة الله فی وجود الخیال فی العالم الطبیعی ، و ما یجده العالم به من الامور الواسعة فی النفس الفرد و الطرفة ، قال : و من وقف علی حکایة الجوهری رای عجبا من " هذا الباب ، حیث ذکر عن نفسه انه خرج بالعجین من بیته الی الفرن " و کانت علیه جنابة ، فجاء الی شط النیل لیغتسل ، فرای وهو فی الماء مثل ما یری النائم کأنه فی بغداد وقد تزوج واقام معالمرأة ست سنین، واولدها اولاداً ، ثم ردالی نفسه و هو فی الماء ، وفرغ من غسله و خرج و لبس ثیابه و جاء الی الفرن ، و اخذ الخبز و جاء الی بیته و اخبر اهله بما اسره فی واقعته ، فلما کان بعد اشهر جاءت تلك المرأة التی و اخبر اهله بما اسره فی واقعته ، فلما کان بعد اشهر جاءت تلك المرأة التی الولاد و ما انكرهم ، و قبل لها : متی تزوج بك ؟ قالت : منذ ست سنین ، و هؤلاء اولاده منی ، فخرج فی الحس ما وقع فی الخیال ، و هذه من مسائل هئ النون المصری ، الستة التی تحیلها العقول ، فلله قوی فی العالم خلقها فی النون المصری ، الستة التی تحیلها العقول ، فلله قوی فی العالم خلقها مختلفة الاحكام ، كاختلاف حكم العقل فی العامة ، من حكم البصر، من حكم مختلفة الاحكام ، كاختلاف حكم العقل فی العامة ، من حكم البصر، من حكم

۳۷۸ او غیر انسان (فتوحات) ۳۸۰ ای سار لیلا ۳۸۲ و هو من (فتوحات) ۳۷۷ الصور (فتوحات) ۳۷۹ وقفت على علم هذا (فتوحات) ۳۸۱ في السئوال الثاني و الستون

٣٨٣ اي المخبز

السمع ، من حكم الطعم و غيرذلك من القوى التي في عامة الناس ، اختص الله اوليائه بقوى لها مثل هذه الاحكام ، فلاينكرها الاجاهل بما ينبغي للجناب الالهي من الاقتدار ، و في معراج رسول الله صلى الله عليه واله ما فيه كفاية في هذا الباب ، مع بعد هذه المسافات التي قطعها في الزمان القليل ، انتهت عبارته .

# المفتاح المشرون

## في الاشارة الى الرياضة و تقسيمها

معنى الرياضة للبهائم منعها عن اقدامها على ما تريد من الحركات المختلفة التى ليست مرضية للراكب، و اجبارها مدة على ما يرتضيه الرايض ليتمرن على طاعته، فهكذا القوة الحيوانية التى هى مبدأ الادراكات والافاعيل الحسية فى الانسان اذا لم يكن مرتاضة مطيعة للروح كانت بمنزلة بهيمة عاصية غير مرتاضة، فيستخدم القوة الناطقة فى اغراضها الحيوانية فتدعو بهاشهو تها تارة و غضبها اخرى اللذان منشاؤهما المتخيلة والمتوهمة، اما اذا راضتها القوة العاقلة يمنعها من التخيلات والتوهمات والافاعيل المثيرة للشهوة والغضب، و تجبرها على ما يقتصيه العقل العملى، الى ان تصير متمرنة على طاعة الحق فى خدمته، مؤتمرة بامره، منتهية بنهيه، كانت العقلية مطمئنة لايصدر عنها افعال مختلفة المبادى والإغراض، و باقى القوى الجسمانية باسرها مؤتمرة مسائلة لها، اذ هى من توابع القوة الحيوانية، فمتى صارت مطبعة للعقل تتبعها القوى كلها.

ثم ان الرياضة ضرب من المجاهدة ، والمجاهدة جنسان : جسماني و روحاني .

اما الجسماني فنوعان: خارج و داخل ، اما الخارج فهو المحاربة مع اعداء الله الحوارج المارقين من الدين ، المفارقين عن سنن قوانين البراهين، و هو الاصغر من الجهادين، لكونه اقل نفعاً من الاخر، لان تأديب

الموذيات الداخلة اكثر نفعاً في الاولى والاخرى من تأديب الموذيات الخارجة ، ولهذا قال صلى الله عليه واله: رجعنا من الجهاد الاصغر الى الجهاد الاكبر، و هو المجاهدة مع القوى الداخلة .

و اما الداخل فصفتان : اماطة واتيان .

اما الاماطة فهى تطهير البدن عن الاذى والقاذورات الحسية ،كما قال صلى الله عليه واله: ادنى شعب الايمان اماطة الاذى عن الطريق ، والاذى كل ما يؤذيك و يغويك عن سلوك طريق الحق والخير .

اما الاتيان فضربان: مالى و بدنى ، اما المالى فقسمان: مكرر فى كل سنة او شهر، و غير مكرر، بل هو حتم فى جميع العمر مرة كالحج ، و هذا الضرب من باب اماطة الاذى ، اذ هو تنحية المال عن خزانة القلب ، لئلا يشغله ، و هو اقل نفعاً فى احوال الاخرة ، اذ طرح الحمل الثقيل لايوجب زيادة درجة فى المنزل ، بل لايوجب درجة اصلا سوى خفة حاصلة بسبب طرحه ، و تلك الحفة ليست سعادة اخروية ، و انما هى زوال شقاوة فقط ، و لهذا قال تعالى: و ما اموالكم ولا اولادكم بالتى تقربكم عندنا زلفى الا من امن و عمل صالحاً "صرح بان المقرب الى الحضرة الجلالية هو الايمان، والعمل الصالح لها ، وكذلك قوله تعالى: خذ من اموالهم صدقة تطهرهم و تكيم بها و فرق بين تزكية الشىء عن النجاسة و بين تحليته و تطييبه بالمسك والكافور .

و اما الضرب البدني فهو ايضاً قسمان: ترك و فعل ، اما الترك فنوعان: ترك لازم كالصوم ، فانه كف عن شهوتي البطن والفرج ، و ترك متعد كالايلام، فانه عدم التعرض لايذاء النوع بالغيبة والفحش والضرب ونحوها.

و اما الفعل فهو ايضاً لازم و متعد ، اما المتعدى فكالقرابين النافعة للمساكين، وهذا ايضاً من باب الاماطةلقلة نفعه، اذهو دفع المانع وقطع العايق، و لهذا قال تعالى : لن ينال الله لحومها ولا دماؤها ولكن يناله التقوى

۲ ای ازالة، من باب نحی تنحیة ۳۷ سیا ۳۷

**٤**– توبه ۱۰۳

٥ - الوحدة القربان ، اي كل ما يتقرب الى الله من ذبيحة و غير ها .

منكم .

و اما اللازم فكا الصلوة والذكر و التسبيح والتهليل ، ولكل واحدة من هذه الطاعات والعبادات البدنية روح و جسم .

اما جسمه فهو الحركات المحسوسة السكنات الظاهرة ، ولا يخلو هذا النوع من مشاركة بين الخالق والخلق يسمى رياء ، اذ هو منظور لكل احد، و يسمى شركاً خفياً ، ولهذا قال صلى الله عليه واله : الشرك في امتى اخفى من دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء .

و اما روحه فهو الاخلاص الكامل والنية الباطنة ، وهو المحسوب من الطاعتين لأغير في الموازين القسط ،و ما سواه فهو في ميزان ما عمل له ، كما قال في الحديث القدسي: من عمل عملا اشرك فيه معي غيري ، تركته و شركه، و لهذا قال تعالى: الالله الدين الخالص و قال: من كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا صالحاً ولايشرك بعبادة ربه احدا^ الا ان الطاعات الابدانية قناطر العبادات الروحانية، ربطت عليها للعبور الى رياض الإخلاص الباطني، كما قال صلى الله عليه واله: الرياء قنطرة الإخلاص، وافضل العبادات البدنية الصلوة ، لكون روحها افضل ، و نقاء الروح يدل على صفاء الجسد وبالعكس، لاناشر إق البيت على قدرشر وق السراج، و دلالة شروق السراج على شروق البيت على نسبة شروقه، وروح الصلوة المعرفة بالله، وهي افضل المعارف، لكونه معروفها، وهوذات الله جل جلاله افضل المعروفات، ولهذا لاسقط عن المكلف لعذرما ، حتى عند موته ، كما ان المعرفة لايسقط في وقته ، بل يتوجه عليه دائماً في الدنيا و العقبي ، كما قال عيسي عليه السلام: و أوصاني بالصلوة والزكوة مادمت حيا الله اي اوصاني الوحى الإلهي بالتزكية والتخلية ما دمت حيا ، والحياة للنفس الناطقة دائمة ، اذ هي الاتموت بموت الجسد كما عرفت، فلا تفهمن من الحياة المذكور في الأبة: الحيوة الدنياوية، بل ما خلق الإنسان الا مجبولا عليها ، كما قال تعالى : و ما خلقت ألجن و الإنس

۳- حیج ۳۷ ۸ -کهف ۱۱۰ ، ۹ مریب ۳۱

الاليعبدون٬ و لهذا قال صلى الله عليه واله: الايمان بضع و سبعون شعبة، فافضلها قول لااله الاالله.

و مما يدل على ان لكل عبادة من هذه العبادات الظاهرة روحاً هو المقصود بالذات، و ما سواه مقصودله، قوله تعالى: ان الصلوة تنهى عن الفحشاء والمنكر " و هذا جسد الصلوة، و قوله: ولذكرالله اكبر " هذا روحها، وقد وصف بكونه الاكبر، لأن المراد بالذكر ذكر القلب دون لقلقة اللسان، والقلب لما كان اشرف الأعضاء، وجب به ان يكون طاعته اكبر و افضل من غيره.

و اما روح الحج و الصوم وقد عرفتهما و حاصل كل العبادات البدنية راجع الى قسمى التركية والتحلية ،كما حصر قوله تعالى : قد افلح من تزكى ١٣ هو قسم التركية ، وذكر اسم ربه فصلى ١٤ هو قسم التحلية ، والى العبادات البدنية كلها اشار قوله تعالى : وثيابك فطهر ١٥ وقد اشتمل على جلها فن الفقه الديني و هو ربع العبادات دون الارباع الثلاثة .

و اما المجاهدة الروحانية فنوعان: تزكية و تحلية ، اما التزكية فعن رذائل القوى ، و امها العشق على متاع الدنيا و مزخرفاتها ، و لهذا قال صلى الله عليه واله: حب الدنيا رأس كل خطيئة ، و ما خلاه فهي بناتها ، و امها ثلاث:

الحرص الذي بلى به ادم في الجنة ، حتى اخرج منها باستهانة و مذلة بعد ما بدر عنه ذلة ، و هي نوعان : شره على الأكل ، و شبق على النكاح ، و يشملها اسم الهوى ، والثاني ولد الأول ، كما ان الأول بذر الثاني ، ولكون الهوى شوكاً ذا عصون جمة و علائــق عمة في رجــل السالــك ، خصه الله بالذكر دون ما سواه في قوله : و نهى النفس عن الهوى فإن الجنة هــى المأوى أولما كان طاعة الهوى سبب الخروج من الجنة ، وجب ان يكون

۱۱ عنکبوت ٥٤

۱۰۔ ذاریات ۵۹

۱۶ اعلی ۱۶

۱۲ــ عنکبوت ۶۵

٠,١٠ = اعلى ١١٠

۱۵ اے اعلی ۱۵

<sup>.</sup>۱۵ ـ مدثر ک

۱۲ - نازعات ۶۰ و ۶۱

عصيانها سببا لدخولها ، لا سببا مستقلا ، بل السبب هو كونه خائفاً مقام ربه ، و كف النفس شرط له ، فيكون المجموع علة تامة .

والام الثانى الكبر الذى امتحن به ابليس ، حتى طرد من الباب ولزم الهبوط الى محط الخراب ، كما قال: اهبطوا منها جميعاً 14 وصار سبباً للعنه و خسائه عن العتبة العالية ، و تقرينه بقرناء الإطلال البالية .

والام الثالث الحسد الذي منى به قاييل حتى قتل اخاه المؤمن ، فلهذا خلد في الناركما قال تعالى: من يقتل مؤمناً متعمدا ١٠٠٠ . . . الاية ، و في الاية مبالغة قوية و تهديد تام ، و سببه ان من قتل نفساً شخصية ، فقد قتل نوعاً كلياً ، لان الكلى من الشخص الجزئى ، و بقاء النوع به ، و لهذا قال : من قتل نفساً بغير نفس . . . . . ، فكأنما قتل الناس جميعاً ١٩ فاهر ب من كلب الحسد هربك من الاسد ، فما انجس شأن شينه ، و ما انجس شأن عينه ، حيث افضى اليي رفع نوع الانسان و عنه راساً ، و لهذا قيل :

كل العداوة قد ترجى ازالتها الاعداوة من عاداك من حسد

فهذه الرذائل الثلاث امهات الخبائث المنبثة فيما بين الخليقة الانسية، ولكون اصولها رواسخ في الطباع ، و فروعها شوامخ باسقات على ذرى النفوس ، قال صلى الله عليه واله : ثلاث مهلكات : شح مطاع ، و هو من فروع الهوى و الحرص ، و هوى متبع ، و اعحجاب المرع بنفسه ، و هي كله! ناشية من القوى الثلاث التي هي الشهوة والغضب و القوة المدبرة للحياة البدنية، وكل واحد منها محفوف بدرجتي الافراط والتفريط ، و اوساطها التي هي الصراط المستقيم يسمى باسامي ثلاثة : الشجاعة اوسط القوة الغضبية ، والعفة أوسط القوة الشهوية ، والعدالة والحكمة العملية اوسط القوة المدبرة ، ومجموعها يسمى باسم العدالة ، فهذا نوع التركية التي احد نوعي المجاهدة ومجموعها يسمى باسم العدالة ، فهذا نوع التركية التي احد نوعي المجاهدة ومعرفة ماهياتها وكيفية معالجتها علم الاخلاق ، و يسمى طباً روحانياً .

۱۷ ــ بقره ۳۸

و اما نوع التحلية فهو انما يحصل بتحصيل الفضائل و المعارف النظرية ، وقد اشرنا اليه في هذا الكتاب بما فيه مقنع و بلاغ ، و هو مستنبط من القران كما ستطلع عليه ' ولكل واحدة من نوعي الحكمة فائدة خاصة به لا توجد في صاحبه ، كما ان فائدة شرب الماء الارواء ، و فائدة اكل الخبز الاشباع ، و من المحال ان يوجد الارواء من اكل الخبز والاشباع من شرب الماء .

اما فايدة التركية فخروج النفس الناطقة من ارجاس القوى نقية صافية ،كما يخرج الثوب عن يد القصار بعد قصارته و تحويره ٢٠ في اطوار متعددة ، تارة بالماء والنار، و تارة بالحست ٢٣ والقرص كذا والحارة . الدق ، وكذا الجلد المدبوغ بعد نزع الفضلات بالاشياء الحارة .

و اما فائدة التحلية فالتخلق بالاخلاق الالهية الجميلة ، حتى يصير مراة مجلوة و صحيفة متلوة يشاهد فيها صورالوجود كله على شكله واستنارته و هيئته واستدارته فحينئذ يصلح لنظر عين الجمال المطلق التي لاتنام ، صاحب الجلال والاكرام ، فانالله لاينظر الى صوركم بل ينظر الى قلوبكم، و من هذا يعلم أن المقصود بالذات من الرياضتين ، النفسانية دون الجسمانية، و ما احسن قول الفيلسوف أبى على بن سينا في هذا المعنى حيث يقول : هذب النفس بالعلوم لترقي

و ترى الكــل فهي للكل بيت

فالنفس كالزجاجة و العقل سر

اج و حسكمسة الله زيت

فاذا اشرقت فانك حمي

و اذا اظــلــمت فــانــك مبت فلهذه خصها الله تعالى بالذكر في قصة مريم عليها السلام ، وكانت

۲۱ یعلم منه آنه قدس سره کتب هذا الکتاب المستطاب مقدمة لتفسیره، کما ذکر قبیل هذاو
 کتب بعضه، ای من التفاسیر، ولم یتفق له اتمامه، و قال کما ستطلع علیه اشارة الی تفاسیره.
 ۲۲ ای تغسیله

٢٤ اى غسله باطراف الاصابع

ولية ماشية على الماء، لكونها منفوخة فيها روح الهواء المبعوث من الملك الاكبر والروح الاعظم ، حيث قال : واذكر في الكتاب مريم اذا نتبذت من اهلها مكانا شرقيا أن اعت جانباً من القوى بانسلاخها عنها ، و انما خص مكانها بالشرقى ، لان الفيض انما ينبعث من ناحية العقول وهى شرق عالم الوجود ، فاتخذت من دونهم حجابا أن بقطع علائقها و حبالها ، فلما تم ميقات ربها اربعين او اكثر، وكانت هى فى تلك الايام مشتغلة بالتزكية و التحلية من الذكر والفكر، فاضت عليها الاثار العلوية، وتناثرت على وحها الانوار الغيبية ، و تمثلت على شبح انسان أن امرد، والمرودة كناية عن كونه مجرداً عن المادة و علائقها ، و هو قوله : فتمثل لها بشرا سويا أن فنفث فى مجرداً عن المادة و علائقها ، و هو قوله : فتمثل لها بشرا سويا أن فنفث فى محرداً عن المادة و علائقها ، و هو قوله : فتمثل لها بشرا سويا المنفورة بين يدى رحمته ، فصار بذراً للقوة العاقلة فيها ، فحملته فتغيرت حالها عما كانت عليه ، من جهة ان تلك الانوار مبدلة اجوهر النفس ، فانتبذت به مكانا قصياً أن لانها استشعرت من المحساد وكيدهم ، كما كادت اخوة يوسف به ، و توهمت تكذيبهم اياها ، فهجر نهم هجراً جميلا ، واتخذت الى ربها سبيلا .

فلما انقضت مدة حملها تسعة شهراً او اكثر او اقل ، كماكان لموسى عند ربه اربعون ليلة ، و عند شعيب ثمان سنين ، فاجائها المخاض الى الجذع النخلة " المخاض الطلق ، و هو وجع الولادة ، وهو كناية عن خروج القوة العاقلة من القوة الى الفعل لصعوبته و وعورته ، فناديها من تحتها " و هو الروح الواهب لتلك القوة ، و مخرجها من القوة الى الفعل ، الا تحزني " لانها كانت ولية ، و اولياءالله لاخوف عليهم ولاهم يحزنون " و هزى اليك بجذع النخلة " امرها باستعمال القوة الفكرية ، لانها معينة للعقل على حصول الكمالات له، تساقط عليك رطباً جنيا " يتناثر عليك من رطب المعارف حصول الكمالات له، تساقط عليك رطباً جنيا " يتناثر عليك من رطب المعارف

| ۲۳ مریم ۱۷   | ٢٥ مريم ١٦             |
|--------------|------------------------|
| ۲۸ ــمریم ۱۷ | ۲۷ انسانی (ن م ل)      |
| ۳۰ مریم ۲۳   | <b>۲</b> ۷ ـــ مريم ۲۲ |
| ۲۲ مریم ۲۶   | ۳۱ مریم ۲۳             |
| ۳۶ مریم ۲۵   | ۳۳ یونس ۲۲             |
|              | ٣٥ مريم ٢٥             |

والعلوم، و هذه النخلة هي شجرة موسى عليه السلام، التي سمع منها النداء في البقعة المباركة بعينها ، الا ان موسى لما كان رجلاكاملا نبياً ، سمي قوته المفكرة شجرة ذات اغصان و اوراق ، و مريم لما كانت أمرأة ناقصة وليه سماها جذع نخلة غيرذات افنان و اوراق ، فهذا هو الفرق بين الولاية والنبوة، فكلي ٣٠ رزق المعقولات، واشربي ٣٠ من ماء حياة المعارف والحقائق، و قرى عينا ٨٠ بما ستصدر عنك قوة عاقلة زكية، يحيى الموتى ويبرىء الاكمه والابرص باذن الله ، فاما ترين من البشر احداً فقولى : انى نذرت للرحمن صوماً ٩٠ اى اسكتى عما كشف لك من الاسرار والانوار ، ولا تفشى على احد سرك فيحسدوك او يخرجوك ، و يمكرون و يمكر الله والله خير الماكرين كما فعل بمحمد صلى الله عليه واله و سلم ، فان مقام الكامل بين النواقص كما قيل :

ما مقامی بارض نخلة الا كمقام المسيح بين اليهود فتفطن من هذا التفسير ، ان القوة العاقلة تلذ من الروح الحيواني بواسطة القوى المدركة والمحركة ، واشتق اسم عيسى من العيس ، و هو بياض به شقرة <sup>13</sup> و هي صفة النفس بعد تعلقها بالقوى .

و ان اردت ان تشاهد صفاء النفس بعد خروجه عن الرياضة نقيا برآ تقياً كما خرج من بطن امه عليهما السلام ، فشاهد اخلاق من بشر بمجيئه عيسى ، اسمه احمد صلى الله عليه و اله ، ونعته اوحد افضل الصدور ٢٠ واشرق الاهلة والبدور ، الكريم محمد الدر اليتيم ، اكرم اولاد ابراهيم ، لتغنى عن البرهان ، وليس الخبر كالعيان ، صلى الله عليه واله الطاهرين و اولاده المعصومين .

۳۹ الي ۳۹ مريم ۲۶ انفال ۳۰

٤١ اى لون يأخذ من الاحمر و الاصفر

٤٢ الظاهر نعته: الأوحد الأفضل الصدور،

# التعليقات للولى على التوسى

# بسم اللوا لرجم الرجم

#### س ١٠ س ٥ - قوله: بلسان الرمز و الاشارة:

اي بلسان عربي مبين، (حم) اي الجامع لجوامع الاسماء الحسني التيهي تسعة و تسعون اسماً، من احصاها دخل الجنة، اذالحاء بينتها هي التسعة، و المبهر بينتها هي التسعون، والجامع هوالحقيقة المحمدية و هي حقيقة حقايق الأشياء كلها ، واللام ائمة الاسماء ، و علم ادم الاسماءكلها، والكتاب المبين، ذلكالكتاب الذي هو العلوية العليا، هو آدم الكتابي، كما ان المحمدية البيضاء هي عقل الكل هو آدم الكلامي، و العلوية العلما التي هي نفس الكل، و ذات الله العلما خليفة عقل الكل، و هي ادم الكتابي ، مزلتها من المحمدية البيضاء منزلة حواء من ادم ، و منزلة اللوح من القلم الاعلى، فالكتاب هو التسعة الواسعة، كما ان آدم كذلك، و هو الادمية الاولى الكتابية و حواء الاولى ، كما أن المحمدية البيضاء هي الأدمية الأولى الكلامية، و الكتاب خليفة الكلام، كما أن الفرقان خليفة القرآن، انا انزلناه في ليلة مباركة، اي انزلنا الكتاب المبين ، و هو الفاروق الكلي في الفاطمية الزهراء، والزهراء هي حواء روحاني، الله نورالسموات والارض، مثل نوره كمشكوة ، اي فاطمية الزهراء فيها مصباح، اي المحمدية البيضاء، والمصباح في زجاجة ، اي في العلوية العليا، والعلوية نزلت في المشكوة الزهر اوية ، نــزول روح الكل في جسم الكل ، الذي فيه يفرق كل امر حكيم ، اي امام بعد امام الى يومالقيامة ، و مصدوقة اية النور هو الانسان المحمدي بمصباحِه و زجاجته و مشكوته، حم، والكتاب المبين، إنا إنزلناه في أجمالية مباركة ولاية.

# ص ۱۰ س ۵ \_ قوله: ایها القاری:

ان كان في اصل النسخة التي هي خط المصنف نورالله مضجعه هكذا، لعلم يعمد تعريضاً و كناية للاشارة الى ان قرائة القران بالوضع الالهي النازل من عندالله تعالى على المتأله العارف باللسان الالهي ، و بلغة التأله ، و بالسنة

المتألهين المتأدبين بتأديب الله و المتعلمين في مكتب التقرب منالاله، لمالــــــ يتيسر لسائر الناس ، المذين لا معرفة لهم بالسنة التأله ، ولا ربط لهم بالوضع العربي المبين ، الذي نزل القرآن به، لم ينتج في حقهم نتيجة قوله صلى الله عليه و اله اقرأ وارق ، فمنزلة سائرالناس الغير العارفين بالوضع الألهي ، ولا بالسنة المتألهين في قرائة منزلة اهل الفرس الصرف ، الذين لا ربط لهم و لا معرفة بلسان العرب ، المعروف بين العامة ، (هكذا) و سر ذلك كــون عجايب اسرار القرن و غرائب اسراره التي لانهاية لها ولاانتهاء ، اجل مقاماً و ارفع مكانة من ان يصل اللي نيلها العقول البشرية و الاوهام الجمهورية ، المعتادة في فهم المطالب من الاوضاع اللفظية بالدلالات الجعلية من دون رابطة ذاتية و مناسبة اتصالية عقلية بين الدال و مدلوله ، والظاهـر أن فهم القرآن و عجائبه كما هو حــق فهمه بمقتضى الوضع الجعلى العامي المعروف بين الناس ممتنــع الحصول، مستحيل الوصول، نعم: لما كان القرآن مجمع الانس، فلاهل كل لسان طیریاً کان او غیر طیری ، فیه دعوة بلسانهم خاصة ، متاعاً لکم ولانعامکم ، و في الخبر ما محصله : ان اهل الكتاب على اربعة اصناف : اهل العبارة ، وهم جمهور الناس ، الذين لايعرفون و لا يعبدون الا الصور التي هي قوالب المعاني في بعض الصور، و قوالب القوالب في بعضآخر، ثم اهل الاشارة، وهم الحكماء الالهبين، اصحاب علم اليقين، ثم فوقهم اهل اللطائف، وهم الأولياء والحكماء المتألهون ، الطارحون لكونين ، فاخلع نعليك انك بالواد المقدس طوى ، ثم اهل الحقائق، وهم الإنساء أو لو االعزم من الرسل، فلكل طبقة منهم لسان خاص، و جامع الجوامع هو الكامل المبعوث على الكل في الكل ، أي كلّ عالم من العوالم ، فلكل لسان من الالسنة ، و ذلك هو الختم الذي قرقانه قرانه ، و قرانه فرقانه و اما سائر الانبياء فهم فرقاني غير قراني.

# ص ١١ ـ س ٧ ـ قوله: فبسطت شبكة الحروف:

ففيه قال سبحانه: و ورث سليمان داود و قال يا ايها الناس علمنا منطق الطير و اوتينا من كال شيء ان هذا لهوالفضل المبين، و حشر لسليمان جنوده من الجن و الانس و الطير فهم يوزعون الى قوله: وجئتك من سباء بنبأ يقين ، فتفطن يا مسكين.

#### ص - ١١ س ٢١ ـ قولة: أن خطابات الظرآن:

الموضوعات بالوضع الالهى لا يعرف لسانها الا المتأله العارف بالسنة الالهية، و تلك الالسن لغاتها متصلة بمدلولاتها ، اتسال امثلة الاعيان و اظلة الاشخاص بها، والحاصل اتصال الاية والحكاية والصورة بذى الاية والحكاية والصورة، فالوضع الالهى حكمه حكم جعله، فكما ان جعله تعالى لا يتصور الا بكون منزلة مجمولاته منه سبحانه منزلة الصور من المعنى، كما قال صلى الله عليه واله : خلق الله امم على صورته ، و قال من رأنى فقد رأى الحق ، اى على الوجه الذى لا يعرفه الا الكمال، فكذلك وضعه اللغات القرآنية ، و في كلا المقامين بهجرى قولسه اهل الكمال، فكذلك وضعه اللغات القرآنية ، و في كلا المقامين بهجرى قولسه

تعالى : وعلم آدم الاسماء كلها، و منزلة الاسماء من المسمى بالوضع الالهى منزلة الصورة من المعنى ، و اهل التأله هم المتحققون بحقائق الاسماء ، فهم ابناء ادم الحق الحقيقى ، و غيرهم ان هم الا ادمى ، اى المنسوب اليه ، و الابن سراييه، وليس كل منسوب كذلك اى ان النسبة جوهرية ذاتية ، والمتألهين اى المتحققين باخلاق الله، وعلامة ذلك التخلق هى كون صاحب ذلك الخلق صاحب ملكة راسخة ، ليسهل معها له التجرد والانسلاخ عن جلباب الكونين وخلع النعلين ، فاخلع نعليك النه بالواد المقدس طوى، يوم نطوى السماء كطى السجل للكتب .

و اعلم ان الله تجلى بذاته و صفاته العليا و اسمائه الحسنى فى كلامه ، بل كلامه بحقيقته هو ذلك التجلى الكلى الاهى الذى يظهر فى كل شىء بحسبه، فهو مادة المواد و عنصر العناصر و اسطقس الاسطقسات ، و هو الرحمة الواسعة فى باب الوحدة التى وسعت كل شىء ، و آدم الاصل الاول الحق الحقيقى ، وآدمية الحقيقية التى هى التسعة الواسعة فى باب الكثرة ، هو عنصر العناصر فى باب القابلية ، كما ان تلك الرحمة الرحمانية عنصر العناصر فى باب العلية و الربوبية فالادمية الاولى المعبر عنها بالمحمدية البيضاء عندنا هى المادة التى قيل : قال تعالى بالنظر اليها : لكل جعلنا منكم شرعة و منهاجا ، اى ناشية من ناحيتكم طريقة كل طائفة منكم ، و منها جاء الكل ، اى و من اصل تلك المادة العنصرية الاصلية جاءكل شريعة وطريقة اختصاصية لطائفة طائفة فالاصل واحدة، ولكن لمااختلفت كل الامزجة سيما فى صورة اختلاف الاوقات والازمنة، صارت وجاءت الشرائع مختلفة فى الامر المختلفة ، لى وفى الامة الواحدة منجهة اختلاف الامزجة، كل له مقام معلوم ولاية ، فافهم و استقم كما امرت .

#### ص ١٣ ـ س - ١٩ \_ قوله: لتوقف الاخرى على الاولى:

قال تعالى: و ان منكم الاواردها ، نابرده رنج گنج ميسر نمي شود ، ان الدنيا سجن المؤمن ، فلابد من الورود الى هذا السجن ، و من تحمل مشقة السجن ومحنه حتى يتبدل السجنية وينقلب الى الجنتية ، بان يصير في عين كونها سجناً ، جنة ، و ذلك كما يشير اليه قول قبلة العارفين عليه السلام : بقاء في فناء، نعيم في شقاء ، غنى في فقر ، و عز في ذل ، و صبر في بلاء هذا هو مقام الجمع بين الاضداد من جهة واحدة و يعبر عن هذا المقام الحالى بتعانق الاطراف ، و اما كل من لم يتحقق السجنية الدنيا ، ولم تتخذها دار محنة و بلاء و امتحان و ابتلاء ، و دار مجاز و معبر ، كما قيل في حقها : ان المجاز قنطرة الحقيقة ، كيف لا ؟ و هو دار البلغة فهو ممكور مغرور ، لم يعرف الدنيا بحقيقتها و لم ينل منها الا بقدر مداركه الحسية وحواسه و مشاعره الجزئية ، في هذا القدر من النيل والمنال يشاركه البهائم و الانعام ، و من عرف الدنيا كما هو معرفتها يعرف سرقوله صلى الله عليه و اله : لا عيش الاعيش الاخرة .

# ص ١٤ ـ س ١٧ ـ قوله: لمن دارس علم اليقين:

الى قوله: ممن كان معلمه، ان هذه المدارسة لايتصور الا بخلع النعلين و طرح الكونين ، سالكاً الى الله تعالى بقدمى الزهد في الدنيا ، و الورع فى الاخرى، مؤدياً سلوكه الى الصلوح لتلك المدارسة ، كما ينظر اليه قوله : و مكتب اهل الصفوة للذكر الحكيم و قرائة الكتاب المبين ، كيف لا ؟ و تلك المدارسة انما هى من مراتب التعلم من القلم الذي به علم الانسان ما لم يعلم ، و هو التلقى من لدن حكيم عليم ، و فى الحديث العسكرى عليه السلام : صعدنا ذرى الحقائق باقدام النبوة و الولاية .

# ص ١٤ \_ س ١٩ \_ قوله: كان معلمه علمك مالم تكن تعلم:

يعنى التعلم من طريق السرو الباطن طريقة اهل الصفا من الانبياء و الاولياء سلام الله تعالى ، والتعليم من طريق العلن والظاهر ، اعنى من جانب الحس مسلك غيرهم من العلماء ، والاول مصون عن الخطاء و معصوم عن السزلل يخلاف الثانى ، فافهم ان كنت من اهله .

# ص ١٥ - س ١١ قوله: و هذه الحروف المقطعة النورانية:

لعل معنى النور عالم المعانى و من عالم المعانى يتنزل فيض الوجود الى العالم الصورى المثالى ، و عالم المعانى عالم القضاء ، و الصورى المثالى عالم القدر العلمى ، و حوامل الوحى الثلاثة هاهنا يتم من الملائكة القدرية. فافهم.

#### ص ١٥ - س ١٧ قوله: و شاهدوا الحروف الواحد بالنوع:

كأنه اشارة الى تنزل الوحدة الى عالم الكثرة ، و تصورها و تنوعها بصور انواع الكثرة ، ثم بصور اشخاصها الى ان ينتهى امر ظهورها و اظهارها بصفات العليا و اسمائها الحسنى الى عالم الشهادة ، و قوله : يحبونه ، كأنه كناية عن انعكاس امر المحركة الحبية المعبر عنها بحركة العشق بان يرجع المطلوب طالبا ، والمعشوق عاشقا ، فيرتفع و ينجر امر الكثرة الى الوحدة شيئاً فشيئاً و يتدرج فى الانقلاب و الانسلاخ الى ان ينتهى الى النقطة التى هى الفاتحة، و يجتمع مراتب الكثرة و ينطوى فى الوحدة ، كما قال تعالى : كما بدأكم تعودون ، يجتمع مراتب الكثرة و يصير الخاتمة عين الفاتحة ، و صيغة يحبون ، الكاشفة عن طاب الكثرة لنقطة الوحدة التى منها يبتدى الحركة ، و اليه ينتهى سر الكثرة، فهى قاب القوسين و مجمع البحرين و برزخ البرازخ فى البين ، فالمطلوب آدم النزولي هو هم ، و هو ادم ، والمقصود الصعودي هو هي ، قيل نظماً اقول :

روح القدس ينفث في نفسي ان وجود الحق في عدد الخمس و في زوايا المقام خبايا .

# ص ١٧ \_ س ٢ \_ قوله: يا رب ان قومي اتخذوا هذا القران مهجورة:

اى ممنوعاً من التصرف فى مملكة القلوب النبى ، هى ملك امير مملكة الولاية ، ذات الله العليا عليه السلام ، و هو كلام الله الناطق وام الكتاب ، قال تعالى : و الله فى ام الكتاب لدينا لعلى خكيم ، فالمنع والحجر عن تصرف الولى المطلق وصى النبى الختمى الحق فى مملكة دين الله وملك قلوب عباد الآله،

لقد قال صلى الله عليه وآله: الست اولى بكم من انفسكم ، قالوا: بلى ، فقال: من كنت مولاه فهذا على مولاه ، هو المنع والحجر عن التصرف القرآن النازل من عندالله بعينه ، و من هاهنا قال صلى الله عليه واله فى خطبة منه فى جملة ما قال: ليس فيهم لغة (كذا ، يمكن بغية) انور من كتاب الله اناا تلى حق التلاوة ، و لا سلعة انفع بيعاً و اعلى ثمناً منه اذا صرف (كذا ، يمكن لم يصرف) عن مواضعه ، كما صرفوا كلمة العلوية العليا عن مواضعه و مقاماته التي قد رتبه الله تعالى و وضعوا عليها بقدر تمكنوا من التحريف والتبديل ، و قد جعلهم الله تعالى معادن لكلماته و اركانا لتوحيده واياته و مقاماته التي لا تعطيل لها ، وكل مكان تعرفه بها من عرفه كما قال عليه السلام ، معرفتي بالنورانية معرفة الله .

# تلويح حرفي

قرآن تمام وصف كمال محمد است مل على محمد و آل محمد است والكشف عن سر ذلك هو أن يقال بلسان الأشارة : م ح م د، فالميم الأول هوالمشير الى فاتحيته و مبدئيته و اوليته صلىالله عليه واله، والثاني الى خاتميته و معاديته واخريته، والحاء الواسط بينهما، هو ما بينهما المسمى بادم الواسط بين الفاتحة والخاتمة من الانبياء والاولياء والاوصياء ، كماور دفي القران الكريم: كذلك جعلناكم امة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس و يكون الـرسول شهيداً عليكم، دون سائر الامم، اية امة كانت، علوية اوسفلية ، ادمية او غير إدمية ، فهو صلي الله عليه واله بحقيقته الكلية المحيطة هو الأول والآخر و ملا بينهما، أي الظاهر والباطن، هو الكل في الكل، الظاهر بصورة الجل و القل، و الدال هو دلته، وكونه صلىالله عليه والــه دليلا و هــاديــاً و برهانــاً باهراً و سراجاً منيراً ظاهراً و باطناً ، أي نبوة و ولاية ، و هو المتعلم من لدن الحق ، و المتحقق بحقائق جميع الاسماء الالهية كلها، و علم ادم الاسماء كلها ، فالميم الاول مع الحاء الواسط يشير إلى التسعة و التسعين اسماً نبوة و ظاهراً، ثم الحاء الواسط مع المهم الثاني الى تلك الاسماء بعينها ولاية و باطناً ، وقدقال صلى الله عليه و اله : من احصاها دخــل الجنــة ، و الجنــة الكليــة المحيطــة انما هــي الكلمة الجامعة لجوامع الكلمات التامات الالهية ، و من ثم منار (حم) اسم انساطه على هياكل اعيان الاشياء كلها و نوره اشراق شمس الحقيقة الاحدية جلت عظمته ، الم تر الى ربك كيف مد الظل الاية ، فهو ظل ممدود ، صاحب المظام المحمود، و سر ذلك مادة اسمه (ص) ثلاثة احرف، ظالميم للإشارة الى كون النهابة عين البداية، والحاء للإشارة الى كون التسعة الواسعة التي هي جامعه الجوامع، و هو ادم الكامل الجامع بين الفاتحة و الخاتمة و ما بينهما كما مر،، و الدال للإشارة الى كونه برهان البراهين و صاحب مقام البيان ، كما قال تعالى: ليس

كمثله شيء، فهو (ص) بحقيقتة الاصلية التي هي حقيقة الاشياء كلها!، مثل الله الاعلى و مثاله الكاشف عن وحدانيته الكبرى ، و من فردانيته التي انكشف عنها (ص) : كان الله ولم يكن معه شيء ، الا انه بكل شيء محيط ، اي محيط بغير محاط، فهو (ص) بتلك الحقيقة المحيطة الكلية الاصلية هو الحمد المطلق ومطلق حمد الحق ، فانها التي كشف جماله و كماله المطلق ، و لما كان حمد الحق سبحانه هو مثاله المطلق ، و مثال الشيء هو خليفته التي يقوم مقامه ذاتاً و صفة و اسماً و فعلا ، كما تقرر في محله ، و سر ذلك هو كون مثال الشيء و ظله بما هو ظله هو ذلك الشيء بتمامة بعينه ، ولكن يوجه الظلية ، والظاهر أن منزلة الظلية أنزل من منزلة الكنه و الحقيقة ، فالظل خليفة كنهه واصله ، فهو (ص) بحقيقته الكلية الظلية المحيطة ، يكون خليفة الله في جميع صفاته العليا و اسمائه الحسني، فهو المحمود المعبود خلافة ، والله جلجلاله هو هما اصالة ، فلا محمود ولا معبود سوىالله وحده، وحده لاشريك ولاشبيه ولانظير له، فهو (ص) بحقيقته التي هي ظلالله تعالى و مثله الاعلى حقيقة حقائق الاشياء، وكمال كمالاتها و تمام تماماتها ، والحق هو فوق التمام ، فانكشف من هاهنا كونه(ص) بحقيقته حمدالله تعالى و محمود او معبود الاشياء ، و لكن بوجه الخلافة ، فالكل بعباداتهم و طاعاتهم يتقربون اليه ، و هو واله الوارثون لكماله (ص) يتقربون منه تعالى بعباداتهم المحيطة بعبادات الكل، و من هاهنا قالوا عليهم السلام: لا يعبدالله الا بعبادتتا، ولا يعرف الله الا بمعرفتنا ، و قد قال قبلة العارفين امير المؤمنين عليه السلام: معرفتي بالنوارنية معرفةالله ، و معرفةالله معرفتي بالنورانية ، فكذك حكم العبادة فلا تغفل ، فالقران هو ادم الحق الحقيقي ، معرفة القران معرفة محمد صلى الله عليه واله و معرفته (ص) معرفة حضرة الرحمن كما عرفت .

# تنبيه فيه توضيح

فانكشف مما اصلنا و حصلنا لك ان القران وصفه (ص) ، بل نفسه (ص)، ومعرفة نفسه (ص) معرفة ربه ، لاان نفسه (ص) هونفسه سبحانه لاان نفسه (ص) هو نفسه سبحانه بفتح الفاء ٤ و نفسه سبحانه هو تجليه و تعرفه للإشياء كلها بذاته وصفاته العليا واسمائه الحسنى، ا دم ق ر ان دت ف ر ق ان جمعه ٧ او برد عشرته الى الواحد صار (حا) و (ح) ببينة ٩ ، ان س ان ، جمعه ٨ ، او برد العشرة الى الواحد صار تسعة الواسعة ، والتسعة الواسعة هى الجامعة بين المبدأ والمنتهى الى الواحد صار تسعة الواسعة ، والتسعة الواسعة هى الجامعة بين المبدأ والمنتهى و ما بينهما ، كما بينا و كشفتا عن وجهه فى الكشف عن مرموز اسمه (ص)، المكنوز عند اهله ، و الحاصل ان ادم الحق الحقيقى المحمدى ، والانسان والقران والكتاب والفرقان كلها نور و ظل و روح فارد ، متحد معنى متعد جسدا و صورة ، والكثرة مظهر الوحدة و مشهدها ، فتفطن وافهم فهم نور

ص ٢٠ ـ س ٢١ قوله: يدالله مع الجماعة:

له مقامات عديدة ، فمنها المقام الذي فيه استشهد بهذا القول منه صلى الله عليه و اله ، فالمراد هاهنا من الجماعة صيرورة الانسان السالك الى الله صاحب هم واحد ، بان تصير مجموع قوى الياطنة و الظاهرة قوة واحدة ، و جميع الدواعي لتلك القوى المختلفة لوخليت و طباعها داعية واحدة ، ولايتصور ذلك الا بالانقطاع الكلى الى الله ، و الاعراض الطرى عن كلية ماسواه خاذا صار هذه الخصلة جوهرية راسخة فطرية ، يصير الهمة همة الهية ، فبمجرد الهمة يصدر عنه دا يشاء لان مشيته حينئذ مشية الهية .

#### ص ۲۰ - س ۲۱ قوله: و قدرته نافذة:

لعله منه صلى الله عليه واله اشارة الى ان عند جعل الهم هما واحداً ، والقوى المختلفة فى الدعوة الداعية قوة واحدة ، يصير القوة قوة ربانية، والمشية مشية الهية بالاحاطة الوجودية ، فيصير نفس العبد حينتُذ قادرة بالقدرة النافذة، و ذلك هو صيرورة العبد متخلقاً باخلاق الربانية ، موجوداً بالوجود الرباني، و هكذا فى سائر صفات الموجود بما هو موجود ، يصير نازلا منزلة الخلافة الالهية .

#### ص ۴٠ س س ٢٣ قوله: اهل التقديس:

اى اهل التجرد و الانقطاع الى الله ، و اهل الانسلاخ عن جلباب الالتفات الى شيء مما سواه ، فذلك التجريد والتفريد يجعله و يحصله فرداً منفرداً منقطعاً عن البجل والقل الى اله الكل، مقتدراً بقدرته المحيطة ، و بالجملة فله وجود ربانى حقانى ، و وجود كيانى خلقى غيرربانى ، فلو اراد ان يتصرف فى مادة من المواد بوجود الكونى البشرى الخلقى الذى بحسبه مأمور بقوله تعالى : قل انما انا بشر مثلكم الاية ، و بحسبه تكون رسولا، لاحتاج فيه الى الوسائط الخلقية من التكلم بلسانه و ماضاهاه ، ولو اراد ان يتصرف فيها بوجود الحقانى او قدرته الربانى فيتصرف بمجرد الهمة من دون حاجة الى الوسائط الخلقية ، و يكون الوجود راسخاً مغنياً له عن الحاجة الى الوسائط الكيانية ، فانه حينئذ غنياً مستغنيا بعين غنى الغنى المطلق بقدرة الهية ، فافهم فهم نور ، لاوهم زور .

#### ص ٢١ ــ س ١٢ قوله: مباين الذات:

اى بينونة العزلة في الوجود كالبينونة بين الوجودين المقيدين ، كـــل فاقد للإخر.

# ص ٢١ ــ س ١٥ قوله: انا نقطة تحت الباء:

قال امير تلك الولاية عليه السلام: انا نقطة تحت الباء، و ذلك كما قال عليه السلام ايضاً، العلم نقطة، كثرها الجاهلون، و في رواية العامة: كثرها جهل الجاهلين، فتلك النقطة هي سر الباء كما قال على سرالله عليه السلام، فانتبه يا بصير الخبير.

#### ص ٢٦ ــ س ١٧ قوله: بقدم العبودية:

لانه بالنورانية علم بسيط محيط بالكل بوجه اشرف و اعلى ، فمن هنالك

كان يقول: معرفتي بالنورانية معرفةالله.

# ص ٢٢ ـ س ٢ قوله: ويرى ذاته محاطاً بها مقهوراً عليها:

بل يرى المحيط محيطاً في الوجود من دون محاط ، اذ رؤية المحاط بما هو محاط ينافي الاحاطة الوجودية ، اذ تنوية التقابل و التضايف ينافي شهود الحق المحيط القاهر فوق عباده بما هو محيط قاهر، والاحاطة القهرية لايمكن من ظهور المحاط المضايف للمحيط القاهر ، اى راجعة الى ذات المحيط بها باسقاط الاضافات الوهمية ، التي هي غشاوة البصيرة و غطاء عين الفطرة الادمية المفطورة على صورته ، الكاشفة عن وحدانيته الكبرى ، و فردانيته التي لا يبقى معها غيرها ، فليس المراد من قوله : محاطاً بها ، مقهوراً عليها ، المحاطية الاضافية الملازمة للتضايف ، المقتضى لثنوية المتضايفين ، ولاتنبيته (كذا) المتقابلين ، و مين للتضايف ، ان للوجود علة و معلولا ، فلما كشف عن بصايرنا ، نرى ان الوجود الحقيقى في الوجود علة و معلولا ، فلما كشف عن بصايرنا ، نرى ان الوجود الحقيقى الحقيق العين المطلق ، و سائل المراتب الوجودية المنتسبات الى الوجود الحق الحقيقي الواجب القيومي ، ان هي الاشؤون الوجود واطواره ، و عكوسه و ائاره التي هي تجليات ذاته و صفاته العليا و اسمائه الحسني .

#### ص ١٣٠ - س ٢٣ قوله : لا يقدر احد :

نوع تصديق للتحقيق ، الصادر عن سقراط ، حيث قال : لا يقدر احد على سلبه عنك ، و سرالتحقيق هو كون فطرة الادمية مفطورة على الطبيعة العلمية، ومجبولة على الفطرة العقلية وسلب الفطرة بمنزلة سلب الشيء عن نفسه وانفكاكه عنها، والفطرة العقلية ان هي الافطرة العلم بحقائق الاشياء كما هي، كما يشير اليهقوله تعالى: فطرة الله التي فطرالناس عليها ، وقد فسرت بفطرة التوحيد والعلم الحق الحقيقي، علم التوحيد الذي هومبدأ العلوم الحقيقية ومعادها، ولكن كون الفطرة فطرة علمية انما هومن جهة باطنهاكما يشير اليه قوله تعالى: فضرب بينهم بسورله باب، باطنه فيه الرحمة، اي ماء الحياة الذي هو الحقيقة العقلية والطبيعة العلمية، وظاهر، من قبله العذاب ، فباطن الفطرة الادمية انما هو خزينة العلم، والادمى غاف لين منزلته ، و جاهل بقدره و قيمته ، و شاغل بما لا يغني غالباً عن شهود حقيقته، كيف لا ؟ و هو محل الامانة ، صالح تحملها دون غيره .

# س ١٣١ ـ س ٧ قوله : حياته بالعلم :

سركون حياة العلم بالطلب ، هوكون القلب في بداية الامر فطرة هيولانية في باب العلم والمعرفة ، و من هنا يسمى بالعقل الهيولاني ، و ملاك الموت هو القوة الهيولانية ، و ملاك حياة القلب بالعلم هو الاستكمالات العلمية التي لابد فيها من الطلب التدريجي ، فكل فعلية منه طلب بالنسبة الى ما هو بعد بالقوة، الى ان يسكن من الطلب ، فافهم .

#### ص ١٣١ ــ س ٩ قوله: و اظهاره بالمناظرة:

المنظور من المناظرة النظر الفكرى ، و الفكر الذي هو ضرب عن

التعليقات

الاعراض عن عوائق ظهور العلم ، و نوع من التوجه والمواجهة الى موطنه الاصلى، منزلته منزلة توجية مراة القلب الى الموطن النورى الذى هو قعدة مخروط نور العلم بحقائق الاشياء كماهى ، و القلب الناظر المتفكر هو المراة المواجهة الى ذلك الموطن ، فيتجلى منه قلبه ، و من هاهنا صارت ملاك ظهور العلم واظهار، و اما المدارسة فهو التعليم والتعلم دون ملازمة الفكر ، يسمن ولا يغنى من جوع، و ظاهر ان الفكر الموصل الى المقصود ، والعلم لابد له من العام الصالح المصلح للقلب عن الشواغل و العوائق ، فليتدبر.

#### ص ١٣٢ ـ س ٣ قوله: ادركته بتمامه:

هو التصور ، اذا التصور مشتق من الصورة ، و الصورة تقابل المادة، و مادة الشيء هي ملاك كونه بالقوة بمعنى كونه هو الشيء به جه النقيصة ، فالصورة القابلة للمادة معنى ، إن هي الا ملاك فعلية الشيء و تماميته ، و أما الصورة المقارنة للمادة والمخالطة بها ، المعدة بها وجـوداً ، فسر عـدم تماميتها حـال تلك المخالطة ، هو مخالطة المادة ، فعدم تماميتها نشأ من المادة و رجع اليها ، فاذا صارت مفارقة عنها يبقى تماماً من دون ان يتشابك بشوائب النقيصة ، والصورة العلمية سيما العقلية منها التي بعدت من افق المادة جداً ، و ارتفعت من افقها الى اوج العقلية تامة غير مشوبة بوجه من نقيصة القوة ، و من هاهنا صار العالم العقلاني عالماً تاماً بحسب بداية الفطرة ، و ليس له كمال منتظر و حال بالقوة ، و من هاهنا ايضاً يفسر التصور والصورة العقلية بحصول حقايق الأشياء بانسها في الذهن ، و لهذا التفسير ضربان من المعنى ، كل بمشرب طائفة ، ضرب منه معناه حصول ماهيات الأشياء وطبايعها الكلية بانفسها في الأذهان البشرية ، هذا هو مشرب جمهور الحكماء ، الحكماء القائلين بالوجودين الخارجي والذهني للماهيات الكلية ، المتأصلة في الوجود العيني ، و اما الضرب الآخر منه كما هو مشرب اهل العلم من الحكماء المتألهين والأولياء العرفاء الواصلين ، فهو ارتفاع الروح الإنساني عند تعقل حقائق الإشياء عن افق الكونين ، و انسلاخه عن جلباب العالمين الصوريين ، و دخوله في عالم القدس والواد المقدس و شيوده حقائق الأشياء التي هي الارواح الالهية ، خزينة من خزائن علمه تعالى ، حفيظ حافظ لمادونه ، محفوظ محفظه تعالى اماه ، و عالمها عالم الالهية والربوبية ، كل منها يتفاوت بين مقاماتها و درجاتها من الارباب الموكلة على انواع العالم الطبيعي ، من العلوي و السفلي، وكلمة من الكلمات التامات الالهية، و جامع جوامعها هو الروح المحمدي المسمى بروح القدس الاعلى في السنة اهلالله ، و بعقل الكل في السنة الحكماء ، و هو حقيقة القران التي نزلت من عند ربه الاعلى و تمثلت بكسوة الحروف والالفاظ المحسوسة بحواسنا ، و ذلك النور المحمدي و الروح الاعظم القراني هو علمالله البسيط المحيط بحقائق الأشياء و رقائقها كلها ، و هو الحفيظ الحافظ لكل مادونه من الكتب السماوية ، والكتاب الفرقاني النازل على نبينا صلى الله عليه واله ، كما قال تعالى : نحن نزلنا الذكر و انا له لحافظون ، فذلك الروح الاعظم المحيط

۷۰٦ مفاتيح الغيب

بالجل و القل ، و هو الحقيقة الادمية الاولى ، والمحمدية البيضاء ، التى قامت بخلافة الله فى السموات العلى ، والارضين السفلى ، هو المنزل الثازل ، والحافظ للذكر، و هو بعينه المحفوظ الباقى عن عالمنا هذا الى يوم القيامة، فمما تلونا عليك يا طالب الحقيقة و صاحب البصيرة ، استنبط كون علمه تعالى حافظا فى مقام منه و حفظا فى مقام أخر منه ، ولا حفيظ سوى الله تعالى ، ولو تفهمت حق تفهم ، و تحققت حق تحقق يا اخى بما اشرنا فى هذه الرقيمة ، لنطقت باسرار عجيبة و سرائر غريبة عزاظهارها على اخوان الصفا .

#### ص ١٣٢ ـ س ٨ قوله : هوهو :

اشارة الى ضابطة قانونية محصلها : كون معنى الوجود والموجود بما هو موجود، معنى فارداً غير متفاوت فى نفسه، والتفاوت بالعينية والزيادة وماضاهاهما انما يتحقق بحسب خصوصيات المصداقات المقتضية كل خصوصية منها ما يناسبها و يليق بشأنها ، و اما اصل روح الموجود بما هو موجود ، وكذلك سائر احوال الموجود و كمالاته بما هى احوال الموجود، والموجود بما هو موجود، فهو لايتفاوت فى نفسه الا بتبعية خصوصية من الخصوصيات المصداقية، فهو فى الواجب عين وفى الممكن زايد، وكذلك الطبيعة العالمية الراجعة الى الحقيقة الوجودية والموجودية بما هى موجودية، وسائر صفات الوجود بما هو وجود، ومن تلك الصفات العليا الحفظ بمعنى الحافظية و بمعنى المحفوظية فى بعض المراتب الالهية ، كالعلم المحفوظ المكنوز الذى يسمى لوحه بالوح المحفوظ ، والحفيظ من اسمائه الحسنى ولكن بقى الكلام بعد فى زوايا المقام لابد فى تحقيقه من التفصيل فى الكلام ، و لمل فما اشرنا اليه من الضابطة الموروثة ، و ما يتفرع و يستنتج منها نوع كفاية لنيل حق التحقيق والتصديق بحقه فلا تغفل .

# ص ۱۳۳ ـ س ۳ قوله: جوهر عقلي:

قال تعالى: فضرب بينهم بسورله باب ، باطنه فيه الرحمة و ظاهر الاية فذلك الباطن هوالجوهر العقلى و الروح الالهى ، المسمى بروح القدس الاعلى، و هو خزينة خزائن علمه تعالى ، و هو رب النوع الانسانى المسمى بالروح المحمدى الذى هو ادم الحق الحقيقى ، و فى كل ادمى بل فى كل ابن ادم رأس من روؤسه، يسمى بالقلب المعنوى ، وبالناطقة اللاهوتية ، و ذلك الرأس متصل بذلك النور الالهى الذى اشرقت به السموات والارضون ، و الروح المحمدى الذى هو خليفة الله تعالى فى تمام خليقته و هو امام ائمة الاسماء ، ولا اعظم منه فى اعاظم الاسماء ، اتصل شعاع الشمس بها ، و لكنه من جهة اشتغال بعالم الصورة ، من جهة الفه بهذا العالم الصورى فى بداية الفطرة ، صار هذا الاشتغال شاغلا له عن شهود باطنه الذى هو موطن ابيه المقدس ، فلابد له من المجاهدة والرياضة الرافعة عن وجهه حجاب هذا الاشتغال تدريجاً ، الى ان ينتهى الأمر الى انسلاخه عن جلباب العالم الصورى الحاجب عن مشاهدة العالم المعنوى .

#### ص ۱۳۳ س ۱۸ قوله: اصعب انحلالا:

وجه الاصعبية هو أن مرادهم من الاتصال ضرب من الاتحاد الوجودي فالتعقل حينئذ بادراك النفس ضرباً من وجود ذلك الجوهر العقلي الجامع لجوامع جميع الجواهر العقلية والارواح الكلية ، و بانوجادها تعين وجود ذلك العقل الكلى المحيط بجملة جوامع الكلمات العقلية التي هيكلمات الهية ، فالتذكر نوع ايصال استرجاع ،كان حاصلا ثم انفسخ وعاد بعدالقلب ، فبالانفساخ صارت النفس مباينة الوجود من ذلك الجوهر النوري ببينونة العزلة ، فالعود الى الإيصال بعد الانفساخ و الانفصال بما هو وجود انفعالي ، يازمه الانقلاب الرحال ، وهــو الاتحاد الاثنين المتباينين في الوجود مثل وجود زيد و وجود عمر و مثلا فالاستصعاب بعد الوجه يختص بفرض الاتصال مع ما ذكره من الاستشكال و انحلاله ، و ملاكه هوكون النفس الانسانية متصلة بذلك الجوهر العقاى الكلى الجامع الالهي في كل حال ، اي حال كونها بالقوة المحضة و بين تمام الفعلية ، و اما وجه اتصال النفس الانسان حال خروجه من القوة الى الفعلية تدريجاً هوكون منزلة هــذا النفس المستكملة في باب العقاية شيئاً فشيئاً منزلة شعاع الشمس منها ، تنسايح تدريجاً من جلباب الكون الصوري الملكوتي ، و ينقلب اليي النعاية العقلية، الي ان ينتهي الى الغاية في ياب العقلية التي هي مرتبة العقل المستفاد الذي لإيشغله شأن عن شأن ، و هو رتبة القاب المعروف بين اهله .

# ص ١٣٣ - س ٢٥ قوله: إذا اتصات بعالم العقل خرجت عن نشأة الحس:

يعنى ان بناء امر التعقلات النفسانية ليس على ما تخيله جمهور الفلاسفة فضلا عن غيرهم من اصحاب المجادلات الكلامية ، بل السر فيه كما هو مشرب الراسخين في العلم ، المقتبسين انوار حقائق علومهم الحقيقية من مشكوة متابعة اقدام النبوة والولاية في السلوكين: السلوك العلمي والعملى، اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ، هو نفس انسلاخ الادمية من الجلبابين ، و تجردها وارتفاعها عن افق الكونين بخلع نعلى عالم الصورة من الدنيا والاخرة الى عالم ابيه المقدس و موطن اصلية الذي هو وادالمقدس ، فبدخولها وادالمقدس و وصولها الى شهود نور جوهر روح القدس الاعلى ، يتفاوت درجات ذلك الدخول والوصول كما وكيفا ، يتصل بنور شمس تلك الحقيقة و يتحد به وجوداً ، فيشاهد و يعاين ذلك النور المحيط بقدر انفتاح عين بصيرتها ، الى ان ينتهى الى الغاية التي قدرت لال النور المحيط بقدر انفتاح عين بصيرتها ، الى ان ينتهى الى الغاية التي قدرت بمجرد التفكر من دون المجاهدة العملية و الرياضات الصعبة التي هى الطريقة الى عالم الحقيقة ، كما هو طريقة الانبياء و الاولياء التابعين للانبياء .

#### ص ١٣٣ - س ٢٧ قوله: كخيال ضعيف:

يعنى انه يبقى حينئذ معها صورة ضعيفة فى نهاية الابهام بمنزلة ابهام امرما، فاذا التفت اليه يظهر صورة حسية محسوسة بالحس الخيالي ، والحق ان الادراكات العقلية والتعقلات النفسانية نادرة الوقوع جداً ، اذ ملاك حصول هذا النحو من

الادراك المعنوى المرتفع عن اقلق الكونين ،كون الطبيعى الهيولانى وكون الصورى البرزخى الجسدانى المفارقى الاخروى هو التمكن من التجرد والانسلاخ من جلباب النشأة الصورية رأساً، و هذا التمكن لايمكن ان يتحقق الابعد المجاهدات والرياضات البالغة حداً ينسلخ به النفس اضطرارياً من الجلبابين ، و يضطر الى خلع النعلين ، حتى يتمكن من الدخول فى لواد المقدس طوى ، و هذا التمكن يلزمه طي طومار الزمان والمكان ، و رتق المتفرقات الزمانية ، و جمع المتشتتات المكانية بعد فتقهما ، وعود علوياتهما و سفلياتهما الى موطن الرتق المنى كان قبل الفتق ، وهذا الشأن الخارق للعادات ولو وقتاً و حالا ، لامقاماً و ملكة صعب مستصعب جداً ، قل من يتحقق بمثل هذا الشأن ، سيما فى مثل زماننا الذى كاد فضلا عن نفسها ، والحاصل لعمر الهى ان وجود اصحاب المدارك العقيقة كفراً ، فضلا عن نفسها ، والحاصل لعمر الهى ان وجود اصحاب المدارك العقيقة المرتفعة عن افق المدارك الحسية المطلقة ، باطنية كانت او ظاهرية عزيز جداً ، نعم لوكان مدار التعقلات ما تخيله جمهور المتفلسفة ، كانت سحة سمحة سهلة ، وهو كما ترى.

#### ص ١٣٤ ــ س٤ قوله: و لا بوجه من الوجوه:

اول الوجوه في التذكرات العقلية و استرجاع الصور المعقولة من قبل تصورها و تمثلها بالصور الخيالية ، اذ منزلة الصور الخيالية من المعانى الكلية الالهية الموجودة في صقع من العالم الالوهية والربوبية، منزلة القوالب من المعانى والارواح ، كما قيل :

آن خيالاتى كه دام اولياست عكس مه رويان بستان خدا است و اما فى باب التذكرات الخيالية اقل وجوهها احساس اثار الخارجية بالحواس الظاهرة والمنزلة هاهنا ايضاً مثل تلك المنزلة .

#### ص ١٣٥ ــ س ٤ قوله: اذا توغل في ميادين العلم:

قال قبلة العارفين على عليه السلام: اول الدين معرفته ، وكمال معرفته التصديق به ، و كمال التصديق به توحيده ، و كمال توحيده الاخلاص ك و كمال الاخلاص له نفى الصفات عنه ، لشهادة كل صفة انه غير الموصوف ..... الخطبة بطولها ، الذي يحتوى على العلم بذاته سبحانه ، و صفاته العليا و اسمائه الحسنى ، و افعاله و احوال خلقه و ملائكته و رسله ، و بالجملة على العلم بحقائق الاشياء كما هي من البدايات الى النهايات و من المبادى الى الغايات ، فقول عليه السلام :اول الدين معرفته ، بظاهره يشهد لاستقامة مذاق هؤلاء في باب التفرقة بين المعرفة والعلم ، ولاصابتهم في ذلك المقال .

#### ص ١٣٥ ـ س ٥ قوله: من يقول بتقدمها:

هذا نحو تمهيد ليستند قول من قال بتقدم الارواح على الاشباح تأييد القول الاخرين من كون المعرفة ادراك الشيء ثانياً على الوجه المذكور، فلاتغفل فالطايفة الثانية هم الذين اذا اجمعوا بين الحقين ، و قالوا بالبعدية في عين القبلية و بالعكس، بالبعدية في عين القبلية و بالعكس،

و ادركوا سرلزوم التعانق بين الاطراف والهجمع بين المتقابلات والمتضادات بمحو ثبوته التقابل ،كما هو مشرب الانبياء و الاولياء الواصلين البالغين فـــى الكمال ، استحقوا ان توصفوا توصيف العرفان ، و يعرفون بالمعرفة .

# ص ١٣٥ ـ س ٢٥ فوله: في كتاب البرهان:

يعنى من العقل هاهنا العقل المطبوع الذي لولاه لايسمن ولا يغنى العقل المسموع من جوع، وقد نزل الملك باذن الله تعالى على ادم ينبأ قال له: اني امرت بالنزول عليك بالعقل والدين والحياء، ولابد لك حسما امرت من اختيار واحد من الثلاثة ورد الآخرين ، فاختار ادم العقل ، فقال الملك للدين والحياء : ارجعا. قالا: إنا ملازم للعقل ، ولايتمكن من المفارقة ، عند هذا يحصل معنى الحديث حسما أورد في كافي باسناده، رفعالله قدره، وقيل لي سائلامستشكلا ذكي من الاذكياء: لولم يكن ادم عاقلا صاحب عقل لما امكن له اختيار العقل من الثلاثة، وظاهرسياق الحديث أن أدم صار عاقلا و صاحب عقل بعد اختيار العقل ، و أما قبل الاختيار فلابد له من ان لم يكن له عقل ، فما وجه حل هذه العقدة ؟ فقلت له و لسائر من حضره: ان العقل عقلان ، مطبوع و مسموع ، ولاينفع مسموع منه اذا لم يكن مطبوعة ، وقد صدر هذا الوجه من الحل ، يعني الملاك الذي يستنبط منه وجه الحل عن مصدر مصادر الفنون من العلم و المعرفة : قبلة العارفين امير مملكة الولاية والوراثة على المرتضى، سيد الأولياء و سند صحة ولايتهم و مستند وراثتهم روحي له الفداء، والعقل المسموع هو العلم و الملكات الكريمة والصلوة والزكوة والصوم و الحج و سائر ماضاهاها من الصفات الكمالية والاعمال الصالحة ، فلا تغفل .

#### ص ١٣٦ \_ س ٢١ قوله: لاصحاب العلوم النظرية:

كذلك هذه المبادى للاراء العملية ان هذه القوة العقلية العملية يستعمل الفكر والروية في باب الاستنباطات العملية حتى تستنبط رأياً جزئياً في باب الاعمال و الافعال، ولكنها يستعين في تحصيل الاراء الكلية بالقوة النظرية التي هي قرينها ، حتى يتمكن من استنباط الرأى الجزئي الذي لابد منه في كل فعل فعل، و عمل عمل، استعانة قريبة من دون تخلل الوسائط، و اما القوة النظرية التي هي ملاك الوصول الى العلم بحقائق الاشياء كما هي ، فهي ايضاً كما قال جل من قائل: اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ، تستعين من تلك القوة العمالة المسماة بالعقل العملي ولو بوسائط من باب الاعمال والمواطئة، والمجاهدات والرياضات العملية كما هو وظيفة سلاك الطريقة و طلاب الحقيقة متابعة و مشايعة للانبياء والاولياء باقدام النبوة والولاية ، و ان هاتين القوتين للنفس الانسانية ، اعنى الرابع المسمى بالعقل العملي ، والخامس المسماة بالعقل النظرى لهما بمنزلة يديها ، فالنظرى منهما بمنزلة اليمنى ، والعملى منهما بمنزلة اليسرى ، فباليمنى يدرك حقائق الاشياء و يميز بين الحق والباطل ، و باليسرى منهما يستنبط الجميل والقبيح والنافع والضار من الاعمال والافعال ، وكل منهما يستنبط الجميل والقبيح والنافع والضار من الاعمال والافعال ، وكل

منهما يستعمل القوة الفكرية والروية ، و لليسرى منهما طرفا الافراط يسمى بالجربزة ، و التفريط يسمى بالحكمة التى هى من رؤساء الملكات الكريمة ، بل رئيس الرؤساء فيهما ، ولكل منهما مقامات اربعة ، والرأى الكلى يكون عنداليمنى والرأى الجزئى المتعلق بالعمل يكون عنداليسرى ، واليسرى منزلتها الحدمة و الخادمية ، واليمنى منزلتها المولوية ، وكل منهما كمال للنفس الادمية اما اليسرى فيالتوسط بين طرفى الافراط والتفريط ، و اما اليمنى فبالجمع بين الاطراف المتقابلة فى العلم بحقائق الاشياء كما هى ، و فى زوايا احوال كل منهما خبايا لارباب الحال والكمال لايسع هذا لبيانها .

# ص ١٣٦ - س ٢٤ قوله: و اما العقل المذكور في علم النفس:

يعنى القوة النظرية التى شأنها السلوك العلمى فى العلم بحقائق الاشياء كما هى، المعروف بالحكمة النظرية، وهى بتوسط السلوك العلمى يصل من مطالع العلوم الحكمية الى مقاطعها، و من مبادى الفنون العملية الى نهاياتها و غاياتها التى هى كمال النفس الادمية التى هى الغاية من ايجاد الحلقة، علوياتها وسفلياتها، روحانياتها و جسمانياتها، كما فى القدسى المشهور: لولاك لما خلقت الافلاك. اى صدرنشين هر دو عالم محراب زمين و آسمان هم وى چشم پيمبران مرسل حملواى پسين و قند اول فافهم.

### ص ١٣٦ - س ٢٤ قوله: فهو على اربعة انحاء:

يعنى العقل الهيولاني الذي هي خيال بالفعل ، الذي هوالعقل بالقوة ، و قوله : و استعداده ، يعنى منه العقل بالملكة ، فها قان القوتان بتفاوت ما بينهما بالبعد والقرب من الفعلية العقلية ليستامن المراتب الكمالية ، و اما الاخيرتان بتفاوت ما بينهما فهما من المراتب الكمالية فلا تغفل .

#### ص ١٣٧ سـ س ٦ قوله: لكل علم حسن و عمل صالح:

و هو بالعلم ، الظاهر رجوع ضمير هو الى كل علم حسن ، لمكان اعتبار الحسن ، واردافة بعمل صالح يؤيده ، و اما ارجاعه الى قوله : اسمها ، فيحتمل بعيداً والاخفية هي شدة الاختصاص .

#### ص ١٣٧ ــ س ١٢ قوله: فلما ادراك الحقائق و الماهيات فأنها باقية ::

ان اريد من ادراك الحقائق هاهنا العلم بحقائق الأشياء المتأصلة المتحملة في العين والخارج ، التي لايتعلق عليها بالعمل ، فكون العلم بها باقية سرمداً ، هو الحق الذي لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، ولن تجد لسنة الله تبديلا، و ان اريد منهم علم المطلق الشامل للنظري والعملي ، و هو كما ترى، اذكثير من الكليات العملية يقبل النسخ بالضرورة ، كما في علم الاحكام الفرعية التي يختلف باختلاف الازمنة و باختلاف الادم ، بل وفي امة واحدة قد ينسخ احكام كلية ، ولكن الحق هوكون مرادكل من حدد الحكمة بهذا المعنى ، اراد مسن الحكمة العلم بحقائق الاشياء الذي لا يتعلق بالعمل ، و هوكما النفس الادمية الحكمة العلم بحقائق الاشياء الذي لا يتعلق بالعمل ، و هوكما النفس الادمية

الذى خلقت لاجله ، ولكن تقدير هذه التعريفات المختلفة معنى بقوله ، ثم حده الحكمة بالفاظ مختلفة ،كأنه غير واقع بموقعه ، ولكن الامر فيه سهل .

ص ١٣٧ \_ س ١٤ فوله: بقدر الطاقة البشرية:

و قيل: هي التشبه بالاله بقدر الطاقة.

# ص ١٣٧ ـ س ٢٣ قوله: خاليا عن تحقق الأشياء:

يعنى من الخلو العقل الهيولانى ، الخالى عن التحقق بحقائق الأشياء التى هى ارواح كلية الهية ، و عن العام بتلك الحقائق واللطائف التى عالمها عالم الالوهية والربوبية ، و تلك القوة هى الجوهر الهيولانى هى هيولى عالم المعانى ، فهى نشأة صورية خيالية بالفعل ، وقوة محيطة بالقياس الى عالم الحقائق والمعانى و من جهة كونها خالية عن فعلية حقائق الاشياء التى هى وجودات نورية و انوار وجودية ، قال تعالى : خلق الانسان ضعيفا ، يعنى جوهراً بالقوة المحضة بالنسبة الى عالم الحق الحقيقة ، و قوة الشيء هى ذلك الشيء بوجه الضعيف ، اذ نسبة القوة الامكانية الى القوة الوجوبية نسبة الضعف الى الكمال والشدة ، و بهذه القوة الهيولانية لعالم الحقائق والحقيقة يتهيئا النفس و يتقوى للتحقق بحقائق الأشياء كالها كما هى، وليست التهيأ والاستعداد لنوع من انواع الاشياء لاللعلويات ولاللسفليات غير الانسان ، اذ كل له مقام معلوم لايتمكن من التجاوز عنه والترقى الى نوع اشرف منه بنفسه ، و من هاهنا يفضل الإنسان على سائر ماسواه من حقائق الاشياء ولطائفها ، ومن هاهنا أمركل بحدمته وطاعته وبسجدته و أتمركل الااليس فانه بجهله بفضيلة حقيقة الادمية استكبر و ابى فصراصراو اصار به ابعد الابعدين فانه بجهله بفضيلة حقيقة الادمية استكبر و ابى فصراصراو اصار به ابعد الابعدين واشقى الاشقياء .

#### ص ١٣٨ \_ س ٤ قوله: فقال في السمع:

ان السمع كلامي، و البصر كتابي، و التفكر ربوحاني، منزلته منهما، اي من الكلامي والكتابي منزلة الروح من الجسد.

# ص ۱۳۸ ـ س ٦ فوله: فاذا توافقت:

يعنى اذا اتخذت فى طريقة السير والسلوك بجعل المقصد مشتركاً بين القوى والاتها التى هى الجوارح والاعضاء، صارت النفس الادمية حينئذ سالك الطريقة المؤدية الى عالم الحقيقة، وهو عالم نور العلم والمعرفة.

#### ص ١٣٨ - س ٧ قوله: الرحمن علم القرآن:

اعلم يا صاحب البصيرة و طالب الحقيقة ان للقران و اياته وكلماته و حروفه و حركاتها و سائر ما يتعلق بها ضربين من الدلالة ، ضرب منها جعلى وضعى عامى ، يجرى على مجراها لسان النبوة والرسالة ، لكون هذا اللسان غيرمختص بالخواص ، بل يعم العوام ايضاً ، وضرب اخر منها طبيعى ، وللحروف والكلمات القرانية خاصى و خاص الخاصى ، يجرى على مجراها لسان الولاية والوراثة، ودرك حقائق العلوم و نيل لطائفها و بطونها الى مالانهاية ، منوط ومربوط بهذا الضرب الطبيعى الكاشف عن الوضع الالهى، و فيه ثلاثة اطوار من الدلالة ، طور

كلامي يختص دركه بمدرك السمع ، وطوركتابي يختص نيله بمدرك البصر، وطور معنوى عددى وعقد يختص فهمه بمدرك العقل ، وللمدرك العقلي ولبي عقلي وروحي وسرى ، و مافوقه الذي يعبر عنه بالخفي ، وعلى اي تقدير، اصل اصول الدلالات القرانية هي الدلالة الطبيعية ، و هي مشرب دوقي لايمكن تعلمه الابالتعليم اللدني ، فالمتعلم فيه انما هو تلميذ الله تعالى بلاوساطة من الملائكة ، ومن هاهنا يسمى علمه بعلم الوراثة الذي يرثهالله تعالى، ثم يعلمه من يشاء من عباده ، و اهل هذا العلم اللدني هم اهلالله و اوليائه سبحانه جل شأنه .

# ص ١٣٨ ـ س ١٢ قوله: قد اجبنا عن الشبهة:

لعل هذه الشبهة انما هي تلك الشبهة التي نقلنا عنهم سابقاً و اشرنا الي وجه حلها ، اذ تلك الشبهة لوكانت حجة تامة برهانية ، لدلت على انسداد طريقة الفكر و الروية في باب تحصيل المطالب التصورية ، فكون الفكر و الروية غير مؤثرة فيما يمتنع ان يكتنه و يحصل في الاذهان ، وقد اشارت اساطين تلك المعرفة الي وجوب محوالوهم و لزومه في مسلك الطريقة الموصلة السي الحقيقة ، حيث قالوا في جملة ما قالوا هاهنا : وجودك ذنب لايقاس به ذنب ، و من هانا قال شاعرهم :

كه التوحيد اسقاط الإضافات

نشانی دادهاند اهل خرابات ص ۱۳۸ س س ۱۳۸ قوله: تضرعت بالطبع:

لعمر الهى ان التضرع بالطبع هو منوط بنوع تنبه و تذكر لعهدها القديم الذى انعقد به المعاهدة بين عينها الثابتة فى حال ثبوتها قبل وجودها ، و بين العناية الازلية والعلم الازلى الذى عاهدها حسبما اعطته العين مما هى عليه فى نفسها ، اذالاعيان الازلية الثابتة فى صقع من ازل الازال قد سألت بالتضرعات والابتهالات الطبيعية التى هى مما هى عليه فى وعائها الثبوتى سؤالا ، و تضرعت تضرعاً ظهرت الطبيعية التى هى مما هى عليه فى وعائها الشوالات ، و تلك المعاهدة الازلية هى ميزان موازين الميثاقات المترتبة الراجعة كلها اليه ، فافهم .

# ص ١٣٨ - س ١٨ قوله: لقبول الفيض لمشاكلة

كما يحصل التجربة الحاصلة لاهل السلوك العلمي، و معلوم ان السير والسلوك العلمي اليالله لابد فيه من التضرعات والابتهالات:

تا نگيرد طفلك حلوا فروش ديك بخشايش نمى آيد به جوش و ان منزلة اصل فطرة النفس الادمية من عالم حقائق الآشياء و لطائف صورها العقلية وهى الارواح الالهية الكلية ، منزلة الصورة والوجه من الحقيقة والكنه ، والنفس الناطقة القدسية لولم يمنعها التعلقات البدنية و عاداتها النفسانية المعتادة بالالف بها ، لنظرت الى ملكوت تلك الحقائق و توجهت اليها ، معرضة عن كل جهة وراء جهة ذلك العالم الآلهى ولكن هذا الاعتياد والالف العادى بهذا العالم الادنى الظلمانى يحجبها عن التوجه اليها و عن النظر اليها ، فكلما انتبهت عن نوم الغفلة و تنبهت و تذكرت عهدها بذلك العالم الاصلى باهتراز روح من مهب عناية ذلك

العالم على طباق حال و احوال سنحت اليها، و بعثتها على التنبه والتذكر المذكور، حصلت حينئذ لها نوع مشاكلة و مناسبة نجعلها مشاكلة بخصوصية صورة من تلك الصور النورية العقلية بخصوصها دون غيرها، فالاحوال السانحة لها بطورالبخت والاتفاق، الناشى من القدر، النازل من القضاء المنتهى الى اصل العتاية الازلية المخصصة بحصول خصوص ضرب من المشاكلة في تلك الحالة، و اما جوهرالنفس الناطقة حسبما يقتضيه اصل فطرة الاستوائية، فيكون المشاكلة تمامة عامة عور ذلك العالم الالهى الذي هو موطنها الاصلى مشاكلة تمامة عامة غير اختصاصية، كيف لا ؟ و قد صرحنا بكون منزلة النفس الادمية من ذلك العالم الكلى المحيطة الالهى منزلة الصورة من حقيقتها و كنهها، فلا تغفل.

ص ١٤٠ - س ١٣ قوله: صيرورة النفس متحدة بالمفارق اللعقلي:

و اما الاتحاد بالمفارقات العقلية والانوار الالهية فهو انما يتحقق باندكاك جبل الانية ،كما قيل نظماً بالفارسية :

نه حق شد بنده نه بنده خدا شد

تعین بود کر هستی جدا شد و قبل فیه ایضاً :

چندان برو این ره که دوئی برخیزد

ور هست دوئی ز رهروی برخیزد

تــو او نشوی ولــی اگر جهد کنی

جائی برسی کز تو توئی برخیزه

و حاصل المقام محو الوهم السرابي كما اشرئا اليه قبيل هذا ، ولعمر الهي : إن ذلك المفارق العقلي لهو سرك و باطنك الذي قال تعالى فيه: فضرب بينهم سورلة -باب، باطنه فيه الرحمة و ظاهره من قبله العذاب، فباطن الشيء هو ذلك الشيء بوجه الكنه والحقيقة ، كما ان ظاهر الشيء الذي هو صورة حقيقة ذلك الشيء و ظله هو ذلك الشيء بعينه ولكن بوجه الوجه و الصورة ، فادا تلطفت الصورة و تصقلت بناء الرياضة و تجردت بتجريد المجاهدة عن الغواشي الغريبة الطارية للنفس القدسية في نشأته ، رجعت الصورة الى صرف معناها و لب مغزاها ، وهذه. الرابطة الاتحادية مستحيلة الوقوع في عالم الحس والمحسوس ، الذي هو عالم العرض دون الطول ، و من هاهنا قالت الإساطين : الترتيب الطولي بؤدي الي الوحدة ، و اما العرضي فعلى خلافه ، و قد يطلق الوهم على ما يعارض العقل، المضاد للجهل ، الجحود العنود للعقل ، و الوهم بهذا المعنى هو الذي بحسب ادراكه و مدركه يصير الشخص مصدوقة كريمة : والذين كفروا اعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمان ماء ، حتى اذا جاءه لم يجده شيئًا فوجدالله عنده فوفاه حسابه، اوكظلمات في بحر لجي الآية والوهم بهذا الوجه انما هو من رؤساء جنودالجهل البحود، و هوالذي يحسب السراب ماء، والخضاب شباباً ، و هكذا و مالم يمح العبد وهمه ، لم يتمكن من الصحو ،كما قال قبلة العارفين على عليهالسلام حين سأل عن الحقيقة : محوالموهوم و صحو المعلوم ، فمحو الوهم بهذا المعنى هو

الملهم المهتم لطلاب الحقيقة و السلاك الى الله تبارك و تعالى . ص ١٤٠ – س ٢٦ – قوله: الرابع والعشرون الخيال:

ان قوة الخيال جوهرة برزخية واقعة بين العالمين ، مجبولة على المحاكات من الجانبين الشهادة والغيب ، يتمثل الصورة المناسبة لكل منهما فيها مناسبة الاشياء والاضداد، فلابد من العبور من تلك الصور المثالية برابطة المناسبة مشابهة كانت او مضادة الى ما هو الواقع من الصور العينية اوالغيبية، وضابطة ذلك العبور يسمى بالعلم التعبير، ولكن في المقام تفصيل ما لاوسع المجال هذا بيانه .

#### ص ١٤٠ ـ س ٢٢ ـ قوله: وعندنا أن تلك الصورة إلى قوله:

كما اشتهر من الفلاسفة ، اقول : سر ذلك هو كون وجود هذا العالم ، وكذا وجود كل قوة موجودة في هذا البدن العنصري \_ وجوداً وضعياً مشاراليه بالاشارة الحسية الوضعية ، فلو كان وجود الصورة الخيالية بقوتها التي بها تدرك تلك الصورة وجوداً وضعياً يقبل الاشارة الحسية الوضعية ، لما تمكنا قط ادراكها عند ذي الصورة الموجودة بالوجود الوضعي ، ولا يمكن لنا ان ندركها الا عند حضور ذي الصورة الخارجية و عند محاذات عضونا الذي هو محل القوة الخيالية لذي الصورة الموجودة في المادة الوضعية ، فاذ تمكنا من ادراكهاعند الغيبة ، سيما في عالم المنام الباين عن عالمنا هذا ، و عالم ابداننا هذه بالضرورة الوجدانية بصيابها (كذا) يكون نشأة الخيال وصورها خارجة عن نشأة عالمناهذه وبانية عنها في الحكم و الصفة ، لا بينونة العزلة ، اذ منزلة كلية ذلك العالم الصوري عالمنارقي من كلية عالمنا هذا منزلة الحقيقة من الصورة ، والكنه من الوجه ، و من هاهنا قالت اساطين العلم : ان عالمنا هذا و هو عالم الطبيعة منزلته من ذلك العالم الملكوتي منزلة الظل والصنم ، فتفهم .

#### ص ١٤١ ـ س ٧ ـ قوله: الخامس و المشرون الروية:

فالروية هي نفس الفكر الكثير والتفكر الخطير هذا ، ولكن قد يطلق الروية مرادفة للفكركثيراً .

#### ص ١٤١ - س ١٨ ـ قوله: دع الرآي تعب:

هكذا في النسخ الحاضرة عند المباحثة كون نقطة تعب من التعب بعيداً جداً، و اما اذا كان من عاب يعيب قاعتبار وقوعه جزاء الشرط المحدوف، صار تعب من جهة سقوط الياء باعتبار التقاء الساكنين، و تقدير الكلام ان لم تدع ولم تسقط الرأى عنك صرت ضايعاً معيباً ملوماً بين الناس و عند الاكياس، فان الرأى المستنبط من العقول الوهمية التي هي مثار الغلط و الخبط و تضييع صاحبه عند كشف الغطاء، بل و في الدنيا عند اولى البصائر الثاقبة و اولى النهى، كيف لا؟ و من اقسام الكفر المخلد في الثار هو كفر الاستدبار بالرأى، (يمكن ان يكون الاستبداد بالرأى) وقد كانوا عليهم السلام يقولون: اذا سأل سائلهم بقوله: ما رأيت ما حاصله الاستبعاد من اسناد الرأى اليهم عليهم السلام، قالوا: الرأى رأيت ما حاصله الاستبعاد من اسناد الرأى اليهم عليهم السلام، قالوا: الرأى رأيات ما حراكة و رسوله.

# ص ١٤٢ – س ٢ ـ قوله : و هي الاستدلال بالاشكال الظاهرة :

هذا هوالمعروف بعلم القيافة ، وهي صنعة علمية ، و اما الفراسة الايمانية فهي فطرة الهية و هي غريزة فطرية غالباً ، و يمكن ان يتحقق في بعض المواد بتبديك الفطرة الاصلية الغير المتوسمة الى الفطرة الثانية الفراسية بواسطه المجاهدة والرياضة البالغة حداً كمن يجتهد في المجاهدة الى ان يتبدل الفطرة حتى ينصلح للاوهام ، كما يتفق لاهل المجاهدة .

#### ص ١٤٣ - س ٣ - قوله: واكثر العلوم العقلية شرعية:

مرادهم من العقلى هاهنا العقل النظرى الفكرى ، فانه لوكان عقلا مؤيداً، يرجع اكثر علومه العقلية الى ما بلغ من الشرع المقدس ، و يرجع اكثر الشرعية الى ما يتمكن ذلك العقل من نيله و نيل سرحقيقته ، ولكن ذلك التأييد لايتحقق الا بالمجاهدات الواردة من ناحية الشرع .

#### ص ١٤٣ ـ س ١٣ ـ قوله: لكل حرف من حروف القران حدولكل حد مطلع:

ان منزلة الحد من المطلع كما قالوا من بعض الوجوء مثل منزلة الرؤيا التي لابد في حق نيلها من التعبير و التأويل إلى ما منه ، يتنزل امر الرؤيا من عالم غيب الخزائن المسمى بعالم العند الى حضرة الخيال التي هي المفطورة على الحكاية من ذلك العالم الألهي ، و من العالم الخارجي اللذي هو اخر العوالم المترتبة في النزول أي في نزول الأمر من سموات تلك الخزائن الالهية إلى عالم الارض الطبيعية الهيولانية علوية كانت أو سفلية، فأذا كان عالم المنام الحاكي عن العالم الالهي الغيبي الشامل للجيروت الكلى الروحاني العقلاني، والملكوت الكلي المثالي الصوري المفارقي الذي هو خيال الكل خيال العالم الأكبر المسمى بالإنسان الكبير و بالإنسان المحمدي ، منزلته من ذلك العالم الكلي عقلياً كان او خيالياً منزلة الصورة والحكاية والظل والوجه من المعنى والأصل والكنه ، فما لم يعلم المعبر المؤل وجه الرابطة والمناسبة الذاتية الواقعة بين الاصل و الفرع الحاكي عنه ، لم يتمكن من العبور من منزل الحد الذي هو الفرع الـــي مقام الاصل الذي نزل هذا الفرع منه ، وكان قوله تعالى : ولا يعلم تأويله الا الله والراسخون في العلم ناظر الي ما يعم ما اشرنا اليه هذا تمثيلًا ، فافهم ، و اني لنذكر لك يا صاحب البصيرة رمزاً من ذلك الرموز ، وكنزاً من ذلك المكنوز، تمثيلا يالاشارة الى طور من اطوار التعبير و التأويل ،كماكشفت الاكابر عن طور التعبير اليوسفي في قصة منام عزيز المصري ، حيث رأي سبع بقرات سمان خرجن من نهر مالس ، و سبع بقرات عجاف ، فابتعلت العجاف السمان و رأى سبع سنبلات خضر قد انعقد حبها ، و سبعياً اخر بالنبات قد استحصدت و ادركت، فالتوت اليابسات على الخضر و غلبن عليها فاستعبرها ، فلم يجد في قومه مـن يحسن تعبيرها ، فاستعبر يوسف عليه السلام ، فاول البقرات السمان والسنبلات الخضر بسنين مخاصيب ، والعجاف واليابسات بسنين مجدبة ، يعني سنين القحط، فقال الأكابر الراسخون انه استشعر من الاول بالأشتقاق الكبيركما هو المعول

(المأول ظاهراً) عليه عند الاكابراتي قريب ، و من الثاني سنة بلاء ، ثم ان البلاء مشترك بين الخير والشر ، و الخضر فيه حرفان من الخير ، مع ظهور ضاد الضوء بهما ، واليابس هو اليأس ، هذا هو ضرب من تلويحات الحروف والكلمات ، معروف بين اساطين العلم بحقائق الاشياء ، و في تلك التلويحات و التأويلات الحرفية طرق كثيرة تكون طريقة الاشتقاق الكبير مما اتكأت عليها كل اساطين العلم الراسخين فيه .

#### ص ١٤٣ ـ س ٢٢ ـ قوله: اقسام: علم تهذيب:

و اما علم تهذيب الظاهر فهو ما يخرج من الناحية المقدسة الشرعية ، وقد تكلفه و قام بها من الفقه المعروف والفقيه الموصوف في محله ، و فيه اسرار عجيبة و سرائر غريبة ، لولم يقم العبد السالك الحق حقه كما هو ، لم يتسير له تهذيب الباطن ، فتفطن .

# ص ١٤٤ - س ٦ - قوله: من النفس الكلية:

يعنى الكلية الالهية المسماة بذات الله العليا و شجرة طوبى و سدرة المنتهى و بجنة المأوى، و هى منزلة العلوية العليا التى هى خليفة المحمدية البيضاء الذى هو عقل الكل المسمى بروح القدس الأعلى ،كما ينبغى ان يسمى نفس الكل بروح القدس الأدنى ، و منزلة المحمدية البيضاء من العلوية العليا منزلة ادم من حواء ،كما اشار اليه صلى الله عليه و اله بقوله المشهور: انا و انت يا على ابوا هذه الأمة ، يعنى الخليفة كلها ، فاين التعلم من الاستاذ البشرى بما هو بشرى ، و انا من الاستاذ الإلهى القائم مقام الأله جل و علا ، و هو رب الانسانى ، اى الانسان المحمدى الذى هو خليفة الحق الحقيقى الغنى المطلق ،كما قال تعالى : و علم ادم الاسماء كلها ، و قال : الرحمن علم القران خلق الانسان علمه البيان ، و قال : والسماء رفعها و وضع الميزان ، والسماء هى المحمدية و الميزان هو العلوية ، و قال : ليس كمثله شيء ، فافهم فهم نور .

# ص ١٤٥ - س ١٧ - قوله: والألهام اثر الوحى:

قد يسمى اهل الوحى باهل الحقائق ، والحقائق الانبياء ، كما يسمى اهل الالهام باهل اللطائف للاولياء ، و اما اهل الاشارة فهم الحكماء اولوا البصائر الثاقبة التى هى العقول القدسية المؤيدة ، و كل طائفة من اولئك الاكابر يتفاوت مقاماتهم المترتبة طولا و عروجاً هم العلماء بالله ، ولكن الانبياء هم العلماء بالله و بامرالله خاصة ، و اما سائر المنتسبين الى العلم فهم اهل العبارة والصورة ، لاحظ لهم من عالم المعانى بوجه اصلا ، و قوله الالهام اثر الوحى ، اذ اللوح الذى هو نفس الكل هو ايضاً محل نزول الوحى بكلا مقاميه ، المقام القضائى و المقام القدرى ، فالصورة الالهامية النازلة على قلب النفس المستفيضة من اللوح بطور الالهام يكون اثر الوحى النازل فى اللوح هذا .

# ص ١٤٦ - س ١ - قوله: ولا نبي ولا محدث:

فالمحدث الذي يسمع الصوت ولايرى الصورة هو الملهم الذي تستفيض

من اللوح القدرى المعروف بلوح المحو والأثبات و بلوح خيال الكل ، و اما الهام الصور العقلية فهو قايض من اللوخ الكريم المحفوظ المسمى بذات الله العليا ،و هي نفس الكل المسماة بحواء الأولى و كما ان العقل الأول المسمى بروح القدس الأعلى هو ادم الأول ، المعلم بحقائق الاسماء و رقائقها ، كما قال تعالى: و علم ادم الاسماء كلها ، و قال صلى الله عليه واله: اوتيت جوامع الكلم ، و يسمى بالانسان الجامع للجوامع ، و لجامع الجوامع .

#### ص ١٤٦ ـ س ١٣ ـ قواه: فانفتح في قلبي:

كأنه اشار الى الف نفخة ، كل نفخة منها كلمة تامة جامعة من كلمات التامات الجامعات، و روح كلية الهية منالارواح الالهية الكلية . محيطة بالف كلمة ربانية و الف قوة روحانية ربانية يتخلق و يتحقق بها قلبه عليه السلام ، و بها ، اى بتلك الكلمات التامات المحيطات ، و الارواح الكليات الكاملات الواصلات ، بروابط تلك القوى الربانية و وساطتها يتصرف عليه السلام فى العالم الكلى الجمعى العرشى، و فى كل جزء من اجزائه علوية كانت اوسفلية تصرف تدبير ربانى كما يشير اليه قوله عليه السلام: قلعت باب الخيبر بقوة ربانية، وسائر ماضاها هامن خوارق الاطوار التى صدرت عنه فى حياته الدنياوية ، غيرما يصدر عن روحه عليه السلام بعد المفارقة عن النشأة الدنياوية الى يوم القيامة من التصرفات الايجابية فى العالم الكلى الالهى الطبيعى عن النشأة الدنياوية الكيارة و ينفخ بنفخة الصعق فى الصور الكلى ، ويتحقق الى اليوم اللي ان ينتهى الى اصله اليوم الربوبى المسمى بيوم القيامة الوسطى الى اليوم الالهى المسمى بيوم القيامة الكبرى ، لمن الملك اليوم لله الواحد القهار ، فاعتبروا يا اولى الابصار .

#### ص ١٤٦ - س ١٨ - قوله: في شرح الف الفاتحة:

لعل الف الفاتحة كناية عن الالف المطلقة المعبر عنها بالنفس الرحماني، و هو ريح الرحمان والعنصر الاعظم الذي يتطور اولا بالاطوار بسائط الحروف، المعبر عنها بالسحاب المرضى في وجه ، ثم باطوار الكلمات التامات المعبر عنها في وجه بالسحاب الثقال ، و بالجملة ان تلك الالف المطلقة المسماة في وجه بالحقيقة المحمدية و هي حقيقة حقائق الاشياء و مادة موادها ، انما هي فاتحة الكتاب الكلى الالهي الذي منها نزل و بها تنزل و اليها ترجع كل آية من آياته و كل حرف من حروفه و كل كلمة من كلماته ، و ذلك الكتاب الذي هو الكتاب المبين والامام المبين ، المسمى بالعلوية العليا ، المكتوب بالقلم الاعلى ، و هو المحمدية البيضاء بشراشر اجزائه ، هو شرح تلك الالف المطلقة ، ولايعزب عن المحمدية البيضاء بشواشر اجزائه ، هو شرح تلك الالف المطلقة ، ولايعزب عن حيطة ذلك الكتاب مثقال ذرة في الارض و لا في السماء ، و ذلك الكتاب هو روحانية قبلة العارفين على امير المؤمنين عليه السلام .

#### ص ١٤٩ - س ٨ - قوله: و سبب ذلك:

اقول : سر ذلك اشرت بما انشدته في شرح مقام قرب الفرائض حيث نظمت رباعية بالفارسية و قلت :

در دایرهٔ شهود معبود یکی است

یعنی که در این دایره موجود یکی است

در مشهد دیدهٔ بصیرت نوری

در عین دوئی شاهد و مشهود یکی است

و ذلك كما قال عز من قائل: و عنت الوجوء للحي القيوم .

# ص ١٥٠ - س ٣ - قوله: فوضع الله كفه بين كتفي:

لعل سر وضع الكف في هذا المقام هو الاشارة الى ان اختصام الملاء الاعلى انما هو فيه تعالى ، اذالملاء الاعلى منهم جمالى و منهم جلالى ، و اما الجماليون فهم الموكلون القائمون بالامر التشبيهى ، و اما الجلاليون فهم الموكلون القائمون القائمون بالامر التنزيهى ، فوضع الكف بين الكتفين هو الاشارة الى كون الكمال في باب المعرفة وتمامها هوالقيام بالامربين الامرين، بان يحقق ويحصل التنزيه في عين التشبيه ، والتشبيه في عين التنزيه، كما هو مقتضى المشرب الجامع اعنى مشرب جامع الجوامع كما قال صلى الله عليه و اله : اوتيت جوامع الكلم ، وكل كلمة منها روح كلية من الارواح الكلية الالهية ، و هذا المشرب الجامع تمامه وكماله لا تحصل له الا عند الورثة الختمية ، فافهم فهم نور ، لاوهم و زور .

# ص ١٥٠ ـ س ٢٤ ـ قوله: في الصدور:

لعل نوع اشارة الى النفس البرزخية المثالية ، اذ تلك النفس كما قالوا: منزلته من العقل النفسانى منزلة فلك الكرسى ، المتصور بصور انواع الاعيان الكونية من الفلك الاطلس العرشى ، و الصدر المعنوى هو الكرسى ، و القلب المعنوى هوالعرش ،كما هوالمصطلح فى عرفالقوم فى الانسان الكبير، و ينطبق عليه كثير من الاخبار و الاثار الواردة من معادن العلم والعصمة .

#### ص ١٥١ ـ س ٣ قوله: و اقمنا البرهان عليه:

برهانه: ان بسيط الحقيقة كل الأشياء بوجه الكثرة في الـوحـدة، فالعقل البسيط المسمى بعقل الكل هو الكلمة الجامعة لجوامع الكلمات التامات، و الارواح الكلية التي كل منها في مرتبته بسيط، و لبساطته محيط، و عقل الكل هو محيط المحيطات و بحر البحار في عالم الانوار و الى ذلك الجامعية اشار صلى الله عليه واله: اوتيت جوامع الكلم، و يسمى تلك المرتبة المحيطة بكلية المراتب الاحاطية بالمحمدية البيضاء كما سمى بروح القدس الاعلى، و لنوره سريان في الكل من الجل والقل، بوجه الوحدة في الكثرة و تلك الاحاطة الاولى بوجه اعلى، هي الاصل لهذه الاحاطة الثانية السريانية.

# ص ١٥١ - س ١٠ - قوله: بان ينتقل الذهن من المطالب الى مباديها:

هذا هواعجب العجائب ، بل بظاهره اعجوبة عجيبة ، اذ يلزم حينتُذ كون المطالب التي مجهولة للذهن بالفعل ، وكون العلم بها مطلوباً معلومة بالفعل حين طلب العلم بها ، و منه يلزم اجتماع النقيضين في حالة واحدة ، اي معلومة و مجهولة من جهة واحدة في حالة واحدة ، و يلزم كون المبادي التي هي علوم

حاصلة بالفعل يصلح لأن يكون مبادى موصلة الى المطالب و الى العلم بها ، الذى غير حاصل بالفعل ، و يكون حصوله من جهة العلم بالمبادى مطلوباً ، و كل ذلك كما ترى ، و هكذا وجدت فى النسخ التى حضرت عندالمباحثة و هى كانت كثيرة، و من النسخ المذكورة كثير منها عتيقة ، و فى كل منها وجد هذه بعينها ، فيرد عليه اولا خلاف ما اشتهر من القوم، و هو عكس هذه ، بان ينتقل الذهن من المبادى الى المطالب من دون استعمال المقدمات و تركيب القياسات المعروفة ، واما ثانياً فهو ان المراد من المبادى هاهتا هى المعلومات والعلوم الحاصلة بالفعل ، ومن المطالب هو عكس ذلك فيلزم كون المطالب حينئذ معلومة حاصلة للذهن بالفعل، و المبادى مجهولة مطلوبة ، و هو كما ترى .

#### ص ١٥١ ــ س ١٥ ـ قوله: ويسمى بالشهود الروحي:

ان الشهود الروحى هو شهود روح القدس الاعلى والمحمدية البيضاء المسماة بشمس الضحى، كما يسمى نفس الكل المسماة بالعلوية العلياء ببدر الدجى، و ذلك كما قال جل من قائل : والشمس و ضحاها والقمر اذا تلاها والنهار اذا جلاها و الليل اذا يغشاها ، و ذلك الشهود الروحى هو فوق مرتبة المشاهدات القليبية التى منزلتها من الشهود الروحى منزلة القضاء التفصيلي من القضاء البسيط الاجمالي ، و منزلة اللوح من القلم الاعلى ، فكل مشاهدة قلبية يشاهد بها روح الاجمالي ، و منزلة اللوح من القلم الاعلى ، فكل مشاهدة قلبية يشاهد بها روح الاجمالية التى هي امراء مملكة سلطان ذلك الروح الاعظم المحيط بالمحيطات الروحية ، و كل منها موكل بنوع من الانواع التى هي تحت نوع الانواع الذي هو الدم هوالمحيط لسائر الانواع كلها ، و ذلك النوع العامع لجوامع الانواع هو الادم الاول الحقيقي الذي قال تعالى : و علم ادم الاسماء كلها ، و هوكان نبيا و ادم البشرى بين الماء والطين .

# ص ١٥١ - س ٢٠ - في المشهد الثاني في الفرق بين الالهام والوسوسة:

قوله: و انما يخرج من القوة الى الفعل ، يعنى يصير فيه قوة فعلية العقل، و قوة فعلية الحقل، المجعولة بعين جعل قوة العقل، لا اولا و بالدات ، بل ثانياً و بالعرض ، كما تقرر و تحقق فى مبحث اصالة الوجود فى باب الجاعلية والمجعولية و تبعية الماهية فى ذلك الباب ،، و الماهية كما انها موجودة بعين موجودية الوجود ، كذلك انها مجعولة بعين مجعولية الوجود ، و لكن فى كل المقام ضرب من التبعية التى لايعرف حقها و حقيقتها الا الراسخون فى العلم.

#### ص ١٥١ - س ٢٠ - قوله: هو الملك الملهم للخير:

و لكل من الخير والشر حقائق من عالم المعانى ، و امثلة حاكية عنها من عالم الصور و الاشباح ، التى منزلتها من المعانى منزلة الاجساد من الارواح، و لكن الحقائق الشرية ليست بامور اصيلية ، بل ان هى الا طفيلية وهمية سرابية فى وجه من العبرة والاعتبار ، فاعتبروا يا اولى الابصار ، و فيه سر ستير مستور من الانظار اعلم يا صاحب البصيرة و طالب الحقيقة انه لابد لك هاهنا من تحقيق ملاك الخير والشر اولا ، حتى يتسير لك التفرقة بين الالهام والوسوسة ، اللتين عقد

هذا المشهد لبيان التفرقة بينهما و بين مباديهما ، فاعلم يا قرة عينى : ان حقيقة الخير و ملاكها هو نور الوجود بما هو وجود ، و صفاته و احواله بما هى صفاته و احواله بذاتة و لذاته ، مع قطع النظر عن الجهات والحيثيات ، الخارجة عن عين حقيقة ذاته بما هى هى ، تعليلية كانت الحيثيات او تقييدية ، اعتبارية كانت او غير اعتبارية ، فحينئذ يحصل ملاك الشر الى العدم الذى هو نقيض الوجود ، و رفعه بما هو كذلك ، فاعتبر و احتفظ بذلك حتى يتمكن من استنباط نتائج الملاكين و فروع هذين الاصلين .

# ص ١٥٢ ـ س ١٠ ـ قوله: فاعلم ان النفس الانسانية ٥٠٠ قد خلقها الله ذات وجهين:

فضرب بينهم بسور له باب ، باطنه فيه الرحمة و ظاهره من قبله العذاب، وجه اخر ، بل لكل شيء وجهان : وجه يلى ربه و وجه يلى نفسه ، فالوجه الرباني وهو بابه الى الله في باب الانسانية البشرية هوالملك الملهم للخير ، و الهادى له الى الله والوجه النفساني على خلاف ذلك ، فاستبصر .

# ص ١٥٥ - س ٤ - قوله: لقبول الألهام:

يجب ان يعلم ان الاسم الهادى بمظهره الذى هو حجةالله الظاهر اوالغائب كما فى عصرنا هذا يتصرف فى باطن العبد المجيب لدعوة داعى الحق، و يتجلى فيه وله بدعوته الى الخير، و على عكس ذلك يتصرف الاسم المضل بمظهره الذى هو ابليس الابالسة فى باطن العبد الغير المجيب لداعى الحق، والمجيب لداعى الباطل تصرفاً ايجابياً ايجادياً يدعوه الى الشر، فالتصرف الايجابى الايجادى الاولى يسمى بالالهام، والثانى يسمى بالوسوسة، فاحتفظ بهذا.

# ص ١٥٦ - إس ٨ - قوله : هذه الأسباب :

اى كل سبب من الاسباب و ان كانت بعيدة ينتهى اليها فى الافعال الاختيارية كما يحكم به الوجدان قلا تغفل، فالعبارة الجامعة الجايزة لتمام الاسباب الشاملة لها مالا و مرجعاً، و معاداً التعبير بالخواطر اختصاراً و ايجازاً.

# ص ١٥٦ - س ١٢ - قوله: فيما بعد جوهر ظلمالي:

هو طبعه ، اى طبيعته التى هى متعلق روحه ، فروحه من جهة تعلقه بطبيعته و تقيده باضافته اليها صار مقيداً ، اى عقلا مقيداً جزئياً اضافياً ، محتجب عن شهود المواطن الاطلاقى الذى هو موطن ابيه ، المسمى بروح القدس الاعلى ، فذلك الروح الاضافى الغير الاطلاقى والعقل الجزئى المقيد بقيد التعلق بالمحسوسات الظلمانية ، و بالاضافة الى النشأة الحسية الداثرة الزائلة المتكونة المتصرمة ، والمتجدد المقتضية بعارض منجهة قيده التعلقى وتقيده الاضافى نفسه فى الادراكات و فى التعلات و التصورات ، بل و فى التصورات و التصديقات ، اذ هذه التعلق والتقيد حجاب له عن شهود عالم الحقائق و اللطائف كما هو عليه ، و كلما يتجلى له حقيقة من الحقائق الالهية ، و لمحلى العالم الحقائق المتعنىء بنور ذلك التجلى الحقائى ، ينبعث من ناحيته هذا التعلق الحسى والتقيد و يستضىء بنور ذلك التجلى الحقائى ، ينبعث من ناحيته هذا التعلق الحسى والتقيد الأضافى عما يمنعه و يطرده عن التحديق بحدقة بصيرته الى ما ورد عليه من عالم

الانوار والاسرار ، بل و يعارضه و يجادله بقدر ما امكن و يمكن ، فمما اشرنا اليه واظهرناه لك يتفطن البصير الناقد سرمعنى العقل الذى هو ضد الجهل ، و معنى الجهل الذى هو ضد العقل .

# ص ١٥٧ - س ٥ - قوله: عن اكتساب الجهل

ان الجهل المعروف في السنة النبوة المضادة للعقل لهو المجعول، يعني جعل العقل ولكن ثانياً و بالعرض، اذ منزلته من نورالعقل والفطرة العقلية الكلية التي هي حقيقة الادمية الأولى ، المسماة في وجه بالمحمدية البيضاء ، منزلة الماهية الامكانية من الوجود الحقيقي الموجود بالاصالة ، و سر ذلك هو رجوع اصل ملاك الجهل والطبيعة الجهلية الى الماهية الجوازية و لكل من الماهيةالمظلمة بالذات ، المعدومة بنفسها ، الموجودة بنور الوجود ثانياً و بالعرض ، والوجود النير المضيىء بالذات الموجود بنفسه مخروط كائن على التعاكس في الوضع، فرأس مخروط ظلمة الماهية عند قاعدة مخروط نور الوجود ، و رأس مخروط نور الوجود عند قاعدة مخروط ظلمة الماهية ، فلكل منهما مراتب مختلفة متفاوتة في الشدة و الضعف على وجه التعاكس ، فكلما امعن نور الوجود والوجوب في التنزل و التضعف اشتد ظلمة الماهية و الإمكان في الشدة والقوة ، فاله وح العقلي الالهي الكلي المحمدي الذي هو ادم الأول الحقيقي و هو روح القدس الأعلى، يتنزل بامر رب الاعلى من عالم العند الذي هو قاعدة مخروط النور الالهي ، الى ان يظهر و يتمثل و يتصور في عالمنا بصورة ادم البشري الذي هو ابونا ، و بطفيل نزوله و تنزله بالامر الاقبالي يصاحبه في ذلك النزول ، و يتابعه ملاك الروح الظلماني الابليسي الذي هو ظلمة عين الماهية المظلمة بالذات في اي مرتبة كانت، الى ان يظهر و يتمثل و يتصور في عالمنا هذا بصورة ابليس المعروف المقابل لشخص ادم ، و المضاد له ، فالفطرة العقلية المنفوخة في القالب الأدمي هي نطفة ابيه المقدس المسمى بروح القدس الأعلى، والفطرة الوهمية بماهي وهمية ، اي في الفطرة الادمية ، فهي من جهة وهميتها فازلة منزلة ابي ليس ، المضاد المقابل لادم ابي البشر، فمن هاهنا صارت الفطرة الادمية في عالمنا هذا معركة المخاصمة والمجادلة ، فضرب بينهم بسورلها باب ، باطنه فيه الرحمة التي هي نور العقل الالهي والروح القدسي، و ظاهره من قبله العذاب، اي النفس الامارة بالسوء التي هي المفطورة على المضادة للفطرة العقلية الموافقة للفطرة الابليسية الجهلية، وقد تقرر في محله: ان روح القدس الأعلى هو سلطان عالم الأرواح الألهية، و سائر الارواح الملكية كلهم تحت حيطته ، مسخرة لطاعته و اطاعته ، لانها مخلوقة من طينته ، بخلاف الفطرة الجهلية الابليسية الظلمانية كما اشرنا في الاشارة الى تقابل الطرفين، فليتأمل.

#### ص ١٥٧ ــ س ١١ ـ قوله: في عنوان العقد والحل:

ثم لقائل ان يقول، اقول: انه لابد في الكشف عن سر القضاء الالهي والقدر الرباني بقدر المقدور من تمهيد يترتب عليه حل العقد بقدر الطاقة البشرية ، و

مفاتيح الغيب

هو ان العلم مع باقى ائمة الاسماء لها توجهوا الى ايجاد عالم التدوين والتسطير، و ابزار المعلوم فى ملابس التشكيل و هياكل التصوير ، اذالاسماء مادامت فى مواطن الجلالى والتعين الاطلاقى لايتمكن من انفاذ احكامها ، كان اول ما ظهر من ذلك جوهراً بسيطاً من غير مادة و مدة ، يسمى بالعقل الاول من حيث انه الخازن الحفيظ الامين على اللطائف الانسانية التى هى الغاية للحركة الايجادية ، والقلم الاعلى من حيث التدوين و التسطير ، والروح الاعظم من حيث التصرف والتدبير ، و العرش المجيد من حيث الاستواء ، ثم انه لغلبة حكم الاجمال ماكان يثبت فيه ذلك التصوير بضرب من التفصيل المعنوى ، فظهر جوهر اخر يقبل ضرباً من التفصيل ، هو النفس الكلية واللوح المحفوظ والعرش الكريم ، ثم ان هذه المرتبة لتروحها غير قابلة للتصويرات و التشكيلات المثالية ، فاقتضى الامر التنزل الى مادة قابلة مهيأة لقبول التصوير والتشكيل ، و هى الهباء المعروفة بالهيولى ، فتصور فيها بعد من العقل يسمى بالطول ، و اخر من النفس يسمى بالعرض و اخر الى جهة المركز المتوجه اليه العنصر الاعظم و هوالعمق ، فظهر جسم الكل.

ص ١٥٧ ــ س ٢٠ ــ قوله: فنقول: هنه شبهة قوية:

اقول: قال تعالى: يا ايتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي و ادخلي جنتي ، قد استشعر بعض اجلة اولياء العلم والورثة الختمية من هذه الاية الكريمة لطيفة لايخلوا لتعرض لها من قواعد عايدة باشارة ما الى مقامتا هذا الذي تحيرت فيه عقول الفحول ، الذين هم من مشاهير الإعصار والدهور ، و ذلك انه نقل عن سهل بن عبدالله التستري رضي الله عنه ، حتى سأل عن النفس ليس نفس المؤمن ، نفس المؤمن دخلت في البيع الذي باعهافيه واشتر اتها منه ، و تلاهذه الابه : ان الله اشترى من المؤمنين انفسهم و اموالهم بان لهم الجنة، فقال: دعالنفس الى ربالنفس، واعبد ربالنفس بلانفس، و اذكره به لا عنده و قربه اليه ، واعتكف عنده بلا انت ، فاذا هممت بالدواء عندالمرض و بالخبر عند الجوع و بالشكوي عند الأذي ، فنفسك باقية و انت بها قائمة ، ثم قال : يعني الناقل الكامل انه كلام صحيح في مرتبته و في هيكله و قامته لمن انتهى امره، دون قيام قيامته والوصول الى ادراك حقيقته عند بسط سعة ساعته ، فاما المؤمن الواصل الى ادراك حقيقة ايمانه الذي سلم نفسه الى الله عزوجل ، نزل آياته و بيناته اليه (نزول آياته اليه و بيناته ، هكذا) فالنفس له ، و ليس لغير ، نفس ، لان من لم يسلم نفسه الى الله بعد البيع والشراء، فليس النفس له ، بل هو لنفسه ، ومن سلم نفسه الى الله بعد المبايعة بطيبة نفسه كنبينا محمد صلى الله عليه واله ، بمقتضى محبة و صحة ارادته و استقامة حاله ، فالنفس له ، لأن بالبيع والشراء و تسليم لله تعالى صارت النفس نفس الله و صارت الرحمة مكتوبة عليها فانصبغت النفس المضافة الى الله بصبغته تعالى ، و هي احسن من الله صبغة ، و صارت مفروغة في قالب فطرته ، و تحملت مقادير خطه وكتابته ، فظهرت بذلك و صارت ثوبه بيضاء مغسولة في بحر نوره بماء الرحمة ، ساكنة ببرد اليقين ، مطمئنة امنة ، فاخذالله تعالى اياها باليمين ، مطمئنة معطرة بنفس روح القدس و الروح الامين ، ادرج الله تعالى فيها بهذه الحكمة الجنة و حورها و قصورها و غلمانها و ولدانها و مقامها الامين الى ان قال رضى الله عنه : و ملكها للمؤمن الذى هو ربها تمليدا صريحاً صحيحاً جزيلا ، و عند ذلك خاطب و قال : يا ايتها النفس المطمئنة ارجعى الى ربك راضية مرضية فأدخلى في عبادى وادخلى جنتى، فاقول: اذا سمعت ماتلوت عليك من هذه الايات البينات والاشارات المبشرات ، فاتحد الكافر المنكر مكان المؤمن المسلم، و اتحد مكان روح القدس والروح الامين ابليس اللعين ، و قس في مادة الكافر المنكر المستكبر على خلاف ما سطر في باب المؤمن التابع المسلم ، و الى هذه الاشارات المبشرات بشر لسان الغيب الشيرازى حيث قال :

فیض روح القدس ارباز مدد فرماید دیگران هم بکنند آنچه مسیحا می کرد و اما قصة اعتبار برد اليقين بخصوصه ، ففيها كأنه اشارة ما الى العنصر الغالب في الطينة الادمية من ارض البيضاء ، بخلاف ذلك في الطينة الابليسية والسجينية بحسب اعتبار كون عنصرها الغالب هي الشك و الريبة والجحود والسفسطة و البغضاء بمقتضى نار الاستكبار ، والقهر و الغضب والاستيلاء بالاحالة الى نفسها النارية الظلمانية ، تلطف فيما تلونا عليك، و تثبت فيه ، قال تعالى : قل كل من عندالله ، فما لهؤلاء القوم لايكادون يفقهون حديثا، وقد قال جل وعلا: ما اصابك من حسنة فمن الله ، و ما اصابك من سيئة فمن نفسك ، يعنى انه تعالى اولى بحسناتك منك، وانت اولى سيئاتك منه ، والأولوية معناها هاهنا في كل من المتقابلين بمعنى الاصالة ، و رجوع كل فرع الى اصله مما اتفقت عليه اولياء اساطين العلم ، واطبقت عليه السنة اولياء الحكمة والمعرفة ، و كيف لا ؟ و هذا مما كشف عنه صريح الوحي المتنزل بوجهي المجمل والمفصل ، و مع ذلك كله ، قل كل من عندالله ، ان الخيرات كلها بقضائه الأزلى ، والشرور جلها و قلها بقدره الكوني ، والقدر خادم تابع للقضاء، والقضاء حاكم، والتأثير على القدر قاهر له محيط به، فأنه مبدئه و معاده ، ولكن الوضع القضائي لاشر فيه اصلا ، والقدر الخادم له المقهور بقهر مان سلطانه فاعلا للخير ، وكل ما هوكذلك فنحن سميناه بالملك ، و ذلك لأن السبب للام العقلي لايمكن ان يكون جسماً اوعرضاً في جسم، لامحالة يكون امر روحانية يضع كل امر نزل اليه و الى فرش منزلته و منزل خدمته من سلطان القضاء ، و من عرش قهر مانه في موضع اللائق الحري به ، فالكل عدل بحت قضائياً كان او قدرياً ، نعم ان الثنوية التقابلية لما كانت مرتفعة في المبادي القضائية ، لأن عالمها عالم الحقيقة والحقية ، و عالم الحق و الحقيقة لما كان بسيطاً محيطاً قاهراً واسعاً يسع الكل و محيط بالجل و القل، كما يسع الساعة الكبري حسب قوله جل و علا: لمن الملك اليوم لله الواحد القهار ، لايتصور له ثان ، ضداً كان اونداً ، و اما نشأة القدرية بما هي نشأة كيانية، متقوم القوام بالتحدد والتحديد، والتجدد والتجديد، يتصور فيهانشأة كيانية يكون ضد و تجددوند، و هذا انما هو بالنظر الى نفس هذه النشأة الكونية بما هي كونية ، و اما ملاحظة حالها بالقياس الى المبادي العالية القدوسية ، سيما بالنظر الى مبدأ المبادى و علة العلل الفياضة القائمة بامر الكل والجل والقل، فهى كما اشرنا ، بل واظهرنا من كونها مقهورة لاحكم لها بحيال انفسها ، لاستهلاكها حيال انياتها عند تلك القاهرات الباريات المحيطات التى يرجع الكل اليها ، كما ان الينا ايابهم ثم ان علينا حسابهم ، فتلطف فيه و تثبت ان كنت من اهله ، والافقل انه لايسأل عما يفعل .

کر حکیم ای عزیز بد ناید آنچه او کرد آنچنان باید یك نکته از این دفتر گفتیم و همین باشد .

# ص ١٥٨ ـ س ٥ ـ قوله: لمتان:

اعلم ان النفس الادمية مادة للانصباغ ، والصبغة صبغتان : صبغة وجودية نورانية ، و صبغة كونية ظلمانية ، فاصبغة الوجودية المسماة بصبغة الله ،و من احسن منالله صبغة ، يتفاوت درجاتها يدعو الى الخيرات ، والصبغة الكيانية يتفاوت دركاتها يدعو الى البخيرات ، والانصباغ في كل الجانبين في الافعال يعبر عنها بالتعلق ، و في الدات يعبر عنها بالتحلق ، و في الدات يعبر عنها بالتحقق ، فالوجود النورانية قضائية ، و الكونية ظلمانية قدرية .

# ص ١٥٨ ـ س ١٧ ـ قوله: وهما مسخران في تقليب القلوب:

اقول: والإسبما الشيطان، وسر ذلك هو أنه قد تقرر في الحكمة المتعالبة العتيقة الحقة الحقيقية بالبراهين الباهرة، انه لما كملت صفة الاركان الامهاتية، والافلاك بكواكبها الابائية بمقتضى الحكمة البالغة الالهية ، ودارت الافلاك بكواكبها كلها، وهي ابائنا العلوية، و تحرك الاركان بتحريكها تحريك الرجال الفواعل للنسوان القوابل ، و هي امهاتنا السفلية ، فاول ركن من هذه الاركان الامهاتية قبل الاثر و بادر الى التأثر هو ركن النار، و هي ركن الاثير، فظهر من تأثرة ذرات الاذناب من الكواكب و غيرها من الاثار ، وإنشأ من هذا الركن ، اي بوجه الغلبة و في هذا الركن ، عالم الجان ، القسيم للانس ، فإن مادة اجسادهم الغالب عليها ركن النارية المستعلية المستولية على الاحالة ، هي الطبائع الدخانية الكبريتية القابلة للاشتعال بالسهولة والسرعة المهيأة للتنور والاستنارة فمنهم من غَلَب على نشأته و فطرته الطينية و طينته الفطرية بساطة النارية و لطافة خضتها و قوة ناريتها ، و شدة خفتها البالغة الى الدرجة القصوى في الاستعلاء والتفوق على سائر الاركان السفلية ، وهم الابالسة والشياطين ، و منهم من غلب عليي نشأتهم امر تركبها النورية، وهم المؤمنون من الجان، ولغلبة الحقيقتين ولاسيما النارية المطلقة على نشأتهم هذه ، جعل بايديهم عالم الخيال و تسليطهم على التخيل والتخييل، والتصور والتصوير، والتمثل والتمثيل باي صورة شاء، والا ما لم يشاء الله تعالى كالتصور والتمثل بصورة حضرة النبي الختمي المحمدي صلى الله عليه واله و سائر الحضرات الائمة عليهم السلام ، فعجل (فعجن) لهم قوة الفطرية على ما عليه امر الخيال و التخيل و التصور والتشكل والتمثل بانحاء الصور والاشكال والامثال ، وكذلك في جانب التصوير والتصريف التخيلي و

التخييلي ، فاحتفظ هذا ، لأنى تلوت عليك بهذا ، و ان كان التفصيل في غايـــة الاجمال لضيق المجال و عدم وفاء الحال .

### ص ١٥٨ - ص ٢٤ - قوله: ولم يخل انسان:

ان الأثار الملكية لهى امور وجودية نورية بما هى هى ، من جهة ربوح معناها و مغزاها ، و اما الأثار الشيطانية فهى اموركونية بما هى هى كذلك ، اى من جهة روح معناها و مغزاها ، والانصباغ بصبغة الأثار الوجودية النورية ، يصل بالعبد تدريجاً الى مقام التعلق فى الافعال ، والى مقام التخلق فى الاخلاق ، والى مقام التحقق فى الحقائق ، كل من المقامات الثلاثة مقام حقانى ربانى ، و على خلاف ذلك الاثار الشيطانية والكيانية بما هى كيانية ، فافهم .

#### ص ١٦٠ - س ١١ - قوله: وقد فرقوايين هواجس النفس:

ان النفس البشرية بماهو حيوانية شهوية غضبية سجيتها بداية الفطرة قبل ان ينفخ فيها من الروح الالهى نفخة القدسية النطقية اللاهوتية ، تكون فطرتها فطرة بهيمية مجبولة على امضاء قوسها الشهوية ، و يذب بقوتها الفضلية عن الشهوية ، و يدفع عنها كل ما يمنعها عن امضاء اقتفاء الشهوية ، اية شهوة كانت، حتى شهوة الجاه والرئاسة فهى فى فطرتها بهيمة من البهائم ، طاعتها طاعة تكوينية مثل طاعة الملائكة الفرشية ، فهى مجبولة على امضاء الشهوة ، سواء تفرق فيها الشيطان ام لا ، و سواء وجد الشيطان ام لا .

### ص ١٦٠ ــ س ١١ـ قوله: و قد فر قوا بين هواجس النفس و وساوس الشيطان:

هذا منه قدس سره تصريح بكون النفس البشرية غير الشيطان الموسوس من قبيلة الابالسة الذين هم نوع من جنس الجان القسيم للانس ، تصريح بحكم القران بعد الفراغة من مجاهدة الشيطان ، كثيراً ما يبقى الحاجة الى المجاهدة مع النفس ، اذ سر حديث النفس امر خفى يحوج الى تلطف القلب و تصفيته عنه، حتى يفرغ الى السير والسلوك الى الله ، والى قربه الذى هو الغاية .

# ص ١٦٠ ـ س ١٩ ـ قوله: بنور التوحيد:

مرادهم من التوحيد التوحيد الاخصى الذي هو توحيد الانبياء والاولياء من معظم ثمرات تلك الحديقة الاخصية ، هو رؤية التنزيه في عين التشبيه وبالعكس، و ذلك لايتسير الا برفع الثنوية التقابل و سلبها ، و اثبات تعانق الاطراف المتضادة المتقابلة في جهة واحدة ، و اصل ذلك هو ما اصلوه و اسسوه من ان تمام كل شيء وكماله في مقابله ، وكمال هذا التوحيد هو التوحيد الحق الحقيقي، و ختمه و تمامه خاصية الحضرة المحمدية الختمية ، و هو عند ورثتها .

## ص ١٦٠ ـ س ٢٠ \_ قوله: بنورالمعرفة:

مرادهم من نور المعرفة ، والمعرفة التى ثمرة شجرتها التنزيه الغير الحقيقى الخالى عن التشبيه الراجع الى التنزيه و بالعكس و ذلك هو المعروف بالتنزيه الملكى ، و اما التنزيه الحقيقى الجامع فهو الجمع بين المنزلتين، والامرين كما يشير اليه قوله: الا انه بكل شيء محيط ، و قوله: قلكل من

عندالله فبحسب التنزيه الملكى ينزه العبد المتقى الذى يجعل نفسه وقاية للحق فى الامور الذميمة والذمائم من الصفات والافعال والاطوار، و يجعل الحق وقاية لنفسه فى المحامد والمحاسن من الصفات والشؤون والاطوار، واليه ينظر قوله: ما اصابك من حسنة فمن الله، و بالجملة فمعرفة حاصلة فى جليل من النظر، و معرفة حاصلة بدقيق لطيف منه، والثانية يشرب من المشرب الاصفى الاخصى كما اشرنا: كل ميسر لما خلق له، فاحتفظ بما تلونا عليك، فان له قدراً عند اعلم.

# ص ١٦١ - س ٧ - قوله: ويرد عليه ان الحق الحقيقي بالتصديق هو الجمع بين الحقين:

فلمنا ذكر بعض العلماء وجه موجه من وجه ، لما حققه قدس الله سره اللطيف و قلبه الشريف وجه موجه من وجه ، فمن كل من الجانبين تقدم من وجه و تأخر من وجهبل و تقدم في حال و تأخر في حال، و لكل من النفس و الروح تقدم اعداد و استعداد، ولكل من الملك والشيطان ايجادياً وايجابياً والظاهر ان نظره قدس سره الى الجهة الايجابية ، تلطف فيه ، فانه جرى بالتلطيف ، و سر ما حققنا هو كون النشأة الإنسانية البشرية الدنياوية كيانية ، فتطورات نشأتها و تصوراتها علماً و ادراكاً و حالاً و فعلاً ،كاينات بعد ان لم يكن ، و يكون نسبة عقلها الهيولاني و قلبهـــا المتقلب على نعت التجدد الاستمراري والتكون والتغير الاتصالي بحسب نفسه الى لمةالملك ولمةالشيطان متساوية، ويكون نشأة القلب المتقلب نشأة هيو لانية كيانية، فتصرف كل من اللمتين فيه مستويان سالتيهيا والاستعداد الاختصاصي ، حتى يتخصص و يترجح لتصرف واحدة منهما دون الآخرى ، و ذلك التخصص والترجح لايتحقق الا بسبعة حركة من النفس او الروح ، حتى يستعد و يتهيأ لتصرف واحدة منهما دون الاخرى، كيف لا؟ ومع تساوى النسبة لاينصلح لتصرف احداهما دون الاخرى ان النفس الحيوانية لهي شهوية بالذات، غضبية بالعرض، والروح هي النفس الناطقة القدسية اللاهوتية التي تتغذى بالأغذية المعنوية النورية، ويكون نشوها و نموها بتغذى المعارف والعلوم الحقة والعقائد اليقينية اولا و بالذات، و بمحاسن الأحوال و محامدها المتفرقة عن الاعمال الصالحة ثانياً و بالعرض، اذ منزلة حسن الحال من العلم اليقيني منزلة التصفية والتخلية ، من التحلية بالانوار الفايضة من عند نور الأنوار.

### ص ١٦١ ـ س ٢٢ ـ قوله: واستقام قلبه:

استقامة القلب علماً و معرفة هو التوحيد الجمعى الذى ورثه الختمية ، وقد يعبر عنه بتعانق الاطراف المتقابلة المتضادة فى الحقائق والمعارف الالهية ، و اما حالا فهو التوسط بين الافراط و التفريط ، المعبر عنه بخلع النعلين و طرح الكونين ، و اما فعلا و عملا فهو القيام بمواظبة الاعمال الصالحة ، و يتفرع عن المراتب الثلاث السكون والطمأنينة ، ولكن ينبغى ان يعلم ان رحمة الاستقامة بما قررنا و حررنا بوجه الاشارة انما هو لب لباب الاستقامة ، فللاستقامة مراتب اعدادية بها يستعد النفس لذكرالله بالبرهان الكاشف عن الحقائق الالهية ، المي

ان ينتهى الامر الى كماله الذي اشرنا اليه.

#### ص ١٦١ - س ٢٢ \_ قوله : و اطمانت :

قال تعالى: يا ايتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راضية مرضية ، فادخلي في عبادي و ادخلي جنتي ، و قال انالله اشتري من المؤمنين انفسهم واموالهم بان لهم الجنة ، فيستخرج من مجموعة افادة هاتين الكريمتين و اشارتهما بشارة ، ان ليس للمؤمن المطمئن نفسه بسبب نفس كون المؤمن راضية لكل ما يتصرف ربه و يقتضى و يقدر لها و عليها مرضية عند ربه ، لكونها نفسه اليه تعالى نفس ، اذ نفس المؤمن بعد ما باعها المؤمن من الله عزوجل و سلمها اليه جل و عز، مابقيت في ملك المؤمن ، بل انتقلت الى ملكه عزوجل ، فالمؤمن حينئذ لابد له من ان يعبد ربه بلانفس، و يذكره به له عنده، و يفر به منه اليه، و يعتكف عنده بلاهو كما قال سهل بن عبدالله التستري: دع النفس برب النفس، واعبد النفس بلا انت، و قال: اذا اهتممت بالدواء عند المرض و بالخبز عند الجوع و بالشكوي عندالاذية، فنفسك باقية و أنت بها قائمة ، أي لوهمك لا بالله ، يفهمك هذا ، فاحتفظ . قــال تعالى : الا بذكر الله تطمئن القلوب، ولكن لابد فيه من إن يذكر به له عنده، وهذا هو الذكر الذي يطمئن به القلوب، و ذلك الذكر لايتيسر الا بعد تسليم النفس الى رب النفس الذي هو مالكها الحق الحقيقي ، فمادمت يكون تقول: انا و اني و انا و نحن ، لم يتحقق منك ذلك التسليم ، فيكون ظالماً عاصياً تنصرف في ملكه تعالى من دون اذنه و رضاه ، فافهم فهم نور .

### ص ١٦٢ - س ٢ - قوله: فبالتقوى يتحقق خالص اللاكر:

هذا التقوى هو الذى عبرناعنه بخلع النعلين و طرح الكونين فى الحاشية السابقة ، وقد يعبر عن طرح الكونين الكيانى الدنياوى حسبما ورد فى طائمة من الاخبار بالزهد ، و عن طرح الكون المثالى الاخروى حسبما ورد ايضاً بالورع ، كما فى اصول الكافى .

## ص ١٦٢ - س ٦ - قوله: مزينة بزينة كواكب:

هذا هو ثمرة شجرة التقوى بالمعنى الذي بينا من طرح الكونين .

## ص ١٦٢ سس ٢٤ س قوله: في جانب شمالها:

ان جانب الشمال لهو جانب الطبيعة السيالة الغير القارة الباعثة للنفس والقوى النفسائية على خلاف اقتضاء الحكمة العادلة و انبعاث النفس الحساسة الوهمية على امضاء حكم الجربزة المضادة للحكمة الباعثة على امضاء حكم العاقلة القدسية اللاهوتية ، والحكمة من التوسط بين طرفى الافراط فى التفكرات الجهلية النفسانية المسمى بالجربزة ، والتفريط فى القوة الفكرية الناظمة لامراشهوة النفسانية المسمى بالبلادة ، و ذلك التوسط الحكمي لايكشف عنه حق الكشف الا بالوحى النازل من عندالله على السنة الانبياء ، الكاشفة عن الطريقة الوسطى فى السير والسلوك دارالسلامة والسلام .

### ص ١٦٣ ـ س ١٦ \_ قوله: فالايات المحكمات:

يعنى من الايات المحكمات ، منها الايات الافاقية والانفسية التى يكشف و يخبر عنها قوله تعالى : سنريهم اياتنا فى الافاق و فى انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق ، فهى الايات التى من اعتبرها و استبصر بها عبر من جهة اعتبارها ، و العبرة بها الى لب لباب ما يشير اليه قوله تعالى بعد قوله ذلك : الا انهم فى مرية من لقاء ربهم ، الا انه بكل شىء محيط ، فلا تغفل غفلة المحجوبين الممكورين .

# ص ١٦٣ - س ٢٠ - قوله: ان متابعة اهل الجحود الى اخرالفصل:

حاصله بيان ان روح الشيطان و الملك معنى مطلق كلى ، سواء تحتق و يحصل ذلك المعنى الكلى فى الفطرة الادمية ام فى غيرها من الفطرة الابنيسية والملكية ، او ضرورة شخص ابليس ابلسا ، مستندة الى حصول المعنى الكلى الجهلانى فيه ، وكذلك الحال فى باب الملكية ، والحاصل ان اطلاق الملك او الشيطان على اشخاص الانسان ليس من باب المجازات و التوسعات المتعارفة بين الجمهور ، بل انما بناء الاطلاق عند اهل العلم فى امثال مقامنا هذا على الحقيقة كما هو المقرر المحقق عند اساطين العلم .

# ص ١٦٤ ـ س ١٣ - قوله: اسم ابليس كاسم شجرة خبيثة:

اذ روح معنى ابليس حسبما اقتضى ضابطة ضرب من الاشتقاق الكبير الموروثة من اساطين العلم ابوليس ، الذى هو معدن معادن الليسية ، و قاعدة مخروط الظلمة التى هى مرجع تمام الشر و الشرارة بالحقيقة ، و روح معنى الشجرة الخبيثة المثمرة لاثمار انواع الخباثة هو كما قال جل من قائل : كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الارض مالها من قرار، اى من ظاهر الطبيعة التارية ، و ظهرها القشرية كقشر اول من الجوز فى الخساسة والرزالة ، مالها من قرار، لكون عالم الطبيعة معدن الدثور والزوال ، و ملاك الهلاك و مدارالبوار والوبال ، كل ذلك ماله الليسية والعدم ، الذى هو مرجع مراجع المعانى الظلمانية ولب لباب الظلمة المعنوية المضادة للنور المعنوى تبصرواعتبر يا طالب البصيرة .

## ص ١٦٥ - س ٣ - قوله: عن يمين العرش:

ذلك العرش له الاركان الاربعة . الركن الابيض و هو عقل الكل ، المسمى بالدرة البيضاء و بالمحمدية البيضاء هو الدهر الايمن الاعلى ، ثم الركن الاصفر و هو نفس الكل المسمى بالدرة الصفراء و العلوية العليا و شجرة طوبى و سدرة المنتهى و جنة المأوى ، و هى الدهر الايمن الاسفل ، ثم الركن الاخضر المسمى بالدرة الخضراء و هو عالم خيال الكل و مثال الكل ، وقد يعبر عنه بعرش الرحمن ،كما سمى عقل الكل بالعرش المجيد ، و نفس الكل بالعرش الكريم ، ثم الركن الاحمر المسمى بالدرة الحمراء و هو طبيعة الكل ، المعبر عنها بالدهر الايسر الاسفل ،كما يعبر عن الركن الاخضر بالدهر الايسر الاعلى ، والنور الذي خاق منه عقل الكل الذي هو يمين العرش الاعظم الجامع لجوامع اركانه الاربعة المترتبةكما قررنا ، هو العنصر الاعظم المسمى بالماء ، اى الماء الذي هو حقيقة فيه : وكان عرشه على الماء ، و ذلك النور هو النور المحمدى الذي هو حقيقة فيه : وكان عرشه على الماء ، و ذلك النور هو النور المحمدى الذي هو حقيقة

حقائق ، و اصل اصولها ، و هو الاسم الذي اشرقت السموات والارض ، و هـو برزخ البرازخ ، فافهم و اعلم ان العنصر الاعظم ، اي الماء الحقيقي المعنوي الالهي هو العذب الفرات الذي به حياة العالم الكلي ، و هو عنصر العناصر الكلية الالهية .

## ص ١٦٥ ـ س ٥ - قوله: من البحر الاجاج:

ان بحر الاجاج لهو بحرالطبيعة التي هي النار المعنوية المضادة فلنور الذي هو الماء المعنوى، و تلك الطبيعة النارية السجينية اكمل و اتم انواعها هو طبيعة النار الحسية العنصرية التي هي اصل مادة خلقة الابالسة والشياطين و سائر انواع الحان ، الذين يتفاوت دركاتهم في النارية الظلمانية ، و يختلف تلك المادة شدة و ضعفا الي ان ينتهي الامر في الضعف الي مادة خلقة بني الجان، الذين هم المؤمنون من الحن ، و هذه المادة التي خلقت منها هؤلاء المؤمنون يمترج بالنور المضاد للتار المعنوى ضرباً من الامتراج يؤدى الى ضرب من الايمان مناسب لقدر الامتراج بالنورية ، و في المقام زوايا فيها خبايا ، لامجال هاهنا لبيانها .

## ص١٦٥ - س ٦ - قوله: عليه السلام: فقال له ادبر، فادبر، ثم قال له اقبل فاقبل اني اخره

و فى رواية اخرى فى الكافى بأسناده ايضاً عنه عليه السلام فى صدر البحث عن العقل و الجهل، قال عليه السلام فقال له اقبل فاقبل ، شم قال له ادبر فادبر الحديث ، و لكل وجه موجه ، اذا لاقبال عنه تعالى هو بعينه عين الاقبال اليه ، والادبار عنه هو بعينه عين الادبار اليه ، و من هاهنا يلزم كون الاقبال عنه تعالى عين الادبار عنه و اليه وبالعكس، وسر ذلك هو مؤدى كريمة الا انه بكل شىء محيط، والاحاطة الوجودية لايبقى ثنوية التقابل بين الاقبال والادبار ، ولا بين الاقبال عنه و اليه ، وكذلك فى باب الادبار ، فاحسن التدبر .

#### ص ١٦٦ - س ١٣ - لطف و قهر:

يعنى في عالم الحق والامر الذي قد يعبر عن الموجودات فيه بالامور الوجودية ، و قوله : و رحمة و غضب ، يعنى في عالم الخلق الذي قد يعبر عن الموجودات فيه بالامور الكيانية ، و عالم الامور الوجودية هو عالم الانوار والاسماء الالهية ، و عالم الامور الكونية هو عالم الظلمات لغلبة جهات العدمية فيه ، و حكم عنصره الغالبي حكم العدم والتقضى والتصرم ، و ذلك العالم النوري هو عالم الوجود الحقاني الباقي السرمدي .

## ص ١٦٨ - س ١٤ \_ قوله : أن خيرات الدنيا :

ينبغى ان يعلم حسبما اقتضاه قوله تعالى : و ان منكم الاواردها ، و فوله: فضرب بينهم بسورله باب ، باطنه فيه الرحمة و ظاهره من قبله العذاب ، سواءكان هذا العذاب الذى من قبل الظاهر من باب مشقة الانبياء والاولياء في الدنيا و اشياعهم و اتباعهم فيها ، او من باب عذاب الكفرة والفجرة ، و هو مشقتهم ومحنتهم في الاخرة ، فاضافة لفظ الخيرات مناطها ادنى الملابسة و اقل الرابطة ، اى سواء

كانت خيرات اخروية مكتسبة لاهل السعادة فى حياتهم الدنيوية ، او خيرات وهمية دنيوية موجبة للشرور الاخروية ، و هكذا امرالمسرات والهموم والحلاوة والسموم ، هذا و ان كان ظاهر اللفظ يتبادر منه خلاف هذا .

### ص ١٦٨ ـ س ١٩ س قوله: اذ كل ممكن:

كل شيء من الاشياء ذو وجهين ، وجه به يلى ربه ، و هو ملاك اللطف والمحبة ، و وجه به يلى نفسه و هو ملاك القهر والمحنة ، و ان شئت قلت : الوجوب والامكان ، و ان شئت قلت : الوجود والماهية ، و ان شئت قلت : النور والظلمة ، و ان شئت قلت : العشق والهوى ، و في بعض المقامات يعبر عنهما بالعقل والجهل، و في بعضها بالملك والشيطان ، او العقل والوهم ، فلكل كلمة مع صاحبها مقام يناسبها .

### ص ١٦٨ ـ س ٢٤ ـ قوله: مجاز ميدان:

يعنى ضرباً من المجاز الذي يرجع الى الحقيقة ، فهو مجاز في عين الحقيقة ، و حقيقة في عين كونه مجازا ، قال سبحانه : ما رميت اذ رميت ولكنالله رمي، و قال : يعدبكمالله بايديكم ، هذا هو مفاد قرب الفرائض في وجه من الاعتبار و العبرة ، فعليك بالجمع بين المجاز والحقيقة ، كما قال تعالى : ما اصابك من حسنة فمنالله ، و ما اصابك من سيئة فمن نفسك و قال : قل كل من عندالله الاية ، فالجمع بين القربين هو المنزلة بين المنزلتين ، في القدسي في قرب النوافل : بي يسمع و بي يبصر ، و في قرب الفرائض : ليس كمثله شيء و هو السميع البصير، تبصر .

### ص ١٦٩ ـ س ١٤ \_ قوله: والله واسع عليم:

اى محيط ، الا انه بكل شيء ، و علمه المحيط باحاطته الوجودية علم فعلى لايمكن غيره فى التصرف الايجابى والفعل الايجادى ، فالجمع بين صدر الاية و عجزها الذي هو واسع عليم يكشف عن حقيقة الحال ، كما هو مشرب إرباب الحال والكمال ، على خلاف اهل القيل و القال ، الذين لابرهان الهم الا الوهم والخيال ، تدبر فيه و تبصر .

ص ۱۷۰ - س ٣ - قوله: ان الله يعامل العباد في الابد بعين ما اعطوه و عاملوه انفسهم في الازل: فخير العاقبة و شرها بهذا الوجه من العبرة والاعتبار انما هو حسن اختيارهم و سوء اختيارهم اعينهم السائلة الطالبة منه تعالى ، اجابتهم حسب ما سألوا و طلبوا منه جل و غلا ، و ليس له تعالى الا الحمد في باب معاملة سبحانه معهم في الازل و الابد ، و في الاولى والاخرة ، تفهم .

# ص ١٧٠ - س ١٠ - قوله: فلكل من الطائفتين:

ذلك هو ما قال جل من قائل: و ان منكم الأواردها كان على ربك حتماً مقضياً ، و قال ايضاً في طور من الاشارة: فضرب بينهم بسورله باب ، باطنه فيه الرحمة و ظاهره من قبله العذاب بالمعنى العام الشامل لمشقة اولياء الله تعالى و محنتهم فى النشأة الاولى التى هى نشأة النفس الحساسة الامارة، و نشأة الطبيعة

النارية المعنوية ليس شأنها الا الافساد والافناء والاعدام والازالة، ان مثل هذه الطبيعة السيالة الغير القارة كمثل شجرة خبيثة اجتثت من فوق الارض مالها من قرار ، فاعتبروا يا اولى الابصار .

## ص ١٧٠ - س ١٤ \_ وقوله: وضع نحو مراة:

ان اصل فطرة هذه المراة التي صنعها الشيطان لهو القوة الوهمية الخيالية المعبر عنها بالنفس الامارة ، فصورها و صور فيها ، اي في ظاهرها المشاكلة للجنة ما يناسب و يشاكل امثلة الجنة وهما و توهما و باطنا ، ان هو الامادة النار التي تطلع على الافئدة ، و الى ذلك التذكرة كأنه يشير قوله تعالى : والذين كفروا اعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمان ماء حتى اذ جاءه لم يجده شيئاً الاية .

#### ص ١٧٠ ـ س ١٧ - قوله: في تلك الصفة النقية:

اى الصنعة الوهمية السرابية التى لااصل لها الا بمجرد الوهم الكاذب الكذوب، العارض للعقل الصادق الصدوق فى العوالم الثلاثة علماً و حالا و عملا، و ذلك الوهم الكذوب على خلاف ذلك فى كل ما ذكر كماهو المقرر فى محله و مقره، فتذكر.

## ص ۱۷۲ ـ س ١٥ ـ قوله: ان ربي على صراط مستقيم:

ان كون الرب سبحانه و تعالى شأنه على صراط مستقيم ، انما يستقيم بموجب قرب الفرائض ، اذ مقتضى هذا القرب كون السالك والمسلك و ما منه السلوك و اليه هو نفس الاخذ بناصية كل دابة وكل شيء ، اذكل شيء سالك منه نزولا و صعوداً ، و هو الاخذ بالناصية في الكل ، والاخذ هوالقائد، والقائد لابدله من ان يتحرك و يقود ، كما امرنا بان يقول لا حول ولا قوة الا بالله ، فافهم فهم نور.

اعلم ان الإخذ بالناصية و هوالقائد الذي يقود الدابة المأخوذة بناصيته على صراط الاستقامة هو نفس الكل المسماة بذات الله العليا ، و بالعلوية العليا عند اخواننا اخوان الصفا ، حسب ما يشير اليه قوله تعالى : و انه في ام الكتاب لدينا لعلى حكيم ، و تلك النفس الكلية الالهية هي القائمة بانفس الامم بوجه العام وبامر البحل والقل والكل في الكل ، و من خليفة الله تعالى في الاخذ بناصية كل نفس من العالم على صراط مستقيم لاستقامته على صراط الحق والعدل ، كما ورد في الحديث العلوي في تفسير هذه الكريمة ، و هاهنا صار على المرتضى سيد الاولياء قسيم الجنةوالنار ، و هو الوجود الحقاني يسمى بحسبه بذات الله العليا، يقوم بتقويم كل شيء و بامر رجوع كل شيء و كل ظل وفئي ، و بارجاع كل امر اليه سبحانه، فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء و اليه ترجعون ، و هو عليه السلام بدالله العليا الباسط ، كما ورد في النصوص المعتبر المصححة المحققة بالبراهين الباهرة العليا الباسط ، كما ورد في النصوص المعتبر المصححة المحققة بالبراهين الباهرة فهو عليه السلام هو النفس الكلية الالهية القائمة بأخذ ناصيته كل شيء من الانفس العلوية والسفلية الجمادية والنباتية والحيوانية والانسانية ، و هو المامهم و قائدهم في السير والسلوك والرجوع الى الله السرحمن ، والله تعالى هو الاخذ بناصية في السير والسلوك والرجوع الى الله السرحمن ، والله تعالى هو الاخذ بناصية في السير والسلوك والرجوع الى الله السرحمن ، والله تعالى هو الاخذ بناصية في السير والسلوك والرجوع الى الله السرحمن ، والله تعالى هو الاخذ بناصية في النصو

تلك النفس الكلية الالهية الحاكمة القائمة بامر الجنة بلطفه و قهره ، و هما بعينها لطف الله و قهره سبحانه و تعالى من الاشباه والانداد ، و هو عليه انسلام نفس صراط العدل و الاستقامة بالوجه العام ، فافهم و تفهم بفهم نور ، لابوهم ظلمة و زور .

## ص ١٧٢ ـ س ١٧ - قوله: لابد وان ينتهي:

قالت الاساطين الكاملين: إن اباء ابليس عن السجود استكباراً و عميانه بحسب ظاهر الامر هو عين سجوده و طاعته و خدمته و تواضعه لربه فاعتبار القضاء الازلى، فإن العزيز الجليل جل جلاله اقامه في حجاب العزة والجلال ذليلا محجوباً، حتى كون ابليس مطروداً ملعوناً متحرقاً بنارالبعد والضلال في الدنيا ، معذباً بنار البحيم و النكال في الآخري ، حسما جرى عليه القضاء ، فلم يكن له بدمن موافقة علمه الذي هو عين ارادته ، و لذلك اقسم بعزته و جلاله جل و علا للاغواء ، لان الاغواء من مقتضيات العزة و الاحتجاب بحجب الجلال، و لعل في قوله: و هو العزيرالحكيم فـــىكريمة يسبح لله ما في السموات و ما في الارض و هو العزيز الحكيم و هي المصدرة بالتسبيح الكاشف عن الحقيقة الالهية الجلالية ، حسما تقرر في محله، ايماء بان طاعة الموجودات تسبيحها للحق تعالى على النهج الطباعي الشمولي الذي جرى عليه القضاء الازلى ، ولايمكن لاحد التفصى عنه والعدول الى غيره ، فعصيان العصاة و تمردهم نحو من الطاعة ، و من هاهنا قد تقرر وتحقق من مذهب اهل بيت النبوة والولاية ، وهم السادة القادة للكل في الكل : الامربين الامرين ، والمنزلة بين المنزلتين التي اوسع مما بين الارض والسماء ، و تلك المنزلة الجامعة أن هي الا الجمع بين الأطراف المتقابلة في جهة وأحدة ، و ذلك انما من اقتضاء الاسماء المتقابلة التي كمال كل منهما انما هو في عين حصول مقابلة برفع ثبوت التقابل الذي هو مقتضى الاحاطة الوجودية ، فكلما كانت صفتا الجمال والجلال ، و اسما الجميل والجليل متحدة في الحقيقة التي هي عين حقيقة الحق تعالى متحققة في حضرة ذاته سبحانه من جهة واحدة ، متغايرة بحسب المعنى والمفهوم، متحدة بالحقيقة في مرتبة حضرة الوجود الحق الحقيقي الغني المطلق البسيط المحيط تبارك و تعالى ، فكذلك الطاعة و العصيان والكفر والأيمان والقرب والبعد والاطاعة والآباء مجتمعة في عين ابليسية من جهة واحدة ، وان كانت متغايرة متقابلة متعاندة بمجرد المفهوم والاعتبار ، هذا هو مجرد ما اقتضاه الاصولالايمانية اليمانية الموروثة من اولياء العلم والمعرفة، مع مزيد تنقيح وتوضيح لاهل الأشارة ، و لكن بضرب من الأيماء و الأشارة .

#### ص ١٧٢ ــ س ٢١ ـ قوله : فالرحمة ذاتية :

هذا يتمشى و يستقيم على مشرب كل من قال: ان العبد بجملة قوته واعضاه، بل بكل قوة من قواه وعضو من اعضاه حق مشهود فى خلق متوهم، واستدلوا على مشربهم هذا بقولهم، فان الحق موجود و الخلق كائن فى ظلاله متخيل، و ذلك هو مشرب الشيخ العربى الاندلسى، المعروف بمحى الدين، و كل من شايعه و تابعه

وهم جل الصوفية ، والمقام مقام زلت فيه اقدام افاضل الانام ، و لكن القول هو قول ال محمد فيما اسروه و فيما اعلنوه و فيما يبلغنى عنهم و فيما لم يبلغنى ، و اما القول بكون مال الكل الى الرحمة الواسعة و كون الغضب عرضياً غير لازم زائداً عن الكل ، بكون اسفل السافلين محل قربه تعالى بالذات و موضع بعده بالعرض، فمال الكل الى القرب والتقرب لديه سبحانه فهو قول خطره خطير ، والاعراض عنه لانقص ولا قصور ولا تقصير ، فلاتغفل .

## ص ١٧٢ - س ٢١ - قوله: الطرق أثى الله بعدد انفاس الخلائق

نقل انه لما فتح السلطان محمود بن سبكتكين بلاد الهند، اتى اليه براهب قد طعن فى السن ، وكان يهمهم و يزمزم بكلمات ، فسأل السلطان الترجمان عما يقوله ، فذكر انه يقول : الله ، الله ، فقال لترجمان : قل له انتم تعرفون الله؟ فتكلم بالهندية شيئاً ، فقال الترجمان يقول : ان الخطوط المستقيمة من المحيط الى المركز متساوية اقول : كأنه نوع اشارة الى فحوى كريمة : ما من دابة الا هو اخذ بناصيتها ان ربى على صراط مستقيم ، فسبحان الذى بيده ملكوت كل شىء واليه ترجعون ، فافهم فهم نور.

## ص ١٧٢ - س ٢٥ \_ قوله: خط خطا مستقيما:

الخط المستقيم هوالطريق الجامع الى الاسم الله الجامع لجوامع الاسماء، و يكون صراط التوحيد صراط التوحيد الجمعى ، و هو توحيد الانبياء سيماالخاتم منهم ، و اما سائر الطرق لمكان قوله تعالى : و مامنا الاله مقام معلوم ، و ان كان كل منها صراطاً الى توحيدما ، لكن لايكون صراطاً الى التوحيد الجمعى المعروف بتوحيد الانبياء و الاولياء ، و بون بين التوحيد الجامع و بين غير الجامع .

### ص ١٧٣ - س ٤ - قوله: وهو الجامع لطرق الاسماء:

ان الوجود الجامع لجوامع الموجوب صراطاً مستقيماً كان اوغير صراط، يقتضى ان يكون منزهاً عن كل نقص و نقيصة ، و يوجو فى كل واحد منها ، و هاهناقال اساطين العلم والمعرفة: يكون بسيطالحقيقة اى بسيطالوجود والوجود البسيط كل الأشياء ، اى كل الوجود بوجه اشرف و بنحو اقوى و اعلى ، فمن كون الصراط الجامع لجوامع الطرق صراطاً حقا موصلا الى قرب حضرة الحق لايلزم كون كل صراطاً حقاً موصلا كذلك ، و ذلك كما ان الوجود الجامع للجوامع يكون حقاً حقيقياً مطلقا ، و الوجودات الناقصة كلها داثرة زائلة كما قيل : الا كل شيء ما خلاالله باطل ، فاحتفظ بهذا .

#### ص ١٧٣ ـ س ٤ ـ قوله: هو الجامع لطرق الاسماء كلها:

اى من الجمالية والجلالية، وفيه سرمستترعظيم خطير شأنه، قدعلمت مناومن تعاليقنا متفرقة مراراً كون صراط الاستقامة والعدل و هو صراط التوحيد الحق الحقيقي جامعاً بين طرفى التنزيه والتشبيه ،كل شيء عين الآخر، فاحسن التدبر.

# ص ١٧٤ ـ س ٢ - قوله: جن عليه الليل:

ان سر النكتة في المقام تتضمنه قوله: ولما جن عليه الليل ، اي غلبة حكم

الليل الذى هو مظهر الجلال عليه ، فظهور نورالكوكب نازل منزلة ظهور نور النيران الابليسي ، تبصر و اعتبر .

# ص ١٧٤ - س ٣ - قوله: ان ارواح المؤمنين من نور جمال الله:

و فيه نظمت و انشدت في سالف الدهر:

در بتکده و دیــر و حرم گردیدم از هر معدن سیم و زری برچیدم در بوته امتحان چو بردم همه را خالص شده جام حق نمائی دبــدم

فسبحان من بيده ملكوت كل شيء واليه يرجع الامر كله القريب المتقرب بتقربه والبعيد المتعنب بتعذبه ، و بعده و قربه في عين بعده ، كما قال صلى الله عليه واله : اعوذبك منك ، لا احصى ثناء عليك انت كما اثنيت على نفسك ، و قال: ما عرفناك حق معرفتك ، و قد كان معرفته صلى الله عليه واله معرفة الله ، و معرفة الله هي معرفته صلى الله عليه واله و بعده في عين قربه ، كما قال : لودلى على الارض السفلى لهبط على الله ، و قال : يطلب بكل مكان ولم يخل عنه مكان طرفة عين .

### ص ١٧٤ ـ س ٥ ـ قوله: اللهم اني اعوذبك منك:

يعنى اعوذ بجمالك من جلالك ، و مظهر الجمال الجامع لجوامع المجال البجمالية هوادم الحق الاول الحقيقى كما ان المظهر الجامع لجوامع المظاهر الجلالية هو ابليس الابالسة .

#### ص ١٧٥ - إس ١٦ \_ قوله: و اما كفر الروح:

لابد لها من ان يكونوا مرحومة ، والمظاهر الجلالية لابد لها ان يكونوا مغضوبة ، و الوجه الثانى و هو ملاك كون الرحمن الرحيم الغفار الستار فى مقابل المجار العزيز القهار المضل المنتقم طالباً لظهور رحمته و مغفرت و ستاريته ، كما ان الجبار القهار العزيز لسائر توابعه و لوازمه من الصفات ، يطلب خلهور جبروته و قهرمانه و عزته و اصلاله و انتقامه فى مقابل طلب الرحمن الرحيم ظهور رحمته و هدايته ، مع كون اصل التجلى الازلى الذاتى احدياً وحدانياً مجملا مقتضى كل من الاسمين المتقابلين، والفطرة الادمية ما لم تبطل و بقيت على طبيعة كانت مفطورة على التوحيد الجمعي الجامع بين التنزيه والتشبيه ، كما هو طريقة الانبياء والاولياء الوارثين للانبياء ، و اما الفطرة الابليسية فهى بمقتضى فطرته الجلالية ليس لها مقام الجمع بين الحقين ، ولا المنزلة بين المنزلتين ، لافطرتها التزيه الغير الحقيقى ، الملازم للتحديد ، المؤدى الى التنبيه الباطل فى وجه ، و الى التعطيل العاطل فى وجه اخر، فالتوحيد الابليسى ليس توحيداً حقاً جامعاً الى التعطيل العاطل فى وجه اخر، فالتوحيد الابليسى ليس توحيداً حقاً جامعاً المقام خبايا لكل من الطرفين ، و لكن عليك ايها الموحد بالتزام الجمع بين الحقين ولو بالتقليد فى هذا التوحيد .

### ص ١٧٦ ـ س ١١ ـ قوله: انما يقع في مملكة الادمي:

ان من الحكايات العجيبة والنقول الغريبة: ان سهل بن عبدالله التسترى

رضي الله عنه قال: لقيته ابليس مرة فعرفته و عرفت مني اني عرفته ، فوقع بيني و بينه مناظرة ، فقال لي و قلت له ، و علا بيننا الكلام و طال النزاع بحيث انه وقف وقفت. وحاروحرت ، فكان اخر ما قال لي : يا سهل ، ان الله تعالى قال : و رحمتي وسعت كهل شيء ، فعم ، ولا يخفي عليك انبي شيء ، ولفظة كه يقتضي الإحاطة في العموم ، الا ماخص ، و شيء انكر النكرات ، فقد وسعني رحمته انا و جميع العصاة ، فباي دليل يقولون : ان رحمة الله قريب من المحسنين لاتنالنا، فقال سهل: لقد اخرسني و حيرني بلطافة سياقه ، و ظفره بمثل هذه الآية ، و فهمه منها ما لمهاكن افهمه ، و علمه من دلالته ما لم اكن اعلمه ، فبقيت حاراً متفكراً و اخذت ارددالاية في نفسي ، فلما جئت الى قوله تعالى : فسأكتبها للذين يتقون و يؤنون الزكوة الى اخر النسق سررت بها، و ظننت انني قد ظفرت عليه بحجة و ظهرت عليه بما يقصم ظهره ، فقلت له : تعال يا ملعون ، أن الله تعالى قد قيدها بنعوت مخصوصة ، يخرجها عن ذلك العموم ، فسأكتبها للذين يتقون الى اخر الاية، فتبسم ابليس فقال: يا سهل، ان التقييد صفتك لأصفته تعالى، ثم قال: ما كنت اظنك ان تبلغ بك الجهل بالله ، ولاظننت انك هاهنا ، ليتك سكت ، ليتك سكت، ليتك سكت ، قال سهل : فرجعت الى نفسي و غصصت بريقي ، و اقام الماء في حلقي، و ما وجدت له جواباً ، ولاسدت في وجهه باباً ، و علمت انه طمع في مطمع ، و انصرف و انصرفت و ما ادري بعد هذا ما يكون ، فإن الله تعالى مانص بما يرفع هـذا الاشكال ، فبقى الامر عندى على المشية منه في خلقه ، لا احكم عليه في ذلك الا بما حكم به على نفسه من حيث وجوب الايمان به ، انتهى كلام سهل رضي الله عنه ، قال الشيخ محي الدين : و كنت قديماً اقول : ما رأيت اقصر حجة من ابليس ولا اجهل منه ، فلما وقفت له على هذه المسأله التي حكاها سهل عنه ، فعجبت و علمت ان ابليس قد علم علماً لاجهل فيه ، فله رتبة الافادة لسهل في هذه المسألة ، انتهى مقالته ، اقول في الجواب عن مغلطة ابليس الا بالسة ، و مغالطته على سهل: انه بون مابين الرحمة الرحمانية العامة المسماة عند اهل الحق بالرحمة الامتنانية التي هي مبني اصل الآيجاد على وجه العموم ، و بين الرحمة الرحيمية الخاصة المسماة عندهم بالرحمة الوجوبية التي هي المكتسبة بكسب العقائد الحقة و اكتساب مكارم الأخلاق باقامة الإعمال الصالحة ، فكون ابليس باتباعه و اشياعه مرحوماً بالرحمة الامتنانية التي بنائها على الفضل والجود ، لإينافي كونه مغضوباً عليه بنص الإيات البينات الباهرات، و ممنوعاً عن الرحمة الوجوبية الاستحقاقية العدلية، المبتنية على العدل ، المسبوقة بالآمتنانية الفضلية في اصل الإبجاد ، المبتنى على جود حضرة المنان الخلاق الجواد ، فاعتبر وا يا اولي الأبصار ، و اما كون التقيد صفة العبد و هو الحق لاصفة المعبود المنان الجواد المطلق ، فهو و أن كان حقاً لكنه لا ينافي كون العبد على قسمين ، قسم منه مستحقاً للرحمة الوجوبية العدلية ، وقسم اخر منه علَى خلاف قسمه مستحقاً للغضب الوجوبي العدلي ، فان التسوية في الجزاء بين البصير المطيع بالاختيار ، والاعمى العاصى على الاستكبار في محكمةالسلطان العادل المقتدر القهار ظلم ، و هو ليس بظلام للعبيد ، بل التقييد لما كان صفة العبد صار مبدأ و منشأ لاختلاف العباد في باب الاستحقاق ، مع اطلاق جوحضرة الجواد الخلاق للانفس والافاق ، و في المقام بعد كلام ، و هو كون التجلي الجمالي طالباً لمجاليه ، و كل من المظهرين يطلب الهه الذي تجلي فيه وله ، و يعرفه و يعبده ، و عصيان كل منهما لاله اخر ، لا ينافي طاعته و عبادته و عبدته و عبوديته لالهه الذي خلقه و رباه و عبده و هداه ، فيقال في حل عقدة هذا الوجه من الاشكال بوجهين : اولهما ان ذلك وان كان كذلك ، و لكن المظاهر الجمالية (هكذا في النسخة و الى هنا قطع الكلام ، و العلم عندالله تعالى)

#### ص ۱۷٦ ـ س ٢٤ ـ قوله: وجنتي بستانك:

لعمر الهى ان جنة سبحانه و تعالى ان هى الاعين بستان قلب المؤمن وروضة نفسه لاغير ، ولكن بعد البيع الصالح السالك اليه تعالى نفسه من الله ، و أشرائه تعالى و تسليم النفس المبيعة جل و علا ، كما قال عزمن قائل : ان الله أشترى من المؤمنين انفسهم و اموالهم بان لهم الجنة ، يصير جنة الله التى قال تعالى فيه: يا ايتها النفس المطمئنة ارجعى الى ربك راضية مرضية فادخلى فى عبادى و ادخلى جنتى ، فالجنة الالهية انما هى تلك النفس المطمئنة الراضية المرضية الراجعة المرضية عالى ، فيبقى المؤمن بعد الرجوع بلانفس ، فيعبده سبحانه به له ، لا بنفسه لنفسه ، اذ ليس له حالتئذ نفس ، فافهم و اغتنم .

## ص ۱۷۸ س ۸ س قوله: ان الشيطان ليجرى:

ان صيرورة القلب المعنوى محل تصرف الشيطان بالوسوسة الوهمية من الادراكات الجهلية والحالات الداعية الباعثة على الاعمال الشيطانية ، همى العلة الباعثة لجريانه من بنى ادم مجرى الدم، لأن ذلك المعنى يتمثل ويتصور بصورة هذا المجرى ، فلذلك الطالب الطريقة السلامة ان ينسد ذلك المجرى المعنوى بذكرالله تعالى ، حتى يتفرع منه سدالمجرى الصورى ، الا بذكرالله تطمئن القلوب، والعمدة فى المقام سد حديث النفس الشاغل لها عن ذكره تعالى .

#### ص ١٧٩ ـ س ١٢ - قوله: و تحجر على نفسك:

اى جعلتها محجوراً عليها و ممنوعاً من التصرف في مشتهيات نفسها و صرف أموالها و قوتها في ملاذالدنيا ، كالمجنون الذى يجعله القاضي ممنوعاً عن التصرفات المالية و غير ذلك ، فلاتغفل .

#### ص ١٧٩ ـ س ٢٥ ـ قوله: سوابق القدرية:

ان احكام القدرية بما هي قدرية يجرى مجرى الاستحقاق الحاصل بالاكتساب الاختياري ، و اما القضاء واحكامها فيجرى على مجرى الرحمة الامتنانية في وجه من الاعتبار ، اى اعتبار التفرقة بين القضاء والقدر ، من جهة كون القضاء جاريا على مجرى الخير دائما ، والقدر فهوقد يجرى على مجرى

الخير وقد يجرى على مجرى الشر ، و سر ذلك هوكون الاحكام القضائية امتنانية و تفضلية دائما ، وكون القدر عدلية استحقاقية ، فاحسن التأمل .

## ص ١٨٠ ـ س ٢٠ ـ قوله: فينظر العقل:

هذا العقل هوالعقل المطبوع الذي هو مبدأ فصل النوع الانساني ، و ب ميتاز الانسان عن الحيوانات الغير الانسانية كما قال تعالى : واشرقت الارض بنور ربها ، و هي ارض القلب الانساني ، و قوله : فينظر الملك ، ان هذا الملك الناظر هو روح القدس الذي وكل بتأييد عبادالله الصالحين ، وقد يعبر عنه بربالنوع الانساني .

# ص ١٨٦ - س ١٤ ـ قوله: من غير لزوم التناسخ:

اذ تبديل الجلود والصور هاهنا ينشأ من الباطن بتطور الروح الغايب عنا، و تصور باطوار و صور مختلفة ، اذالملكوتيين قد يقدرون على تبديل في عالمنا هذا كما يقدرون في عالمهم ، و ذلك يتيسر لهم عند غلبة القوة الملكوتية وقوتها و شدتها ، والتناسخ الباطل يلزمه بدن اخر مستعد باستعداد جديد يستحق نفسا حادثة ، و اختلاف الصور فيما نحن فيه ليس شيئاً من ذلك الاختلاف المعدات و الاستعدادات والانفعالات ، بل ذلك الاختلاف الناشىء من جانب الباطن لا يوجب اختلاف الدوجود الشخصى ، و ذلك كما في اهل الجنة ، فان ارواحهم يتمثل و يتصور بصور مختلفة يتجلى بها ، مع كون تشخصها و شخصيتها باقية بعينه ، والتناسخ يلزمه التعدد الشخصى مع وحدته ، فاحين التأمل .

#### ص ١٨٧ \_ س ١٤ \_ - قوله: كلما التفت راه:

سر ذلك الالتفات المعنوى الخفى الغير الجلى الذي يتمثل و يتصور بصورة الالتفات الصورى والاستعادة بكلمات الله القادسات التامات ، ما هو عين الاعراض ، معنى عن ذلك الالتفات المعنوى المختفى ، حتى عن نفس حضرة ألنبى المختمى ايما يقلع دقائق اصول النقيصة الامكانية ، احسن التأمل فيه بالوصول التام الذي يقلع شجرة الرقائق الشركية الكامنة في الفطرة البشرية .

# ص ١٨٨ - س ١٣ - قوله: وضع رأسه على حبة قلبه:

اى قلب بنى ادم ، فوضع الرأس بصورة الحية على حبة القلبى الصورى كاشف عن وضع رأس الوسوسة المعنوية على حبة القلب المعنوى ، فان الظاهر عنوان الباطن ، فمن هاهنا جاز ذكر الله الصورى ، الكاشف النازل عن سماء الذكر المعنوى علة الجنس الصورى ، قان الصورة ظل المعنى ، كما لأيخفى على اولى النهى ، و ان هذه التفرقة الاتفاقية يكشف عن لزوم تكون الاجنة والشياطين من المهواد العنصرية ، المحوج على الاكل والسرب ولو بالاستشمام ، و امثاله مسن لطائف الاغذية ، و اما الفطرة الملكية فلاستغنائها عما ذكر ، فهى قطرة ملكوتية جبروتية معنوية كانت او ملكوتية صورية ، و تلك الفطرة منزهة عن التكوين العنصرى ، والتركيب عن الطبائع المتضادة الداعية الى الافتراق عن الاجتماع

القسرى ، والقسر غير دائمي ولا اكثرى ، و عالم الملكوت بمقاماته المترتبة عالم التنزه والتقدس الباقي ببقاء الرباني ، كما تفرر في محله .

### ص ١٨٩ - س ١٠ - قوله: ان الشياطين يحومون:

ان اريد يحومون يعنى يدخلون ، كان التمسك موجبها ، لكن الحوم هنا ليس بمعنى الدخول ، بلكان معنى الحديث يطوفون من مقولة قوله تعالى فى وصف النار : تطلع على الافئدة اى تطلع على القلب المعنوى الذى هوالباطن من الانسان الذى قال تعالى فى حقه و باطنه فيه الرحمة ، و معنى التطلع على القلب المعنوى صيرورة النار غشاوة على بصيرته من دون ان يدخل فيه و فسى عالمه ، اذ عالم القلب المعنوى عالم النور ، ولكنه يحتجب بغشاوة الظلمة .

#### ص ١٩٠ - بس ١٤ - قوله: قد تجامع الظهور:

قد يسمى ذلك المجامعة والاجتماع بتعانق الاطراف المتقابلة ، و يقال : ان كمال كل مقابل فيما يقابله ، و ذلك قولهم عليهم السلام : عال في دنوه و دان في علوه ، ظاهر في بطونه و باطن في ظهوره ، يا من خفي من فرط ظهوره ، يا من احتجب شعاع نوره .

#### ص ۱۹۱ - س ۱۵ \_ قوله: فطلب موسى أن يرى ربه:

فى دعاء العرفة الحسينية : عميت عين لاتراك ، و فى مناجاته عليه السلام: كيف تشخص وانت بالملاء الاعلى ظاهر، ام كيف تغيب و انت المرقيب الحاخر، و غيرذلك عنهم لايكاد يحصى .

## ص ١٩١ - س ٢٢ - قوله : لايرون شيئا :

ان المشاهدة على ضربين، ضرب منه هو المشاهدة فى المظاهر و المجالى معنوية، جبر و تية كانت المجالى الوصورية، و الصورية ملكوتية كانت او ملكية شهادية، و الانسان الجامع للجوامع يشاهد فى جميع المظاهر، بل هو بنفسه يكون مجلاة المجالى و مظهر المظاهر، اى يشاهد فى نفسه ما يشاهد فى جميع المظاهر، و سر ذلك هو كونه محيطاً بالكل ، مرجعاً للبجل و القل ، اذ هو الكل فى الكل ، فيشاهد الحق تعالى شأنه بلاو اسطة من سائر المجالى لاحاطته الوجودية ، قائه فى نور.

## ص ۱۹۲ ـ س ۳ ـ قوله: ان يعامل:

قال عزمن قائل: فاينما تولوا فثم وجهالله ، و وجه الشيء أن هو الاظهوره وحضوره وهم عليهم السلام هم وجهه المضيء في كل موطن ومقام، وقي كل منزل و مكان ، و عن النبي صلى الله عليه واله: يا على ، التوحيد ظاهره في باطنه ، وباطنه في ظاهره ، و ظاهره موصوف لايرى باطنه موجود لايخفى ، يطلب بكل مكان ، ولم يخل عنه مكان طرفة عين ، حاضر غير محدود ، غايب نير مفقود ، و عنهم عليه السلام : موجود غير فقيد .

### ص ١٩٢ - س ٥ - قوله: وليست الحقيقة:

عنه صلى الله عليه واله ما حاصله: ان لكل صواب نور ، ولكل حتى حقيقته اقول: ان نورالشيء هو ظهوره ، و ذلك كما قال عزمن قالل : الله تورالسموات والارض مثل نوره كمشكوة فيها مصباح ، المصباح في زجاجة ، الزجاجة كأنها كوكب درى يوقد من شجرة مباركة الى قوله تعالى : نور على نور ، و معلوم عند صاحب البصيرة النافذة ان كلا من المراتب الثلاثة ، المرتبة ثم الزجاجية ثم المشكاتية كلها مجالى و مظاهر نوره تعالى ، و مشاهد شهوده جل وعلا .

### س ١٩٢ ـ س ١٣ - قوله: نال بغيته:

اى نال بغيته الوهمية السرابية وهما لاحقيقة ، اذ اغوائه لادم و اضلاله بزعمه الوهمي يرجع اغواء نفسه و اضلال عينه ، و اصرارهما حقيقة ، حيث صار ابليس بتلك الوسوسة باعث هبوطه و سقوطه مع ادم الى الارض ، و ذلك الاهباط والاسقاط والهبوط والسقوط صارت علة انابة ادم ، و رجوعه باشياعه و اتباعه الى جنة الخلد ، و باعثه لخلود ادم و كل من تبعه في النعيم الابدى والتنعم السرمدى الذي لاعين رأت ولا اذن سمعت و علة و باعثة لهلاكة ابليس الذي هو ابوليس الليسية الجوهرية كما اشرنا اليه ، و كل من تبعه هلاكة سرمدية كما هو مقتضى فضيلة ابوالليسية ، فاتضح من بيان هذا كون قطرة الابليسية فطرة وهمية سرابية ، وكون نيل بغيته نيلا سرابياً لا اصل له ولا اصالة ولا اثر له ولا حقيقة ، فانظر الى اتقان صنع الحكيم واستحكام نظامه، اى نظام صنعه سبحانه الذي ما احسن انتظامه، و ما احكم احكامه ، و ما ابلغ حكمته ، و ما احسن صنعته ، سبحان من سبقت رحمته غضبه ، هذا و في زوايا المقام خبايا لايمكن ان ينالها الا الاوحدى الفريد في الدهر .

## س ۱۹۹ - س ۲۰ - قوله: بين يديه:

يعنى كالميت بين يدى غسالة يقلبه كيف يشاء ، و يتصرف حسبما شاء ، ليطهره من الخبائث والاحداث والوسواس التى لوثه بها الجناس والخول والتحول والقوه على التقليب والتبديل ، انما هى كلها بيده ، و انى مخمر بيديه والهداية من لديه .

### س ١٩٧ - س ٢ قوله : فقهرتهم :

اى بحوله و قوته التى نزلت و تمثلت بصورة ملائكته الذينهم مجالى صغاته العليا ومظاهر اسمائه الحسنى، وليسوا بامور خارجة منا مباينة عنا، فانهم من اهالى مدائن بواطننا التى هى مدائن الرحمة ،كما قال تعالى: باطنه فيه الرحمة و ظاهره من قبله العذاب.

## ص ١٩٩ ـ س ١ قوله: فوجوده مستلزم لخيرات كثيرة:

اى استلزام وجود ابليس لخيرات كثيرة لايتم العالم على الوجه الاكمل الأحسن الاتم الابها ، فابليس الابالسة منزلته من العالم منزلة المعمار الناظم بعمارة عالم ادم الذي هو الغاية من وجود العالم ، فافهم .

## ص ١٩٩ ــ س ٥ قوله: مما يرجح:

كطريق الاشعرى و طريق طائفة من لاقدم له فى العلم بحقائق الاشياء ، و اشتهروا عندالعامة بكونهم من اجلة اهل الحل والعقد فى امور الدين من قولهم لما سمعوا قول الواقف بسرائر اسرار القدر والقضاء الكاشف عن الآسرار المكتوبة

لاهل الاسرار، اعنى الانسان الكامل الجامع للجوامع عليه السلام ، حيث قال : لاجبر ولا تفويض ، بل امر بين الامرين ، حملوه كحمل الحمار اسفاراً ، حيث قالوا : بالشركة بينه تعالى و بين العبد في خلق الافعال الى غيرذلك من الواهيات الوهميات .

# ص ١٩٩ ـ س ٢٦ قوله: غير صادر عن سبب:

كما نقل عن افلاطن الالهى فى الجواب عن عقدة كون كل ممكن زوجاً تركيبياً يستلزم ان يصدر عن حضرة الواحد الحق البسيط الغنى المطلق الاحد الصمد امران فى رتبة واحدة ، انه قال: ان الممكن مويداً بذاته ، فهلاكته مجعولة بالعرض لابالذات ، والصادر بالذات عن حضرة الاحد الواحد الصمد ، واحد غير متكثر ولا متعدد .

### ص ٢٠٠٠ س ١١ قوله: في غاية البعد:

هل هو قطعى الانتفاء ضرورى العدم على القول بتسرمد العذاب الاخروى فى حق اهل النار من انواع الكفار والاشرار،كما لايبخفى علىكل من له ادنى مرتبة من الاستبصار.

#### ص ٢٠١ - س ٨ قوله: ممنوعاً عن بعض صفاته العرضية:

ان الصفات العرضية لهى الصفات العارضة لذات الشيء بواسطة و مدخلية من المادة ، و هي زايدة في الوجود على ذات معروضها ، و من هاهنا قالوا : ان وجود العرض وجود لموضوعه ، و ليس لوجود موضوعه ، وهذه الصفات العرضية غيرالصفات الذاتية التي يعبر عنها بلوازم الذات في الوجود الذي يقتضيها الذات من دون واسطة المادة و مدخليتها ، قان تلك اللوازم للذات ضرورية الثبوت للذات مادامت الذات ، ولاتزول بقصر القاسر مع بقاء الذات المقتضية لها المتحالة تخلف المعلول عن العلة الموجبة بما هي علة موجبة مقتضية لها اقتضاء ايجابياً ، نعم يشتد و يضعف اصل جوهرالذات حالئذ هذا ، ولكن اذا صارت تلك العوارض الغريبة الكائنة بقسر القاسر و تصريفاته في المادة راسخة ، صارت جوهرية بتبدل ذات الموضوع وانقلابها الى ذات اخرى يكون تلك العوارض ذاتية لها ، صار حكمها حكم الصفات كما مرت الاشارة في حكمها :

### ص ٢٠١ ـ س ٢٣ قوله: فاعلم ان الطاعة . . . . :

الى اخركلامه هاهنا من غوامض الاسرار الألهية ، لاينال حق نيلها الا الاوحدى الفريد في دهره ، و من هاهنا قال اساطين العلم والحكمة : ابن الفطرة الانسانية والجبلة الادمية مجبولة على اقتضاء الطاعة و اطاعة امر ربها ، والاجابة لدعوة التى هي عين اجابة لمسألتها و لدعوتها و طلباً منه تعالى ، و قالوا : ان تلك الفطرة الادمية بما هي محتاجة فاقرة الذات الى الاطاعة والانقياد لامر ربها الاعلى من دون ارادة منها في تلك الفقر والفاقة الذاتية ، ولو بوسط الارادة في تلك الحاجة والاحتياج لزم كونها غير مفطورة ذاتاً على طلب كمالاتها و اقتضاء الوصول الى تماماتها، وهذا هو خلاف الفطرة الادمية فطرة التوحيد الحق، و قالوا :

ان المحسن والمسيئى من احاد الناس ، كلهم مساوية متفقة فى اقتفاء الاعمال و الافعال المؤدية الى كمالاتها فطرة ، كما قال تعالى : اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ، و معلوم عند ارباب البصائر ان فطرة الادمية ذات نفس ناطقه قدسية من عالم القدس والطهارة ، وكل نفس قدسية كلمة طيبة ، و ان تفاوت و اختلفت الكلمات الطيبات فيما بينهما فى شدة الطهارة والقدس الفطريين ، و لكن كلها متفقة فى اصل التنزه والتقدس والطيبة الذاتية الفطرية التى فطرت عليها ماهية الادمية الفارقة المفارقة عن الحيوانات بتجوهرها بتلك الكلمة الالهية الطيبة ، فالكل فى اصل الفطرة و بدو الفطرة مجبولة على الصعود والعروج الى عالى النور فراراً من دار الغرور ، مفطور على اقتفاء العمل الذي به يستعد للوصول و يتخلص من المانع عن الوصول .

جےز ذات خےدا اول و آخے نبود

جــز ذات خــدا بــاطن و ظاهر نبود

د*ر غیب و شهو*د نیست جز حضرت او

جــز حضرت او غایب و ظاهــر نبود

هو الاول والاخر والظاهر والباطن ، آلا انه بكل شيء محيط ، الا الى الله تصير الامور ، و هو معكم اينما كنتم ، ما من نجوى ثلاثة الا هو رابعهم . . . . الاية ، اينما تولوا فثم وجهالله ، الى غيرذلك من الايات الكاشفة عن التوحيد الذاتي المعروف بالتوحيد الوجودي .

ص ٢٠٢ ـ س ١٨ قوله: باشر انوار الحق نفوسهم:

والى ذلك المباشرة يشير بوجه خفى قوله تعالى: ان الله اشترى من المؤمنين انفسهم و اموالهم بان لهم الجنة ، و قوله : يا ايتها النفس المطمئنة ارجعى الى ربك راضية مرضية فادخلى في عبادى و ادخلى جنتى ، فان الدخول في عبادالله تعالى والدخول في جنته لا يتصور الا بذلك البيع والشرى ، فبعد تسليم المؤمن نفسه الى الله تعالى يمحوه عن نفسه و صحوه فيه ، اى في نوره تعالى ، صارت حينئذ نفسه ذات الله العليا ، فكتب على نفسه الرحمة ، كما تحقق في حق نفس الكل، التي هي العلوية العليا ، و نفس سائر الناس في هذا التسليم و هذه الصيرورة انما هي تابعة لتلك الكلية الالهية التي منزلتها من سائر انفس شيعته منزلة الشمس من اشعته ، و اشمة النور تابعة له غير مفارقة عنه ، فافهم و اغتنم .

### ص ٢٠٢ - س ١٨ قوله ايضاً: باشر انوار الحق نفوسهم:

حتى خشعوا و اليه ينظر قوله تعالى: لوانزلنا هذا القرآن على جبل لرأيته خاشاً متصدعاً من خشيةالله و ذلك كما يتحقق يوم القيامة و يصير جبال الانيات كلها من العلويات والسفليات والروحانيات والجسمانيات كالعهن المنفوش، و ذلك هو التجلى الجلالي بالوحدانية الكبرى، فيفنى كل من عليها و لايبقى الا وجه ربك الاعلى، كما قال: لمن الملك اليوم لله الواحد القهار.

و يتفرع عن ذلك الخشوع محو الانية و تسليم النفس الى مولاها ، فانها ملكة

خالصة فتبقى العبد بلانفس ، فيذكرالله به له عنده ، اى يذكرالله سبحانه بنسانه تعالى ، و يشهده ببصره و يسمع كلامه تعالى بسمعه جل و علا ، و يبطش بيده الباسطة العليا الفايقة على كل الايدى ، و يمشى برجله ، و هكذا اذ تلك القوى كلها تابعة لاصلها ، و رئيسها الذى هوالنفس التى صارت نفس الله تعالى ، و هذه المنزلة هى المسماة بقرب الفرائض .

## ص ۲۰۲ ـ س ۲۲ قوله: عبداً محضا:

ضحينند صار العبد مصدوقة قوله صلى الله عليه واله: خلق الله ادم على صورته، و منزلة صورة الشيء منه منزلة الوجه والظل من الكنه و الحقيقة، كما قال الصادق الأمين عليه السلام: العبودية جوهرة كنهها الربوبية، و من هاهنا اشار الى منزلته من حضرة الحق الحقيقى، حيث قال: من رانى فقد رأى الحق، وقال الصادق فى قوله تعالى: كل شيء هالك الا وجهه: نحن الوجه، رداً على كل من فيه الوجه هاهنا بكنه الذات الاحدية، وقد تقرر فى محله ان منزلة صورة الشيء وظله معرفتى بالنورانية معرفة الذات الاحدية، وقد تقرر فى معله العارفين على امير المؤمنين معرفتى بالنورانية معرفة الله، اذ منزلة نورانيته عليه السلام من حضرة ذات نور معلى: و علم ادم الاسماء كلها، و جعله امام ائمة الاسماء الالهية و اسم الشيء هو الصورة الكاشفة عنه، و من هاهنا قال سبحانه: ليس كمثله شيء، اى كمثال وصورته شيء و هو السميع البصير، و مثاله تعالى الذي لا مثل له هو الفطرة وصورته شيء و هو السميع البصير، و مثاله تعالى الذي لا مثل له هو الفطرة الادمية الحقيقية، المعبر عنها بالحقيقة المحمدية، فافهم و اغتنم.

ان منزلة العبودية المحضة لهى منزلة قرب الفرائض الذى يشير اليه عند اهل اللب قوله سبحانه فى وجه من الاستبصار: ليس كمثله شىء و هو السميع البصير، كما اشرنا الى دليله فيما علقناه هاهنا فلا تغفل.

# ص ۲۰۲ - س ۲۲ قوله: الى ان يصير العلم:

ذلك العلم الذى صار صورة ذات العبد كأنه يشير قوله تعالى: كتب على نفسه الرحمة ، اى النفس التى قال تعالى مشيراً الى منزلتها: ان الله اشترى من المؤمنين انفسهم و اموالهم بان لهم الجنة ، و تلك الجنة هى جنةالله ، كمال قال: فادخلى فى عبادى و ادخلى جنتى ، فذلك العلم هو حق اليقين الذى منزلته من عين اليقين منزلة لب اللب ، كما يكون منزلة عين اليقين من العلم منزلة اللب ، و هناهنا مقام اخر، وهو مقام لب اللباب كلها ، و يقال له : حقيقة حقاليقين .

#### ص ۲۰۲ ـ س ۲۲ قوله : صورة ذاته :

صيرورة ذلك العلم صورة ذات العبد ، كناية عن استقراره و رسوخه في القلب الحقيقي و تجوهر ذلك القلب به ، فاذا استقر و رسخ و صار جوهرياً، صار حق اليقين ، و قد تقرر في محله كون العلم و العالم والمعلوم بالذات متحدة في الوجود ، و في نشأة الوجود ، فاستبصر .

# ص ٢٠٣ - س ٣ قوله: من الرحمة الوجودية:

يعنى من الرحمة هاهنا الرحمة الامتنانية فان رحمة الله تعالى على ضربين، رحمة امتنانية ، و هي التي وسعت كل شيء ولا يختص شيء دون شيء ، و هي الرحمة الرحمانية و رحمة وجوبية، وهي المكتوبة للمتقين ، القريبة من المحسنين، وهي المرحمة الرحمة الرحمة الرحمة التي هي معادكل شيء على مشرب من قال بدوام دار جهنم و هي دار العذاب والالم نوعا ، و انقطاع اجلها و انصرام كتابها شخصاً ، ان هي الا الرحمة الامتنانية ، و اما الرحمة المكتوبة التي قال في حقها : كتب على نفسه الرحمة ، فهي الرحمة التي المتنانية من النسل الموالهم وانفسهم بها ، و هي جنة الله التي هي ثمن انفس اهل الايمان ، والتوحيد الممنوع عنها المعقل والمشرك اهل النار ، الكفرة والنفاق بالاتفاق ، فلا تغفل .

قال تعالى: انالله اشترى من المؤمنين انفسهم و اموالهم بان لهم الجنة:

و ان تلك الانفس لهى الانفس التى سلمتها اهل الايمان واليقين والايقان الى الله تعالى ، فبعد تسليمها صارت هى نفسالله التى قال فيها : كتب على نفسه الرحمة ، وهى نفس الكل المسماة بذات الله العليا ، والعلوية العليا ، و ان مت شيعته تلك النفس الكلية الالهية لابراهيم الذى هو اب الرحيم فاحتفظ والترم هذا الذى تلونا عليك .

# ص ٢٠٣ ـ س ٩ قوله: وجد من ذواتهم قبولا:

ان اراد بالقبول والقابلية ، الامكان الذاتي، فالامكان الذاتي مجوز الفقر والفاقة الى علة ذاته وكمالاتذاته، فالاقتفاء الافتقاري مرجعه الفقر الى العلة التي هي محصل الذات و مقومها و مذوتها ، و ليس بفقر و فاقة الى ماينافي الذات ، و ان اراد القابلية الهيولانية ، فهي خارجة غير ذاتية ، و ارادة على الذات بحسب نزولها و سقوطها الى حاوية الهيولي فلحقها عند السقوط لواحق غريبة منافية لذاتها، و ليس حذا اللحوق كائناً من قبل ذاتها ، تأمل فيه .

## ص ٢٠٣ ـ س ١٤ قوله: على أن يكون منافية لهم:

هذا بظاهره لايناسب قولهم: ان كل شيء يقتضي خيره و خيرذاته ، و مجبول على النفرة ، والتنفر عما ينافيه و ينافي ذاته و كمالات ذاته ، اللهم الا ان يكون قوله هذا ناظر إلى الجهة الإمكانية التي ينصلح للطرفين ، و لابد لها من قبول كل من المتقابلين ، فالسر الذي به ينحل عقدة هذه المسأله حق حلها ، انما هو بحسب نقيصة ذاتية لكل شيء يعبر عنها بالنقيصة الإمكانية ، كأنه يشير الي قوله تمالى : قل اعوذ برب الفلق من شر ما خلق ، اذ مرجع كل شيء في عالم الخلق المقابل لمالم الحق في الحكم والصفة انما هو نقيصة الإمكانية ، فاحسن التأمل فيه .

### ص ٢٠٣ ــ س ٢٥ قوله: فالتحال كما عرقت الى قوله:

ملائمة على الاطلاق ، يعنى ان عند الرسوخ يصير طبيعة جوهرية فلا يتطرق حينتُذ الم وتألم، فان الطبيعة لايتألم من نفسها، انمايتألم بما فيلى وتألم، فان الطبيعة لايتألم من نفسها، انمايتألم بنافيها ويكسرها، فعلى ما مهدوحمله (قدس سرم) لايتصور لاهل النار وقت لايتصور ولايتمثل لهم تلذذ،

فان حالهم مطلقاً اما حال جامعة بين الامرين، و اما حال منحصرة باللذة والالتذاذ البحت، غير مشوب بشوب من الالم والتألم ، وهذا مشكل جداً، كأنه جسارة كل الجسارة ، فليتأمل فيه .

## ص ٢٠٥ - س ١٦ - قوله : والسؤال الوجودى :

كأنه يريد محصل معناه الذى رجعه كون المسئول وجوداً بقرينة بعيد ، هذا مسبوق بسئوال الوجود بقرينة قوله الذى يسأله ، فلا تغفل ، و لعل المراد من الوجودى الثبوتى ، والذى لم ينفك عن الوجود رأساً .

و يحتمل ان يراد من الوجودى الثبوتى هاهنا مرتبة النون وألقلم الوجوديين، فيراد من النون نقطة الرحمة العقلية، و هى الدواة التى هى الوجود المجمعى الذى لويتميز فيه وجود شىء عن وجود شىء اخر، و من القلم عقل الكل والمسئول هو الوجود التفصيلي النوعى، الى ان ينتهى الى الشخصى في قاعدة مخروط الظلمة المعبر عنها بالبحر المسجور و بالهباء و بالهيولى.

## ص ٢٠٥ - س ١٦ - قوله: فانفخ فيه فيكون طيراً:

يعنى نفخة روح الطير التى هى الطير بالحقيقة ، أذ صورة الطير منفكة عن النفخة الروحية ، ميتة جمادية ، ما شمت رائحة النباتية فضلا عن الحيوانية الطيرية ، و أما أذن الله فهو بعينه عين تلك النفخة ، قامت به الصورة المادية القابلة طيراً حقيقياً ، فالنفس العيسوى يتطور و يتصور بقوته الربانية بصورة كلمة كن ، التى بها يتكون الطير ، و يكون بعد أن لم يكن فهو عليه السلام حال مباشر كأنه للنفخ والتكوين كان منسلخاً عن جلباب كون البشرية والخلقية ، و مثالها متحققاً بالقوة الربانية مؤيداً بالتأييد الرباني الذي هو بعينه تأييد روح القدس الذي هو مؤيد الانبياء و هو روح النبوة موكل بها ، و هو روح تحت روح القدس الاعلى الذي هو مع الخاتم جهراً و مع سائر الانبياء سراً ، تفطنوا.

ان من المعلومات الضرورية ، ان طين الطير الذي هي مادة بعيدة و قوة استوائية ، ليس يطير الا بالقوة البعيدة .

### ص ٢٠٥ - س ٢٣ - قوله: من شاهد جمال القهر:

لعمر الهى ان كل جليل جميل ، و كل جميل ، و كون كمال كل من المتقابلين في الاخر عليه دليل ، فالامر بالاتيان طوعاً في عين الامر بالاتيان كرها ، وايرادكلمة او واوالعطف بها ، لعله للإشارة الى تمامية كل من المتقابلين في صفة التقابل ، والى كون مقتضى التمامية والكمال ، لاحاطة الوجودية التي تجمع بين الاطراف المتقابلة المتضادة ، حتى يتفرع عن ذلك الجمع من جهة واحدة ، و يترتب عليه انه لاضدله ولاند ، و مشىء الاشياء و مذوت الذوات هوالمحيط الذي تقدس ذاته عين ثبوت التقابل ، فهو المحيط من دون ان يكون في الوجود محاط ، كما قال : الا الى الله تصير الامور ، و قال : الا انه بكل شيء محيط ، و في قولهما : اتينا طائمين ، مع كون كل منهما مقهور ايضاً ، نوع اشارة الى ذلك الجمع والاحاطة ، فافهم واستقم كما امرت .

## *ص ٢٠٦ ـ س ٥ ـ قوله في ظلمة*:

اعلم ان تلك الظلمة لهي العدم الاضافي الذي هو وعاء التقرر الثبوتي للاعيان قبل وجودها و دخولها تحت ذلكلمةكن ، و تقرر ذوات الاشياء كـــل شيء بما هو عليه ، وحد نفسه في ذلك الوعاء العدمي الإضافي و صقع من الأزل هو ميزان الموازين القسط والعدل الذي به يوازن الخير و الشر بالقياس الـي ذات كل شيء ، اذ مالم يتعين شيئية الشيء ولم يتميز ما به هو هو و ما هو عليه في حد ذاته و حريم نفسه لايمكن أن يتميز خيره من شره، و شره من خيره، أذ خير الشيء هو ما يناسب و يلائم قوام ذاته و تجوهره، و شره هو ما ينافي قوامــه و تقوم ذاته ، فيتعين خير الشيء و شره يتأخر بالضرورة عن تعين ذاته في حد ذاته ، و تقرر نفسه بني حد نفسه ، فمن هاهنا صارت ذوات الأشياء في تقرراتها الثبوتية الاصلية اصولا ميزانية و موازين اصولية ،فالمعاملة معها حسيما اقتضتها ذواتها الميزانية أن هي الا معاملة عدلية ، لاظلم ولاجور، ولابين ولاشين في تلك المعاملة بوجه اصلا ، فإذا استنادت تلك الذوات الازلية المعدومة بالعدم الإضافي من ربها ، الدخول في تلك الوجود الذي ملكه تعالى و سألت منه الاذن فـــي ذلك الدخول حال العدم المنافي للوجود ، فانن تبارك و تعالى بقوله : كن ، فدخل كل في دار جوده المختص به و توابعه ، فكان بعد ان لم يكن ، و ذلك كما قال تعالى: انما امره اذا اراد شيئًا ان يقول له كن فيكون ، فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء و اليه ترجعون ، هذا هو محصل خلق الخلق فــي ظلمة الى اخر ما يتضمنه حديث الخلقة في الظلمة في البداية ، و للخلقة في الظلمة مقام اخر هو غير مقامناً ، هذا الذيكان البحث هاهنا عنه ، فانه عزيز المنال و صعب الاحتمال ، لا يحتمله الاملك مقرب او نبي مرسل او مؤمن امتحن الله قلبه للايمان، اللهم اجعلنا ممكن يمكن من احتماله.

و ان نشأة تلك الظلمة نشأة عدمية، وهى نشأتان: نشأة سابقة على نشأة الوجود والإيجاد ، وهى نشأة ازلية ثبوتية عدمية اضافية ، و نشأة في عالم الكون و التكوين ، متأخرة عن تلك النشأة الازلية العلمية السابقة سبق الإمكان على الوجوب والإيجاد ، و اما النشأة الظلمانية المتأخرة فهى نشأة هيولانية سابقة على الوجوب الكائنة بعد ان لم يكن سبق الاستعداد على الوجود التدرجي والايجاد التدريجي والكون والتكوين، فله وجه التصرم والتقضى ، و على نعت الاستعرار التجددي والاتصال التصرمي ، فالخلق الاول هو خلق العين الثات في ظلمة المدم الاضافي ، والخلق الثاني هو الخلق في ظلمة القوة الهيولانية التي هي مثال تلك الظلمة الازلية التي نزلت الى صف نعال ، قاعدة مخروط الظلمة المعبر عنها بالهياء في السنة الوحي والعرفان ، و بالهيولي في السنة الحكماء ، والميزان الاصلى هو اعتبار تلك الظلمة الازلية التي هي مبدأ الاعيان و معادها، و الميزان الاصلى هو اعتبار تلك الظلمة الازلية التي هي مبدأ الاعيان و معادها، و الميزان الاصلى و التبار تلك الظلمة الازلية التي هي الكونين في وجه ، فليتأمل . انما ذلك كذلك مم لزوم كون المحسن والمسيئي والحسن والقبيح مين انما ذلك كذلك مم لزوم كون المحسن والمسيئي والحسن والقبيح مين

اجاد الناس متفقة في بداية الفطرة الادمية ، اى الادمية الاولى في اقتضاء العمل الصالح الذى يرفع الكلم الطيب في العروج والصعود الى جوارالله و قربه تعالى، فهي مع اتفاقهم في البداية من دون ارادة منهم ، بل باقتضاء ذاتي و افتقار فطرى، هو فطرة التوحيد الحق ، اختلفوا في النهاية ، فادبر المحسن بعد الاقبال الى الدنيا و رجع الى موطن مولاه ، و هو ادبار العقل الى موطن ابيه ، ولم يدبر المسيئى ، بل اخلد الي الارض الغربة و هاوية الظلمة والفرقة ، و تسيئى ولم نجد له عزما ، و هذا هو عدم ادبار الجهل المضاد المجعول بعين جعل العقل ، ولكن ثانياً و بالعرض ، فالجهل مع العقل في الاقبال والنزو ، و يتخلف عنه في الادبار و بالرجوع ، و ذلك هو سرقولنا : يكون المحسن و المسيئى متفقة في البداية ، و الرجوع ، و ذلك هو سرقولنا : يكون المحسن و المسيئى متفقة في البداية ، و ما اصابك من صيئة فمن نفسك ، لكل وجهة هو موليها ، و قل كل يعمل على شاكلته ، فهذا من سيئة فمن نفسك ، لكل وجهة هو موليها ، و قل كل يعمل على شاكلته ، فهذا هو المنزلة بين المنزلتين ، فعليك بالتزام ضابطة التعانق بين الطرفين ، والجمع بين المتقابلين ، فافهم فهم نور ، لاوهم ظلمة و زور .

# ص ٢٠٦ ـ س ٥ ـ قوله تعالى: ن و القلم و ما يسطرون:

فى الخبران نور من انوارالله ، يعنى انه نور جامع لجوامع الانوار ، فهو النوره المحمدى به يكتب القلم الاعلى بامر ربه تعالى فى اللوحكل ما كان و ما يكون الى يوم القيامة ، والقلم الاعلى هو روح القدس الاعلى والمحمدية البيضاء.

#### ص ٢٠٦ ـ س ٦ - قوله: سواد المداد:

اراد من السواد الشيئية والماهية ، و من المداد نور الوجود ، و منزلة الماهية من الوجود منزلة الظل من النور ، و في الخبر لما سواه والماهيات عبارة عن حدود الوجودات ، فهي عدميات ثبوتية ، في قبل شعورها بنور الوجود مظلمة الذوات ، متقررة في ظلمتها العدمية و ثبوتها الظلية تبعاً لمعاني صفاتالله واسمائه المعقولة ، فخلقتها في الظلمة كناية عن تشيئها الثبوتي العدمي ، وشيئيتها العدمية التي هي ماهيات حقائقها الوجودية وصور اسمائه تعالى .

## ص ٢٠٦ ـ س ١٠ \_ قوله: و صفات الله:

فكما انه تعالى لايساًل عمل يفعل ، فكذلك انه جل و علا في صفاته تعالى و اسمائه لايعقل ، فانه تعالى بذاته لذاته مع قطع النظر عن جميع الحيثيات الخارجة عن حقيقة ذاته ، تقييدية كانت او تعليلية ، اعتبارية كانت او غيراعتبارية، موصوف بصفاته العليا ، مصداق لاسمائه الحسنى ، و سر ذلك هو كون واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات والحيثيات ، فكما لايسال عما يفعل ، فكذلك لايسال عما يشيء حسب صفاته العليا و اسمائه الحسنى ، فالشيئيات ان فكذلك لايسال عما يشعها من دون تأثير و اقتفاء (اقتضاء) غير استنباعي .

#### ص ٢٠٦ ــ س ١٠ ـ قوله: لايعلل قالهم:

يعنى واجب الوجود بالذات واجب الوجود من جميع الجهات ، فالعلم الحقيقى واجب بالذات ، و هكذا سائر الصفات ، بل علية سائر العلل يعلل بها، فافهم فهم نور .

# ص ٢٠٦ - س ١٧ - قوله: علينا بالاسم الرحمن:

يعنى الرحمة الإمتنانية السابقة على الرحمة الوجوبية المعروفة بالرحمة الاستحقاقية التي يتوقف على قبول الاسلام والايمان في حق المؤمنين ، و على الاحسان الذي هو الرؤية اوكالرؤية في حق المحسنين ، والاسلام هو الانقياد باقامة فرائض الاعمال والعمل بالجوارح ، حتى اللسان في الاقرار بالشهادتين و ما يتعلق بهما ، والايمان هو الاعتقاد والعقد القلبي بما جاء به الداعي من عندالرب الحق الحقيقي تعالى ، فالاسلام من دون الايمان لايسمن ولايغني من جوع كما في حق المنافق ، ولكن يعامل صاحبه معاملة المؤمن في الدنيا ، و اما في الاخرة فلمنافق في الدرك الاسفل من النار بخلاف المؤمن ، فأنه من اهل السلامة ، و اما الاحسان فهو نوع كشف و شهود فوق العلم الاستدلالي الحاصل بالكل والنظر، فضلا عن العلم والاعتقاد التقليدي ، و اما الرحمة العامة الامتنانية فهي الرحمة التي هي ملاك حصول الدين الفطري والتوحيد الفطري ، فطرةالله التي فطر الناس عليها .

#### ص ٢٠٦ ـ س ١٩ \_ قوله: اولا يذكر الانسان:

لعله يراد منه تذكر اخدالميثاق بقوله : ألست بربكم و عهودهم بقولهم : بلي ، و ذلك الاخذ والعهد لهما مراتب .

س ٢٠٧ - س ١ - قوله: فيختلف صورهم:

ان هذالهو حكم العقل التشريعي، قال تعالى: فاستقم كما امرت.

## ص ٢٠٧ ـ س ٤ - قوله: ثم السر:

يعنى الاشارة الى التوحيد الحق ، و التوحيد الحق هوالله ، اى لاهوالاهو، ولكن ظهر و تجلى و تعرف و تصور بصور هي صور احوال و احكام هي ما عليه اعيان الممكنات التي هي عدميات ثبوتية ما شمت رائحة الوجود اصلا ، والتجلي بصور تلك الاحوال والاحكام يرجع حقيقة الى الظهور بصور صفاته العليا واسمائه الحسني ، او منزلة اعيان الممكنات بحسب انفسها ، فضلا عن احكامها و اثارها التي هي ايضاً يرجع الى اطوار السفات ، والاسماء من الصفات العليا ، والاسماء الحسني منزلة السور والامثلة والاظلة من اصولها و حقائقها ، كما في الخبر عن الصادق عليه السلام : كنهه تفريق بينه و بين خلقه ، و في ذلك التفريق المرموز اشار قبلة العارفين على سر الاولياء امير المؤمنين : توحيده تميزه عن خلقه ، و حكم التميز بينونة صفة لابينونة عزلة ، و يحصل ما اشير اليه في الخبرين ما اشير اليه في البين ، و فيه قلت نظماً رباعية :

آن كو هنو هنو ولا هنو الاحنو

در ملك وجود نيست جـــز حشرت او

# لا مشل ولا مشال لله ، ولي

### مثلش كه مثال اوست لا مثل له

ليس كمثله شيء هوالسميع البصير.

#### ص ٢٠٧ ـ س ٤ ـ قوله: السر الذي فوق هذا:

يعنى توحيد الحق و حق التوحيد ، و هو القرب الذى غير مشوب ببينونة التقابل ، مثل اعتبار التابعية والمتبوعية في مسالة العلم ، و اعتبار الظل يازاء الشمس ، والكثرة بازاء الوحدة ، بل ينبغى ان يكون الامركما قال العارف من اخواننا:

لما انتهى عينى الى احبابها شاهدت صرف الراح عين حبابها

و سر ذلك هو كون منزلة صورالاعيان باحوالها من حضرة الوجود الحق منزلة الحباب من حضرة الراح التي هو الهوية الاطلاقية المحيطة ، ما تغيب علامته شوائب ثبوته المقابلة ، و ما بقي عين ولا اثر من الثنوية ولاكثرة اظهر في ازاء الوحدة ، فيقال : ان الوحدة هي مراتب الكثرة كما اعتبر ، اولا من كون حضرة الوجود الحق مراة لاحوال الخلق ، يشاهد فيها احوال الممكنات ، يتراثي فيها صور احكام الاعيان والذوات ، فاذا تحققت يا حبيبي بما اشرت اليه و تلوت عليك ، ظهر وانكشف سركون المسألة الثانية فوق الاولى .

### ص ٢٠٧ ـ س ٦ - قوله: في انفسها و اعيانها:

اى اعيانها الناشئة عن الصفات العليا.

#### ص ٢٠٧ - س ٢٣ - قوله : قتعين عليه :

اى فتعين على الحق ان يظهر بصورة عينك ، و قوله : ما تعين عليك ، اى ما تمين عليه هو ما تعين به عينك من الاحوال والاحكام .

### ص ۲۰۸ ـ س ۲ ـ قوله: ماشاء:

اى فى الماضى من الازمنة، وقوله: لايشاء، اى فى المستقبل منها، قوله: وكذلك ان يشاء، اى فى الاستقبال، فهل يشاء، اى هل يقع المشية فى الاستقبال ايضاً مثل الماضى ، لا يمكن ان يكون ، اذ مشية الله احدية باعتبار كون اقتضاء العين الامكانية و مقتضاها لازماً ممتنع الانفكاك عنها ، فإن الذاتى ضرورى الثبوت .

## ص ٢٠٨ - س ٣ - قوله: في حكم دليل العقل:

يعنى من العقل هاهنا ، العقل النظرى الفكرى الذي يأخذ اعيان الاشياء و ماهياتها في ظرف من التعمل والاعتبار ، و يجردها و يلاحظها عن كافةالوجودات و لوازمها الوجودية ، حتى عن نفس هذه الملاحظة التعملية ، فانها في نفس الامر ضرب من الوجود ، فيحكم عليها في ظرف هذه التخلية التعملية والتعرية الاعتبارية التي هي بعينها عين التخلية و المخالطة بالوجود و توابعه ، يكون نسبة طرفي الوجود والعدم متساوية بالقياس الى انفسها ، فمع قطع النظر عن هذه التخلية التعملية الغير الواقعة في نفس الامر، والخلق التعملي الغير المطابق

للواقع، يكون النسبة الارتباطية بين الماهية والوجود احدية وجوبية ضرورية. ص ٢٠٨ ــ س ٥ – قوله: لتبين لكم:

يعنى ليس معنى الهداية هاهنا الايمان بالانبياء والرسل ، كما هو المتبادر الى الاوهام و المدارك العقلية حسب ما يقتضيه مشرب العقل ، بل المراد منها هاهنا هو جعل الكل و خلق المجل والقل ، مفتوح البصاير فى الوجود ، فاذا كان الوجود الابدى على طباق الثبوت الازلى امتنع ذلك المجعل ، فهذا كأن جواب اخر، فليتدبر.

ص ٢٠٨ مـ س ٥ مـ قوله: و ماكل ممكن من العالم عين بصيرته:

يعنى الا اهل المقربين ، ولاسيما الجامع بينهما ، و هو صاحب رتبة الجمعية ، بل التفرقة بعد الجمع ايضاً .

يحتمل ان يراد من شاء المشية الاقىسية ، اذالاقىسية ازلية ، والمقىسية ابدية ، تأمل فيه بالتلطف .

### ص ٢٠٨ - س ٧ - قوله: فما شاء فما هداهم:

لعله يعنى فى النشأة العدمية الثبوتية ، قوله فلا يشاء ، يعنى فى النشأة الوجودية ، و قوله : وكذلك ان يشاء فى حذاء قوله : ولوشاء لهداكم اجمعين فافهم .

ص ۲۰۸ ـ س ۲۱ - قوله: والصفات من وجه:

اى في الثبوت لا في الوجود ، لانها علة الوجود ، تدبر .

ص ۲۰۸ ـ س ۲۲ ـ قوله: تابع للمعلوم:

اى من جهة كون الصفات امور نسبية .

ص ۲۰۸ - س ۲۳ - قوله: الا بحسب استعداد:

اعلم انه اراد مطلق حضرة الاسماء الالهية و ان كانت امر ربوبية كما هــو الظاهر المتبادر ، فتأمل فيه .

ص ٢٠٩ - س ٢ - قوله: والاعيان ليست مجعولة:

اى لدى الفيض الاقدس بخلاف لدى المقدس.

ص ٢٠٩ ـ س ٧ ـ قوله: بل هي عين الذات:

كالواحد في مراتب الاعداد ، اذكل مرتبة منها ليست وراء الاحاد، فتأمل.

ص ٢٠٩ ـ س ٧ ـ قوله: بل هو عين الذات من حيث هي:

### قال شاعرهم:

لما انتهت عيش الى احبابها شاهدت صرفالراح عين حبابها فالاعيان هم العشاق الذين اضمحلت اعيانهم في التجليات الالهية والشؤونات الربانية الذاتية، لاعين لها عند الذات المتجلية بها ، ولا اثر ولا حكم لها في نفسها ولا خبر ، بل ان هي الا احكامها و اخبارها ، اذا لشؤون الذاتية منزلتها من الذات الخبر والحكاية عنها ،كما كان منزلة وجه الشيء الذي هو شأنه و ظله

و طوره من نفس ذلك الشيء منزلة الخبر والوصف والكشف عنه ، و وصف الشيء وكشفه هو ذلك الشيء بعينه ، لكن بوجه الوجه والوصف والحكاية والكشف ، والى مثل هذه النكنة اللطيفة الدقيقة كأنه يشير قول قبلة العارفين على عليه السلام. تجلى للاوهام بها ، وامتنع بها عنها ، فهى قى وجه انما هى صور صفاتالله العليا و اسمائه الحسنى و مظاهرها ، و من ذلك الوجه ايضاً نفس اسمائه الحسنى و صفائه العليا ، و من ذلك الوجه ايناً نفس المائه العموم ، و هو ممكم اينما كنتم ، هو الاول والاخر والغاهر والباطن ، الى الله تعمير الامور ، فاليه يرجع الامر كله .

## ص ٢٠٩ - س٧ - بل هو عين الذات من حيث هي:

اى مع قطع النظر عن الاعتبارات النسبية التي هي ملاك ضرب من التمايز و التغاير المعتبر في تكثر الاسماء والصفات و تعدد الجهات و اختلاف الحيثيات، والترتب الذي فيما بينهما من تقدم الوجود رتبة على العلم ، والعلم على الارادة ، و هي على القدرة ، و هكذا فهي غيرها بالاعتبارات و عينها ، لكون حضرة الذات القديمة الازلية منقطعة الاشارات و نهاية النهايات ، كما أنها بداية البدايات فاليها مرجع الامركله ، لكون الاعيان فاقرة الذات ، أن هي الا مجرد الفقر الى حضرة الذات التي هي ذات الذوات و مذوت الذوات ، فاعتبروا يا أولى البساير والإسار .

### س ٢٠٩ - س ٧ - قوله: من حيث هي:

اى من حيث الحقيقة و من جهة ضرب من الاعتبار .

#### ص ٢٠٩ - س ١١ - قوله: ان هذه الحقائق:

اى الحقائق والاعيان عند الوجوء والايجاه ، يعني ان الاحيان السوجودة في الابد صورالمعلومات الثابتة في الازل ، فتأمل .

# ص ۲۰۹ ـ بس ۱۳ ـ قوله: بل هي من تجلي ذاته:

ان رجعت الضمير الى ضمير هي الى المعلومات الازلية قبل الوجود، كان المراد من التجلي الأقدسي، ولو رجعت ضمير هي الى الحسور و هو بعيد، فلابد من التكلف في استقامة الكلام في المقام، فالاولى هوالعمل الأول الذي هو مناسب المقام، فافهم.

# ص ۲۰۹ ـ س ۱۳ ـ قوله : وان اعتبرت :

اى ان اعتبرت المعلومات التى هى صور صفاته و الاقواده الذاتية ، و اللك المعلومات الناهى المعلومات التى هى صور صفاته المذاتية ، المائية المعتبار عين المعلومات التى هى صور صفاته المذاتية عين حضرة الذات عين المعلوب الم

و بأسناد احماينا و اخواتها على المة احل الهيت وهم مدي و علمة الحكل

فى الكل: لنا حالات مع الله ، نحن هو وهونحن، و هو هو و نجن نحن ، و لعل فيه نوع الاشارة الى الجمع بعد الفرق حيث قالوا: نحن هو و هو نحن، و الجمع نوع الفرق ، و بعده بعدية ترتيبية ، و الى الفرق بعد الجمع حيث قالوا: و هوهو و نحن نحن ، و هما: اى الجمع بعد الفرق والفرق بعد الجمع كما قالوا خاصة الورثة المختمية .

و اما وجه الاشارة الى التفرقة التى هى قبل الوصول الى مقام الجمع لمحل قولهم عليهم السلام: نحن ، فى قولهم : نحن هو ، و قولهم : هو ، فى قولهم : هو نحن، يشير الى سر التفرقة التى قبل الجمع ، او كوننا هو فرع شعورنا بنا وشهودنا ايانا ، حتى يتمكن من الجمع بنا هو ، و هكذا فى قولهم : هو نحن ، و اما وجه التفرقة بعد الجمع فظاهر لا يخفى على اهل الاشارة ، و هو الخبير بضمائر اوليائه، والواقف على سرائر احبائه حقاً ، و اما حملنا فهو مجرد ما احتملنا ان كان حمقا، فهو يقول الحق و هو يهدى السبيل ، و ان لم يكن حقا فجاء من قبلنا و من ناحيتنا التى هى ناحية الظلمة والاحتجاب .

اعلم با صاحب البصيرة و طالب الحقيقة: ان قوله سبحانه: ما اصابك من حسنة، اي استفاضة الوجود منه تعالى، فمن الله، اي بافاضة منه تعالى، و ما اصابك من سيئة، اي فيما اقتضته العين الثابت منك، من احوالك و احكامك التي ظهرت بها في الوجود فمن نفسك، اي فمن عينك، كأنه ناظر الي سر القدر كما هو تقرر و مر، واليه يشير قوله: قل كل يعمل على شاكلته، وقوله: قل كل من عندالله، فما لهؤلاء القوم لايكادون يفقهون حديثا، كأنه ناظر الي سر السرفي القدر، و هو على المشرب الذي هو مشرب الشيخ العربي و اشباعه و اتباعه، يكون قوله تعالى: وآخر دعواهم ان الحمد لله رب العالمين عاماً على مقتضي سر السر، و غير مختص باصحاب الجنة المقابلة للنار، بل يعم اهل النار ايضاً على ذلك الاقتضاء، و من هاهنا قالوا اولئك العرفاء برجوع عواقب الثناء والحمد كلها الله تعالى.

## **س ٢٠٩ ـ س ١٥ ـ قوله : اي الاسماء ، اي بتأله اسم الاله :**

الفولاموهاء، بردالثلاثين الى الثلاثة، والثلاثة بانضمام الواحد، وهوروحانية الالف، و الخمسة و هى روحانية حرف الهاء صارت تسعة ، و ادم الف مع دخمسة و روحانيته بردالعشرات الى الاحاد اربعة ، و جمع الخمسة والاربعة هو التسعة الواسعة ، فصار روحانية الحكمة الالهية بعينها عين روحانية الكلمة الادمية، فقس بهذا القياس فى الاقتباس بسائر فصوص الحكم ، مع سائر كلماتها التي هي اسماء الانبياء المبحوث عن احوالهم فى كتاب الفصوص حتى يعلم و يقف على سر قوله تعالى : و علم ادم الاسماء كلها ، و تعلم و تعرف ان الحقيقة الادمية هى جامع جميع الاسماء كلها ، و تلك الحقيقة بعينها التي هي مجمع جوامع الاعبان جلها وقلها ، كما يكون حقيقة الحقائق فى الاشياء يكون امام ائمة الاسماء الحسني هو المحقيقة المحمدية التي هي حقيقة الادمية الاولى السابقة على الحقائق كلها، و

هو الاسم الله الاعظم ، اعظم اعاظم الاسماء الالهية كلها ، والاسم خليفة المسمى، و من هاهنا صارت حقيقة الادمية المحمدية خليفة الله تعالى على سائر الاشياء، حقائقها و لطائفها ، رقائقها و كثائفها ، ظهرها و بسواطنها ، اوائلهها و اواخرها ، والكل منه و اليه و فيه و لديه ، فافهم فهم نور ، لاوهم و زور .

## ص ٢٠٩ - س ١٦ - لعمر الهي ان الكلمات التي لايتغير ولايتبدل:

لهى اعيان الممكنات ، فكل عين منها تتحدد و جامع اسم من الاسماء الالهية الذي يكون العين المتحد به روحا مظهراً له ، و مظهر كل منها من حضرة الذات الحقة الحقيقية الالهية منزلة الاسم من المسمى ، و منزلة الصورة في وجه من المعنى ، فاليه يرجع الامركله ، فله تعالى صافية الحمد والثناء ، واخر دعواهم ان الحمد لله رب العالمين .

## ص ۲۱۱ ــ س ۲۰ ــ قوله: الرجل اذا ارادان يتصلق:

و اما سركون الشياطين المانعين من التصدق والصدقة بوجه العام ، سواء كانت صدقة معروفة اوغيرها من سائر الاعمال الصالحات ، سبعين شيطانا ، فيحتمل غير بعيد ان يقال : ان حاصل ضرب عمل القوى السبع الطبيعية في تصرفات الحواس العشر ، و هن سبعون ، هذا عند كون تلك التصرفات الطبيعية حينئذ ظلمانية يؤدى الى تخاق النفس بالصفات الذميمة و الملكات الرذيلة التى كل منها جند من جنود ابليس الابالسة ، و اما الام فهى النفس الامارة .

اعلم يا صاحب البصيرة و طالب الحقيقة ان لكل من الزهد في الكون الدنياوى والورع في الكون الاخرى ادى عشر درجات ، فضرب كل منهما فسى الاخرى ينتج مأة خصلة و ملكة ، ثم النية الداعية الباعثة على فعل الخيرات النافعات بضميمة الحواس العشرة من الخمس الظاهرية والخمس الباطنية ، و في تصرفاتها العشرة هو الستون .

#### ص ٢١٣ - س ١٢ - قوله: عند سدرة المنتهى:

قيل: ان السدرة هي الملكوت السماء السابع ، و تلك الملكوت المحيال الكلى الذي هو خيال الكل و فيه تفاصيل صور الإشياء التي هي صور ملكوتية برزخية مثالية ، فهي النفس الكلية المدبرة المتصرفة في السموات السبع تدبيراً قدريا ، بل في الارضين السبع ، و هي الكرسي الذي وصع السموات والارض ولا يؤده حفظهما ، اذ منزلتها من تلك النفس الكلية منزلة اظلة الشيء من حقيقته، وقد يقال : ان السدرة هي الشجرة التي ينبت من اسولها و عروقها السارية في تخوم الارض السفلي ، المعبر عنها بالثرى و ما تحت الثرى في وجه من الاعتبار الشجرة التي هي فروعها شجرة البخنة والنار و مقسمها ، فبساقها و أغسانها و اوراقها وأثمارها التي هي فروعها شجرة البخنة ، و باسولها و عروقها التي اختت الي الارض السفلي و رسخت فيها شجرة المجنة ، و باسولها و عروقها التي اختت الي الارض السفلي و رسخت فيها شجرة جهنم ، كأنهما شجرتان وضعتا بالوضع الطبيعي على التعاكس فلهما مفصل واحد بعينه ، احداهما ارتفعت من المفصل الذي هو محل اتصالهما الى العلو ، والاخرى اخلعت الي تحت الثرى على وضع التعاكس، محل اتصالهما الى العلو ، والاخرى اخلعت المي تحت الثرى على وضع التعاكس، محل اتصالهما الى العلو ، والاخرى اخلعت المي تحت الثرى على وضع التعاكس، محل اتصالهما الى العلو ، والاخرى اخلعت المي تحت الثرى على وضع التعاكس، محل اتصالهما الى العلو ، والاخرى اخلعت المي تحت الثرى على وضع التعاكس، محل اتصالهما الى العلو ، والاخرى اخلات الى تحت الثرى على وضع التعاكس،

و يحتمل غير بعيد إن يكون تلك النفس الكلية التي شجرة طيبة اصلها ثابت و فرعها في السماء و الكلمة الخبيثة التي اجتثت من فوق الارض مالها من قرار ، فان نار الطبيعة لاثبات ولا استقرار لها ، نشأتها نشأة التجدد والتقضى ، والتكون و التصرم على نعت الاتصال ، و تلك الطبيعة السيالة الغير القارة بالحركة الجوهرية هي حقيقة الدنيا التي هي بلغة الي الاخرة ، كما قال تعالى : و ان منكم الاواردها، سواء كانت الاخرة اخرة السعادة و اهلها ، واخرة الشقاوة و اهلها ، فاحتفظ بما اشر نا اليه هاهنا .

## ص ٢١٢ - س ٢٠ - قواله : جسد رجل يشبه البلور :

ان جسد الرجل الشبيه بالبلور هو القالب الملكوتي والجسد المثالي للنائم الرائي، و هو مثل روحه و قلبه.

### ص ٢١٣ - س ٨ - قوله: لأن عالم الشهادة كلها متخيلات:

اقول: و فيه قيل نظماً ، ولنعم ما قيل:

او عكوس في المرابا أو ظلال كل ما في الكون وهم او خيال وقد تقرر في محله كما وردعن معدن العلم والحكمة أن الأظلة بما هي اظلة شيء وليس شيء، فهي برزخية بعين الايسية الصرفة والليسية الصرفة، والدنيا بما هي بلغة و حركة الى الاخرة و حقيقتها، ان هي الابين القوة الصرفة ، و محوضة القوة والفعلية الصرفة و محوضتها ، يكون سلوكاً و طلباً و سيراً الى عالم الحقيقة الذي هو معادكل شيء ،كما انه مبدأ كل ظل و فيئي ، الا الي الله تصير الامور ، فافهم ، وقد تقرر في محله : ان للدنيا و هي دارالملك والشهادة اعتبارات ثلاثة: اعتبارها بحسب نفسها ، الواقعة في الخارج، و هو ما اشرنا اليه من كونها بلغة و سلوكاً و حركة ، والحركة بما هي حركة امر بين محوضة القوة و محوضة الفعلية ، فهي وهمية بهذا الاعتبار ، ليست بامر محقق ولا محقق الوجود ، ولا كمال ولا شرف فيه بحسب نفسه ، بل الكمال والفضل والشرف لما هو معاد كل شيء، و هوالحق الحقيقي الغني القيومي، و من هاهنا قال لبيد : الا كل شيء ما خلاالله باطل ، و قال صلى الله عليه واله عند سماعه: و كل نعيم لامحالة زائل ، دلالتاً على ما قال لبيد ، ثم اعتبارها بحسب وجودها في مشاعرنا الحسية، بل في مشاعر كل ذي حس وحسنا، وهو الحواس، فهي امر وهمي من جهة هذا الاستبصار ، ثم اعتبارها من جهة كونها امثلة ، و اظلة حقائق الصورية الملكوتية البرزخية التي منزلة الامور الدنياوية ، منها منزلة الاظلة الى الاشخاص و منزلة الخيالات و الحكايات الى الاصول ، فهي مستهلكة في تلك الحقائق الملكوتية ، استهلاك الاظلة في الاشخاص ، مضمحلة فيها اضمحلال الابدان والاشباح والارواح ، فعلى كل من هذه الاعتبارات الاستبصارية ، ليست الا امور وهمية ، لايلتفت اليها ، ولا مجرية ان يلتفت اليها قصداً و بالذات ، الا ثانياً و بالعرض في بعض الاعتبارات ، فكل من اتخذها امراً اصليا ، و امراً حقيقياً ، فهو شيطان او قرين شيطان ، و في زوايا المقام خيايا ، اكتفيناه لعدم سعة المجال ، و هو يهدي

السبيل .

### ص ۲۱٤ ـ س ٨ ـ قوله تعالى: يحاسبكم:

ان في اصل المحاسبة ضرباً من العذاب و العقاب ، و مدافعة السيئة في حال المحاسبة مع الحسنة ضرب اخر منها ، و يشهد لذلك كون بعض العباد يطلق و يتخلص الى الجنة بغير حساب والمحاسبة في نفسه نوع من المناقشة ، ولاسيما محاسبة الله بعباده ، و هو سبحانه عليم بذات الصدور ، خبير بسرائر لطائف الامور ، غني عن المحاسبة ولا يحتاج اليها لكي يعلم حقيقتها وكيفيتها، انما يضطر الى المحاسبة كل من لا احاطة له علماً و هو سبحانه تعالى عن ذلك علواً كبيرا .

## ص ٢١٤ - س ٢١ - قوله: اذ قل ماينفك الانسان:

هذا منه هوالكشف عن سركون الخاطر مسمى بحديث ، ادالحديث يلزمه المحادثة ، ولابد له من متكلم و مخاطب فافهم .

## ص ٢١٥ ـ س ١٧ ـ قوله: رهبانية امتى:

لعمر الهي اين ، و ان الترهب والرهبانية رفعة المبتدعة العقلاء والحكماء الغير البالغين من الامة العيسوية في الملة المسيحية من الجهاد الاصغر والحج بالانقطاع الى الله الذين جاء بهما سيد الانبياء من عندالله بالوحى الصريح النازل عليه ، فضلا عن الجهاد الأكبر المتضمن لجوامع المجاهدات ، والجامع لمجامع الطاعات والعبادات، والرهبانية المبتدعةله بالعقل البشري والفكر والنظري على تقدير كونها بشراشر اوضاعها المقررة بالنظر الفكري مستحسنة يكون مرتبتها شرفاً و فضلا في قطع علائق الدنيا منزلة الجهاد الاصغر، والحج الصوري المعروف فضلا عن الجهاد الأكبر منزلة حضيض الفرش من اوج فلك العرش ، وقد تقرر واتضح سر ذلكُ بافصح وجه و أيقن واتقن نحو من البيان في محله ، ولايسع مجالنا هذا لحق بيانه ، ولكن اللبيب المنصف بعقله ، فضلا بروحه و سره يحكم بالضرورة بانه لايمكن ان يقاس قطع علاقة الشهوة النكاحية و قطع علاقة المخالطة والمعاشرة بابناء الجنس والانزواء عنهم في عالم الصورة ، كما هو مقتضي مشرب الرهبانية، ً المبتدعة في الملة العيسوية المحرقة بقطع العلائق الدنياوية ، كلها ببذل الانفس و الاموال، داخلية كانت الاموال او خارجية، جلها و قلها، بشرائط معتبرة في الشريعة الختمية ، والطريقة العلوية ،اللتين هما حكم الشرائع و المناهج ، و كذلك لايمكن أن يقاس دير الرهبان و ديارية ما يحرم الذي هو بيت الله الحرام، فياقرة عين البصيرة ، كيف يمكن ان يقاس بيت الراهب بيت الله في المفاخرة و المناقب، و اذا تكلمت على مسلك العقل النظري، و على قدر مدرك النظر الفكرى، بملاحظة قدر الطاقة البشرية، و لوادركت المجالة لكشفت حقيقةالحال لما تمكنت القوة البشرية من احتمالها.

#### ص ٢١٧ - س ١٤ - قوله: ان ادراكه من باب الوهميات:

فضلا عن ادراك الالهاميات ، و مشارب الولايات والنبوات و مسالك المجاهدات ، فضلا عن الجامعة لجوامع المقربات ، و مجامع الموصلات ، الى

غاية الغايات ، و نهاية النهايات ، و لقد قال تعالى ما محصله الاستعانة والصبر والصلوة تنهى عنالفحشاء كلها ، كيف لا ؟ وهى المجاهدة الجامعة لجوامع المجاهدات جلها و قلها ، و اد منزلتها من سائر المجاهدات منزلة الانسان الكامل، الجامع لجوامع الحقائق واللطائف و مجامع العلوم والمعارف من سائر الناس، بل من سائر الانبياء و الاولياء الماضين ، فضلا عن سائر المؤمنين والمؤمنات، وافحش الفواحش و انكر الفحشاء ، و هو وجودك الذي هو ذنب لايقاس به ذنب، وفاحشة لايقاس به فاحشة من الفحشاء ، و من هاهنا ورد في المحاح المستفيضة ، بل كاد ان يتواتر : ان الصلوة عمودالدين ، اذا قبلت قبل ما سواها ، و اذاردت رد ماسواها ، هذا و ان كان بظاهره يكاد يخرج عماكنا فيه فلنرجع الى ماكنا فيه، انما سمى ابليس ابليس ، لانه مشتق بالاشتقاق الكبير ، المعتبر في عرف اهل الله، من ابيليس ، كما ان ادم بحسب بعض مراتب بيناته من الايس ، و هو ابوايس، و الايس هو الحق ، والليس هو الجاهل ، وليس بينهما فاصل ، فادم هوالعاقل، و ابليس هوالجاهل .

## ص ٢١٧ - س ١٦ - قوله: و غايته استراق السمع:

يعنى بالسمع الحيالى ، المسلط عليه حكم الوهم السرابى ، و الوهم سلطان الحواس عند فقدان العقل ، و ذلك الاستراق منه استراق وهمى سرابى ، يتوهم السراب ماء والخضاب شبابا ، فالصورة التى يسترقها من اهل الملكوت الصور ، التى لا يستطيع ولا يتمكن من ان ينال وجه المناسبة بينهما ، و هى المعنى الحق الذي يتمثل بتلك الصورة و يتنزل بها ، فلا يقتدر على نيل وجه المناسبة ، اذ درك وجه المناسبة لتفرع عن درك اصله ، الذي تمثل بها ، ولا سبيل للدرك الوهمى الى عالم المعانى الحقائى ، اذ منزلة الوهم من عالم المعانى منزلة الاكمه من عالم الالوان ، والأضواء والاشعة ، التى لا يمكن نيلها الا بقوة الباصرة لكل من يريد ان ينالها باللامسة أو حاسة اخرى غير الباصرة ، فلابد له من ان يتوهمها بصورة غير مطابقة .

### ص ٢١٧ - س ٢٠ \_ قوله : و منها قصور فهمه :

اقول: كيف لا ؟ ولا يتمكن عقل من درك خلقة الانسان و فضيلته بطريق النظر الفكرى ، فضلا عن ابليس المعروف الموسوم بالجهل ، والشيطان الموسوم بالوهم ، قان العقل كما تحقق عند اساطين العلم من الجانب الالهى الذى هى الحضرة الواحدية ، فلا يدرك الا الحقائق المتعينة الكلية ، مع لوازمها الروحاني، و اما الجزئيات الجسمانية ، التي هي مما يقتضيه طبيعة الكل التي حصرت قوابل العالم فلا يعرفها ، و كذا لايعرف الحقيقة ، التي بتجليها المسمى بالفيض الاقدس، تحقق الحقائق الكلية والجزئية ، اي الذات التي تحقق بفيضه الاقدس ، اي التجلي الذاتي ، حقائق الـروحانيات والجسمانيات ، اي اعيانهما ، و تتجليها الشهودي الوجودي المسمى بالنور ، والنور المحمدي ، و يظهر الكل ، فانها لا يعرفها الا عينها ، اي عين حضرة الذات ، بل هذا الفن من الدرك لايتيسر الاعن كشف الهي ،

يعرف منه ماهو اصل صور العالم ، القابلة لارواحه ، و اصل من المعانى و الصور كلها ، التى هى الحقائق و الإعبان جلها و قلها ، هوالذات الاحدية ، اى حقيقة الوجود ، و هى الوجود البحت من حيث هو هو ، فحقيقة الحقائق كما تحقق الحقائق الروحانية الى العالم العلوى ، المسمى بالجناب الالهى عندهم ، لتحقق الاسماء الالهية فيه ، فهى تحقق الحقائق البحسمانية فى العالم السفلى بتجل واحد ذاتى ، فالاصل للجميع ، اى الجناب الالهى و ما يقتضيه الكل ، الكلية الحاصلة للقوابل كلها واحد ، و هوالذات الاحدية ، السارية فى الكل ، فلهذا قال صلى الله عليه والد : لودلى احدكم على الارض السفلى لهبط على الله ، كيف لا ؟ و هو الذي في السماء اله و في الارض اله ، فكيف يدرك العقل هذا المعنى ، فانه لايدركه الانصه ، ولا ينكشف الا على من يأخذه من نفسه بنفسه ، فاذا تلطفت و شممت رائحة مما اشرنا ، فاحكم باين و انى معدن الجهل الجحود العنود للحق من دركه فضائل من شأنه هو هذا ، فافهم فهم نور ، لاوهم ظلمة و زور .

## ص٢١٩ ـ س ٥ ـ قوله: بوجود نشأة ثانية لها سوى هذا الوجود الحسى الطبيعي:

يعنى نشأة تجردية مفارقية غير دائرة ولا زائلة فانية ، فانها اذا كانت نشأة ثانية غير هذه النشأة الهيولانية العنصرية ، التي هي تكونها عين تصرمها ، و تجددها عين تقضيها ، فيجب ان يكون النشأة الثانية الغائبة على خلاف النشأة في الابوصاف المذكور، فيلزم ان يكون نشأة باقية غير دائرة ولافانية ، حتى مثل هذه حتى يكون غاية و نهاية ، و مرجعاً و نتيجة لهذه النشئات الكونية التي تكونها في عين تصرمها ، و تصرمها في عين تكونها و تجددها ، فيكون هذه النشئات الكيانية بلغة و حركة اليها و ذرعة لها ، كما وردت كل هذه المذكورات عن الشرائع الحقة ، و جاعت بها رسل الله تعالى ، المؤيدون المظفرين (كذا) بنصر من الله و فتح قريب من لدنه، عيث ما اقتضت البراهين الباهرة ، و نهضت بها الحجج القاهرة ، الفايضة من عندالله على قلوب اهل الله ، من الاولياء والحكماء المتألهين من اساطين العلم والمعرفة .

# ص ٢١٩ - س ١٤ - قوله: من العلماء الربانيين:

ان العالم الربانى انكان فطرة صاحب مقام معلوم ، لا يتمكن من ان يتجاوز و يرتقى منهم الى مقام اخر فوقه ، كان روحاً من ارواح الكلية الالهية ، لها منزلة العبدية والعبودية بالنسبة الى حضرة رب الارباب تعالى شأنه ، و منزلة الربوبية والتربية بالنسبة الى نوع من انواع العالم الاكبر الذى تلك الارواح الالهية ذات عناية به من جهة مبدئية الذاتية الرابطة الفطرية المعبر عنها فى الالسنة الحكمية بالمماثلة والمشاركة فى تمام الماهية ، فيكون رباً مربيا لافراد ذلك النوع ، و مدبراً فى امره خلافة منالله بقدر مقامه ، و اذا كان فطرة مادة معنوية صالحة لان يصير وجوده وجوداً حقانياً ، و هكذا فى سائر احكام الوجود و اوصافة و صفاته و كمالاته ، اى كمالات الوجود بما هو وجود ، بحيث يستطاع فطرة و يتمكن ان يصير باستكمال قوته العلمية والعملية ، و بالسير والسلوك بهما فيهما متخلقاً باخلاقه تعالى ، و متحققاً بصفاته العليا ، و اسمائه الحسنى ، كان عند فعلية متخلقاً باخلاقه تعالى ، و متحققاً بصفاته العليا ، و اسمائه الحسنى ، كان عند فعلية

كل ذلك فيه انساناً حقانياً كاملا جامعاً لجوامع حقائق الاسماء والاشياء كلها ، و خليفة له تعالى ، و عبداً له تعالى ، و رباً و سلطانا للعالم كله ، بوجه الخلافة ، لا بوجه الاصالة ، و هو الانسان المحمدى لاغير، و سائر الانبياء امراء و قهرمانه و نواب سلطانه بهر برهانه .

#### ص ٢١٩ - س ١٤ - قوله: ولا بالقوة:

اشارة الى الفطرة الادمية ، التى هى عند فعلية ما فى قوته الجامعة لجوامع القوى الاستعدادات والامكانات بحسب قوتيه العلمية والعملية، صارت خليفة للهتعالى، و عبداً مطلقاً له سبحانه ، و رباً حقانياً و سلطانا سبحانيا للعالم كله ، و فى العالسم جله و قله.

#### ص ٢٢٠ - س ١٤ \_ قوله: و لهذا السركان ادم مسجوداً للملائكة:

يعني أن فطرة الملائكة على خلاف ذلك ، فأنهم وسائط لايصال الفيض الألهى ، والأمانة الألهية الى امينه تعالى ، المسمى بمحمدالامين، كما قال: انا عرضنا الامانة على السموات والارض ، فابين ان يحملنها ، و حملها الانسان، لمكان عبودية الاطلاقية و امينية الصادقة الخالصة ، والامانة الالهية كلها جامعة لجوامع الكلمات التامات كلها ، و كل ملك الهيكلي ، له مقام معلوم ، لايتمكن من قبول الامانة بما هي امانةالله الجامعة ، فضلا عن امساكها و حفظها ، الى ان تؤدى الامانة تامة تماماً الى صاحبها ، و من عدم صلوح الفطرة الملكية الروحية لحمل الأمانة التي هي مقام الأحدية الجمعية للاسماء الالهية كلها ، التي لااحصاء ولا انتهاء لها ، صار فطرة الارواح الملكية فطرة الخدمة والوساطة في ايصال الأمانة بحمل الأمانة من عندالله ، و ايصالها الى الأمين الصالح للحمل ، فان قلت : فكيف لايصلح الفطرة الملكية للحمل ، و هي صالحة لحملها من عندالله ، و نزوله بها على من يصلح للحمل ، و أن هذا الا التناقض ؟ أعلم يا قرة عين البصيرة: أنه بون بعيد بين صلوح كل روح ملكي بقدر حاله و مقامه المعلوم، المحدود للحمل، اي حمل جزء او جزئي من الأمانة الجامعة للجوامع بعنوان الخدمة والألية ، (كذا) و بين صلوح الحمل الكلي الجامع للجوامعكلها ، الذي هو ملاك صحة الخلافة المطلقة المحيطة لجوامع الخلافات ، و صحة العبودية المطلقة لله تعالى ، و صحة السلطنة الكبري ، المحيطة بالكل ، و القهر مان العام الشامل للجل والقل ، و قولهم ، اى الملائكة العالين ، فضلا عن غيرهم من غيرالعارفين : كل مناله مقام معلوم ينحل به كل عقدة في المقام ، و في زوايا المقام بعد خبايا ، لايسع مجالنا هذا لينانها.

#### ص ٢٢٠ ـ س ٢٢ \_ قوله: بشرف التخمير:

و من وجوده التخمير باليدين ، الطبيعة الأبائية والامهاتية ، و لها معان شريفة يناسب كل مقاماً من مقام اعتبارهما بما هما بداء الله ، و منها الجلال و الحمال ، و منها التنزيه في عين التشبيه و بالعكس و في التخمير الادمى يجب ان يعتبر بكل المعانى ، فلا تغفل .

# ص ٢٢٠ - س ٢٤ - قوله: انما كانت فضيلته الاصلية:

حاصل ، نقد محصله هو : ان الخلافة الالهية لها وجهان : وجه الى المستخلف ، و هو جامعيته لتمام صفاته العليا و اسمائه الحسنى كلها ، حتى يتمكن من امضاء امره و نهيه تعالى فى العالم الذى هو المستخلف فيه ، حسبما يقتضيه صفاته العليا و اسمائه الحسنى ، فلولم يتحقق بتمام صفات مستخلفه ، ولم يتعلم باسماته كلها ، لم يتمش منه الخلافة الاطلاقية ، لا فى الدنيا ولا فى الاخرة ، ووجه له الى العالم الكلى الذى هو مملكة سلطان الحق الحقيقى ، المحتوية على عامة رعاياه وكافة براياه من الامراء والعساكر، وغيرهم من توابع السلطنة الكبرى ، فلابد له من الاحاطة التامة ، والمعرفة العامة باحوالها واحوالهم ، بل لابد له من التحقق بصفاتهم و اخلاقهم ، حتى يتحقق المجانسة والمماثلة بينه و بينهم ليتمكن من التدبير والتصرف ، والمصلح لامور معاشهم و معادهم ، فالجهة الاولى فعلية ، والثانى انفعالية ، ولابد من الجمع بينهما فى الخليفة الادمية ، فهو العبد لله و الرب للعالم ، فافهم .

#### ص ٢٢١ - ٢ \_ قوله فتجلي فيه:

اى بعين التجلى على عرشه ، والاستواء عليه بالتدبير، كما قال تعالىي: الرحمن على العرش استوى ، و قلب الانسان الكامل الجامع لجوامع التجليات الالهية ، والمتحقق بحقائق الاسماء الالهية و الربوبية هو عرشالله الاعظم ، المسمى بالعرش المجيد ، الذى هو عقل الكل وكل العقول بوجه اعلى ، ثم بحسب مقامه التالى لهذا المقام العالى هو العرش الكريم ، الذى هو نفس الكل ، ثم بحسب مقام التالى للعرش الكريم يكون مقامه عرش الرحمان ، ثم بعد عرش الرحمان الذى هو جسم الكل ، و دونه مقام اخر لذلك القلب الجامع يسمى بالعرش العظيم، المسمى فى وجه اخر من الاستبصار بالكرسى ، والفرق بين العرش الرحمان السرحمان والعرش العظيم كالفرق بين الفلك الاطلس و فلك الثوابت ، فانهما هما الوجود الثانى للعرشين الاخيرين ، و فوق تلك العرش الاربعة عرش الذات المسمى بعرش الهوية الاطلاقية المقدسة عن الاطلاق والتقييد ، و عن هوية التقابل، وهو عرش النور المحمدى ، الفايض اولا و بالذات عن حضرة كنه الذات ، ويعبر عن عرش الهوية المطلقة ، المحيط بالكل ، منزها عن شوائب ثنوية التقابل ، بمقام و ادنى ، و هو المختص بحضرة الختمية فيما بين الانبياء و سائر الاولياء والاوصياء تفهم ان شاء الله .

#### ص 271 - س 11 - قوله: تفهم أن شاء الله:

يعنى ان الفيض الألهى هو نزول الآله تعالى فى بيته المعنوى ، المعروف بالقلب المعنوى ، و من هاهنا يسمى فى عرف العرفان : الفيض المقدس ، المعروف بالتجلى الشهودى ، كما اشرنا اليه فيما علقنا قبيل هذا ، و هو النفس الرحمانى والرحمة الواسعة بالنزول ، لكون منزلة ذلك الفيض الفايض من حضرة الذات اولا و بالذات عن حضرة كنه الذات منزلة الوجه والظل ، و وجه الشيء و ظله لايكافيه

فى القوة و الشدة ، بل يكون اضعف منه و انزل ، اى مرتبة نزوله فى ذلك الفيض الذى امسكه قلب ادم الحق الحقيقى ، هو سريان حضرة نورالانوار فى العوالم العلوية الالهية الروحانية ، و العوالم السفلية الكونية الجسمانية ، كما انه نزولها ، والمنظور من هذا التعرض نوع اشارة الى كون قلب الانسان الكامل ، الجامع لجوامع الاسماء الحسنى و حقائق الاشياء بما هو قلب ، كذلك بيتالله المعنوى و عرشالله الحقيقى ، كه :

حــق را بغیر دل نبود منزل دگــر

آن هم دل شکسته دلان نی دل دگر

في القدسي : انا عند منكسرة قلوبهم ، فافهم فهم نور ، لاوهم ظلمة و زور. قد يقى في المقام نكتة شريفة تعير (كذا) ان الا اتعرضها ، و هي انــه بون مابين التلمذ من الله والتعلم منه تعالى بلا توسط ملكي، و بين التلمذ والتعلم من الملك ، سواءكان بطريق الالهام او بطريق الوحي النازل من عند الملك العلام، وكذلك بون بعيد بين صيرورة القلب الانساني عند نزول الفيض العلمي و غيره من سائر فنون الكمالات والفضائل الإنسية والشمايل القدسية ، بيتالله تعالى و كعبة حقيقية، وبين صير ورته بيتاً معموراً نزول ملائكة الله تعالى، فالسلاك الى الله و طلاب لقائه في اطوار سلوكهم و طيهم المنازل و المقامات الـواسطة المرتبة المنتهية الى الله ، ما لم يصلوا بارواحهم و قلوبهم السيارة الى مقام التلمد والتعلم من لبن الله ، من دون وساطة ملكية الهامية كانت الوساطة اوغير الهامية، من الوحى في النوم واليقظة ، فبيوت قلوبهم يتفاوت درجاتها ، يكون بيوت الملائكة ، و اما بعد وصولها الى رتبة التعلم من لدنه من دون واسطة ، يصير كعبة حقيقية و قبلة معنوية لسائر ارباب الطلب، و من هاهنا وصف و لقب امير المؤمنين عليه السلام ،كما ورد في بعض الاثار و الإخبار الــواردة عــن الائمة الاطهار عليهم السلام بقبلة العارفين على وجه الحقيقة منزهاً عن شوائب التجوزات المتداو لة في اللغة .

## ص ٢٢٢ - س ٢٣ - قوله: ان لكل من هذه الشبهات جوابا:

و اما الجواب عن الشبهة الأولى فبانه ليس للحق تعالى الا افاضة الوجود على الماهيات الجوازية ، لأن الوجودكما حقق في مقامه المجعول بالذات ، وهذه الماهيات مجعول بالعرض ، فمن حيث انها من الموجودات على الاطلاق فمصدره و غايته ليس الا ذاته تعالى ، الذي يقتضى وجودكل ما يمكن وجوده ، و اما من حيث كونه موجوداً ظلمانياً و ذواتاً شريرة و جواهراً خبيثة ، فليس ذلك بجعل جاعل كما علمت ، والوجود لايسمى بهذه الاسامى من الكافر والمؤمن و غيرهما . و اما عن الثانى فبان الفايدة في التكليف تخليص النفوس واسرالشهوات

و الها عن التاني قبال الهايله في التكليف تحليص النفوس واسرالسهوات و حبس الظلمات و نقلها من حدود البهيمية والسبعية الى حدود الانسانية والملكية، و تطهيرها و تهذيبها بنور العلم و قوة العمل عن رين الكفر والمعصية ، و رجس الجهل والظلمة ، ولاينافي عموم التكليف عدم تأثير في النفوس الجاسية والقاوب

القاسية ، كما ان الغاية في انزال المطر اخراج الحبوب و انبات اشمار والاقوات منها ، و هذه تأثيره في الصخور القاسية والاراضي الخبيثة لاينافي عموم النزول، و من وجه اخر: ان فايدة التكليف هو: ان يكشف لكل من الكافر والمؤمن ما في باطن ذاتهما ، و تذكرتا استدعاهما الذاتي ، لان ما ظهر في العين على وفق ما كمن في العلم الازلى ، و بعد الكشف لايبقى على احد ان يقول: لم خلقتنى هكذا ؟ فيتم عليهم الحجة .

و اما عن الثالث فبوجوه: منها انه يعلم ان لله في كل ما يفعله او يأمره به حكمة ، بل حكم كثيرة ، لانه منزه عن فعل العبث والاتفاق و غيره ، و ان خفى علينا وجه الحكمة في كثير من الامور على التفصيل ، و خفاء الشيء علينا لايوجب انتفاؤه ، و منها ان التكليف بالسجدة كان عاما للملائكة وكان ابليس معهم في ذلك الوقت ، فعمه الامر بها تبعاً لكنه لما تمرد و عصى واستكبر و ابى بعد ما اعتقد في نفسه انه من المأمورين ، صار مطروداً ملعوناً ، و منها مامر في الجواب عنالثانية بابراز ما في مكامن صدورهم من الخير والشر والسعادة والشقاوة .

و اما عن الرابع ، فبان العقوبات الاخروية من الله تعالى ليس باعثها الغضب والانتقام و ازالة الغيظ و نحوها ، تعالى عن ذلك علواً كبيراً ، و انما هى لوازم و تبعات ساق اليها اسباب داخلية نفسانية ، و احوال باطنية انتهت بنتائجها من الهوى الى الهاوية وغيرها من المؤلمات ، و مثالها فى هذا العالم ، الامراض الواردة على البدن ، الموجبة للاوجاع والالام ، بواسطة نهمة سابقة .

واما عن الخامس، فبأنه لوبقى ادم فى البجنة ابداً ، لكان بقى هو وحده فى منزلته التى كان عليها فى اول الفطرة من غير استكمال و اكتساب فطرة اخرى فوق الاولى ، و اذا هبط الى الارض و خرج من صلبه اولاد لاتحصى ، يعبدون و يطيعونه الى يوم القيامة ، و يرتقى منهم عدد كثير فى كل زمان ، و اى حكمة و فايدة اعظم و اجل و ارفع و اعلى من وجود الانبياء سيما خاتمهم و اولاده الطاهرين سلام الله عليهم اجمعين ، ولايكون منشأ هذا الحكم والفوائد التى لاتحصى الاهبوطه ، و هو موقوف على دخوله فى الجنة ، فدخل الجنة و عزه .

و اما عن السادس ، فبأنه لولم يكن اغواء الشيطان لولده لخربت الدنيا و بادت ، و بقى هذا العالم فى مكمن العدم ، لأن نفوس افراد البشر فى اول الفطرة ناقصة بالقوة ، و مع ذلك بعضها خيرة نورانية شريفة بالقوة مايلة الى الااثرات القدسية ، و بعضها شريرة خسيسة الجوهر ، ظلمانية بالقوة ، مايلة الى الداثرات العاجلة ، فلولم يكن الاطاعة للنفس والهوى ، لكان ذلك منافياً للحكمة لبقائهم على طبقة واحدة من نفوس سليمة ساذجة ، فلزم ما ذكرنا من عدم عمارة الدنيا، لان رحاء هذا العالم يدور على هذه النفوس الجاسية ، الغلاظ العمالة فى الارض، لاغراض دنية عاجلة ، كما قال تعالى فى حديث القدسى : انى جعلت معصية ادم سبباً لعمارة العالم .

هذا عجيب غريب من بعض اصحاب القلوب ، فأنه لايناسب قوله تعالى: ما منعك ان لاتسجد اذ امرتك ، بل ينافى ما يتضمنه بوجه الصراحة والتأويل، بانه سبحانه لما علم بادخاله نفسه استبداداً، وادعائه بادخاله فيه، انزله منزلة المآمور، و اخبرو كنى عن هذه بقوله: الا ابليس ، المتضمن لكونه مأموراً ظاهراً ، وبقوله: ما منعك ان لاتسجد اذ امرتك بعيد جداً .

#### ص 77٨ - س ٥ - قوله: ولا في صفاء النفوس المجردة:

ان تلك النفوس لهى نفوس اصحاب التأله ، الذين لهم ملكة يسهل معه الانسلاخ عن جلبات الكونين و خلع النعلين ، كالنبياء المرسلين والاولياء الواصلين والحكماء المتألهين ، ويتلوهم فى هذه الرابطة الاتصالية ، الحكماء الالهيون ، الذين لم يصلوا بعد الى مقام التأله ، وهم الذين يعرفون باهل الاشارة، كما ان الانبياء اهل الحقائق ، والاولياء المتألهون اهل اللطائف .

#### ص ۲۲۸ - س ٦ - قوله: فيتصل بالعالم العلوى:

مراده من العالم العلوى عالم الروحانيات العجبروتية و عالم الحقائق الكلية الالهية ، التي هي في وجه : عالم الاسماء الحسني .

#### ص ٢٢٨ ـ س ١٢ ـ قوله: لقبول الاحكام القدرية:

من الانقلابات و التصريفات والترددات والترديدات ، التي يقتضى ان يكون القلب الانساني بين اصبعين من اصابع الرحمان ، كما قيل نظماً :

آدمی زاده طرفه معجونی است کر فرشته سرشته و زحیوان ورکند میل این شودکم ازاین ور رود سوی آن شود به از آن و سر ذلك کله صورته المنوعة عقلا هیولانیاً علماً و حالا و عملا ، پنصلح

لان يكون محل الانقلابات والواردات.

# ص ٢٢٩ ـ س ١٣ ـ قوله: فان تمثل الشياطين:

سر ذلك: كون وجودهم الملكوتي الصوري قوياً على تمثيلاتهم وتصوراتهم، كون تخيلاتهم ايضاً قوية فعلية غيرانفعالية ، والملكوت عالم السلطنة والغلبة، والملكوتيون لهم ملكة التخيلات نورانية كانت اوظلمانية ، فلهم ان يتجلى و يتطور وجودهم الملكوتي ، الغالب حكمه على وجودهم الملكي الحسى الانفعالي في باب الاغواء والاضلال، اوفي باب سائر الاحوال، المناسبة لخباثة فطرتهم ودنائة منزلتهم وخسة مرتبتهم على نفوس ضعيفة في المتعلق بمواد عالمنا هذا فطرة، منسلخة الذوات متسجدية الحواس عن عالمنا هذا جبلة ، يكون انجذابها الى عالم الغيب الخيالي غالباً على انجذابها الى المحسوسات الظاهرة فطرة ، فبحسبها يكون قريبة المجانسة و شديدة المناسبة في الفطرة والخباثة الذانية بفطرة تلك النفوس الجهلانية الظلمانية ، كما بسطيح المعروف من الكهنة و امثالها ، فتتلقى تلك النفوس الضعيفة الغالب عليها حكم الانجذاب الى عالم الغيب الخيالي من اولئك الارواح الشريرة الظلمانية كلمات وهمية غالباً ، او مختلطة بالحق والباطل والصدق والكذب بقدراستراق السمع الذي قد يتحقق ويتحصل لتلك النفوس القوية الشديدة،

والقوة الملكوتية ، فيخبر عن امور يصدق ، و قد يكنب ، و ان كان الصور الكاذبة غالبة ، و تلك النفوس الضعيفة هي نفوس الكهنة الغالبة عليها التمثلات الوهمية والتحيلات الواهية الكاهنية .

#### ص ٢٣٠ - س ٥ - قوله: في عالم الاخرة:

سر ذلك هو كون نشأة الغيب الخيالي و البرزخ الصور المثالي باحوالها و صفاتها و ملكاتها نشأة الحروية للفطرة الادمية ، يحشر الإنسان بها و باحوالها و ملكاتها المكتسبة في النشأة الدنياوية ، التي هي مزرعة الاخرة ، و بلغة اليها بالضرورة البرهانية ، فتلك النشأة الخيالية البرزخية الصورية هي باب احداد الناس و معادهم الجسماني ، نورانية كانت او ظلمانية ، نعيمية كانت او جهنمية ، و لتلك النشأة عوالم و منازل متفاوتة في النورانية والظلمانية ، لاينكشف حقائق احوال تلك العوالم و احكامها كما هي ، الا باخبار الانبياء و الاوصياء والاولياء، و ان كان قد ينكشف كثير من احوالها لبعض المبحردين المنسلخين عن جلباب كون و الدنياوي ، ولاسيما للمتألهين منهم ، من الحكماء الدين لهم ضرب من الانسلاخ عن جلباب الكونين و طرحها بالارادة والاختيار ، فانهم اهل المقام في الانسلاخ الاختياري .

# ص ٢٣٠ - س ٦ - قوله: فيقع عكسه في مراة الحس المشترك:

بان ينقلب المتخيلة حساً ، فيرى و يسمع و يشم و ينوق و يلمس ما كان قبل الانقلاب صورة خيالية ، و بعبارة اخرى : ينقلب الوجود الخيالى الظلى المسمى بالوجود الذهني الذي لايترتب عليه الاثر الى الوجود العينى الذي يترتب عليه الاثر، كما يشاهد ذلك الانقلاب بالانقلاب حال اليقظة الى حال النوم، فتبصر، وكمافى حالة النوم من الانصراف الكلى الذي ينقلب به الخيال حساً ، و التخيل ابصاراً و سمعاً و شماً و ذوقاً و لمساً ، و اذا تيقظت النفس صار الامر منعكسا و عاد الحس النومى خيالا ، فإفهم .

#### ص ٢٣١ ـ س ١٢ ـ قوله: كما وقعت الاشارة اليهما:

لعله اراد من احدى الأشياء بين ما وقعت في صدر المشهد من قوله: قد علم ان في الوجود نفوساً ارضية، و الاخرى منهما هي ما وقعت بقوله: واكثر ما يقع مشاهدة الحق في مواضع المظلمة و كأنه اراد من قوله: احداهما: النفوس الناقصة المفارقة عن الابدان العنصرية، ما يقع مشاهدته في المواضع المظلمة والغارات والحمامات وساير ماضاهاها، فعلى هذين الاحتمالين من الارادة يستقيم كلامه هاهنا ظاهراً فلا تغفل.

# ص ٢٣٣ - س ٦ - قوله: فيما يبتني عليه اكثر العلوم العقلية:

يعنى ان ما يذكر في المقدمة انما هو من مسائل العلم الكلى المعروف بالامور العامة فليتدبر .

#### ص ٢٣٣ - س ٨ - قوله: فالشيء اما واجب:

يعنى من الشيء الذي اعتبره المعنى العام الشامل لحقيقة الشيئية ، و للشيء

التقديري وللشيء البرزخي الواقع بين الحقيقي والتقديري، والمراد منالتقديري. تقدير الذات و فرضها ، فافهم .

#### ص ٢٣٣ - س ١٧ \_ قوله: بل هو الماهية:

بالمعنى الاخصى المفسر بما يقال فى جواب ما هو فهى الممكن بالذات، الذى يتساوى نسبة الوجود والعدم بمعونة من التعمل فى ضرب من الاعتبار ، لابحسب الامر فى نفسه ، و ان كان ذلك الضرب من التعمل ايضاً من مراتب نفس الامر ، تدبر فيه .

#### ص ٢٣٣ ـ س ١٩ \_ قوله: والواجب بالغير هوالوجود الناقص:

يعنى من الوجود الناقص الوجود المقيد ، و اما الوجود المطلق الذي هو فعل الوجود ، والحق الحقيقى الغنى المطلق الواجب القيومى ، فهو الفيض الفايض الولا و بالذات عن حضرة الوجود الحق من دون ان ينقص و يضعف ، او يكمل و يشتد ، و هوالذى ينبسط و يختلف مرتبته بالشدة و الضعف ، والكمال و النقص و يتشكل مراتبه بالتشكيك الخاصى الذى لا يعرفه الا الراسخون فى العلم ، لا بالتشكيك العامى وهونورالابداع الذى يسمى بالنور المحمدى ، و يكون منزلته من حضرة الذات الحق الحقيقى منزلة الاشراق من الشمس ، الشمس الذى هى مثال شمس الحقيقة فى عالم الشهادة ، و لله المثل ، فاستبصر .

#### ص ٢٣٤ ــ س ٥ ـ قوله: سابقا اولاحقا ، عينا او ذهنا:

و هذا انما يتمشى فى الموجودات الكيانية ، عينية كانت او ذهنية ، و فى التكونات والتصرمات المعبر عنها بالتجدد الاستمرارى والاستمرار التجددى ، فالتكون هو الوجود اللاحق الطارى ، والتصرم هوالعدم اللاحق الطارى ، عيناً كان او ذهناً ، فالمراد من السبق واللحوق هوالزمانيات لأغير .

# ص ٢٣٤ - س ٧ - قوله: الممتنع بالغير:

فمناط الوجوب و الامتناع في الغيرى ، منهما هو الوجود والعدم ، ومناط كونهما بالغير هو ذات كل من الواجب بالغير والممتنع بالغير ، تلطف ، لكونه عميقاً لكمال لطافته .

# ص ٢٣٤ - س ١٠ \_ قوله: فالوجود لايكون الاواجبا:

اى موجوداً و متحققاً بنفسه ، سواء كان بنفسه لنفسه ، او بنفسه المنتفية اصله و كنهه ، لكل وجود متحقق بنفسه المنتفية باصله و كنهه ، فاقرة الذات الى اصله و حقيقته ، و ارتباطى القوام بقيومه الذى هو اصله ، المذوب المقوم له، و اليه ينظر قول صادق الاول : العبودية جوهرة كنهها الربوبية ، تلطف فيه ، اى احدق بصر البصيرة حتى يتيسر لك نيل الحقيقة .

# ص ٢٣٤ - س ١١ - قوله: الممكن برزخ:

و عن هذه البرزخية يعبر بالثبوت والعدم الأضافى ، كما يعبر عن البرزخ بين الوجوب و الامكان بالحق الاضافى ، و الاضافة الاشراقية و غير ذلك من النعوت ، من كونه صنعاً لامصنوعاً ، و ابداعاً لامبدعاً و مخلوقا ، تأمل فيه .

مفاتيح الغيب

#### ص ٢٣٤ - س ١٤ - قوله: لانهاية في الشدة والقوة:

يعنى من الشدة والضعف والتأكد والتنقص على الوجه الخاصى بل الاخصى، اللذين لا يعرفهما الا الاوحد الفريد في الدهر ،كيف لا ؟ ولولم يعتبر على ذلك الوجه القاضى ، لم يتيسر الوصول الى التوحيد الحق الذى قالوا عليهم السلام: التوحيد الحق هوالله والقائم به رسول الله ، والحافظ له نحن ، و التابع فيه شيعتنا، و ذلك التوحيد الحق هو التوحيد الذى يكشف عنه و عن سره المستسر قول قبلة العارفين ، امام الموحدين على سيد الاولياء عليه السلام في خطبة منه : دليله اياته ، وجوده اثباته ، توحيده تميزه عن خلقه ، و حكم التميز بينونة صفة لابينونة عزلة، و قال ايضاً : داخل في الاشياء لا كدخول شيء في شيء ، خارج عن الاشياء لا كخروج شيء عن شيء ، مع كل شيء لا بمقارنة ، غير كل شيء لابمزايلة ، و هو معكم اينما كنتم ، ياهو يامنهو، لاهو الاهو .

#### ص ٢٣٤ - س ٢٦ - قوله: هو المسمى بالممكن و المعلول:

المعنى من الامكان هاهنا غير معنى امكان الماهية المعروف بالامكان الذاتى، و هكذا المعنى من المعلولية هاهنا، اذ معنى الامكان والممكنية فى انحاء انفس الوجودات المجعولة بالذات الفاقرة الذوات الى حضرة الوجود الحق الغنى المطلق هو الفقر والفاقة كما قالت اساطين الحكمة والعلم: الامكان حرف معجم مرسوم بنقطة الفقر.

#### ص ٢٣٤ - س ٢٢ \_ قوله: فيتفاوت الامكانات:

يعنى الافتقارات الذاتية للوجودات الرشحية التى هى فاقرات الذوات الىحقيقة الوجودالحق الغنى المطلق، وليس المراد من الامكان هاهنا امكان الماهيات الممكنية فى التعمل من الاعتبار الذهنى ، اذالامكان الذاتى بهذا المعنى الاعتبارى لايتفاوت شدة و ضعفا ، و كمالا و نقصاً ، و قرباً و بعداً ، و الذات والذاتى فى باب الماهيات الطبيعية غير متشكك كما تقرر فى محله ، و اما الوجود فالتشكيك خاصة من خواصه .

#### ص ٢٣٤ ـ س ٢٤ ـ قوله: انما هي اعتبارات:

اى بالاصالة دون ماهية الا بالعرض ، لكن بما هى صورالحقائق الوجودية، لا بماهى ماهيات و ذوات امكانية و اعتبارات ذهنية ، فانها بهذا الاعتبار ما شمت رائحة من احكام ، لابالذات و لا بالعرض ، فاحتفظ التعرفة بين الاعتبارين ، اعتبار كونها صوراً للحقائق الوجودية ، و اعتبار كونها اعتبارات ذهنية .

## ص ٢٣٤ - س ٢٤ - قوله: انما هي اعتبارات:

اى بماهى ماهيات جوازية و نوات امكانية غير ابية عن الوجود والعدم، واما من حيث هى صور صفات الله العليا و مظاهر اسمائه الحسنى ، و مثلها و اظلتها ، فليست باعتبارات و تعملات ذهنية و مفهومات انتزاعية ، بل امور واقعية، كيف لا ؟ وهى ايات منها محكمات و منها متشابهات ، و صور لحقائق الاسماء الالهية ، كما تقرر في محله .

# ص ٢٣٤ - س ٢٦ - قوله: كاصنام:

اى منزلتها هى الحقائق الوجودية ، منزلة من حقائقها التى هى اظلتها وحكاياتها و عنوانات يعنون بها عنها ، فليس لها بحيال انفسها ذوات يسمى بالاشياء، اللهم الا بموجب التعملات الذهنية ، كما اوضحنا .

#### ص ٢٣٥ - س ٩ - قوله: فالوجوب شدة الوجود و تأكله:

بتاء على اصل اصالة الوجود و فى الجاعلية والمجعولية ، و فى الموجودية التى يترتب عليه اثار حقائق الاشياء و اما بناء على اصالة الماهية كما تخيلوه و توهموه فلا معنى للوجوب الا كيفية نسبة الوجود والعدم الى نفس الماهية، فيلزم كونه ايضاً مثل الوجود امراً اعتبارياً وضرب من التعملات الذهنية، والوجوب لهو الطبيعة التى بها يتقرر و يتذوت و يتقوم كل ذات و قوام سواها ، كيف لا؟ والوجوبالذاتى الذى هو اصل اصول الاشياء وقيوم ذواتها لوكان امراً اعتبارياً، مجرد كون نسبة الذات الى معنى الوجود ، و مفهومه ضرورية فى ضرب من الاعتبار، لما يمكن ان يتحقق واجب بالذات ، فتأمل .

#### ص 700 ـ س ١٢ ـ قوله: في الواجب الاول:

كأنه اشارة ضمناً الى ان للوجوب و طبيعته كالوجود و طبيعته مقامين: مقام اول يعبر عنه بالازل الاول ، و مقام ثان يعبرونه بالازل الثانى و بالنفس الرحمانى ، و قد تسمى بمقام احببت ان اعرف و بصبح الازل و بالحق الاضافى و بالاضافة الاشراقية و باشراق شمس الحقيقة و بالنور المحمدى ، تلطف فيه .

#### ص ٢٣٥ ـ س ٢٢ ـ قوله: الا بمجرد التغاير الاعتباري:

هذا هو السر الذي شعب المحققين المحقين على القول بكون ذوات الممكنات و الاعيان الثابتات مجرد امور اعتبارية و تعملات ذهنية ، و على ذلك القول الحق كما يراه المحقق الذي تمسك بظاهر مايترااى منه و يتبادر الى الانهان الوهمية ، قوم جهلة كفرة ، كملاحدة الصوفية و من تبعهم من الجهلة العامية، يجرى قوله تعالى : ان هي الا اسماء سميتموها انتم و ابائكم ما انزل الله بها من سلطان ، و اولئك الكفرة النجرة ما شموا رائحة من لب مغزاها ، ولا مما يفوح و يلوح من فحواها ، حملوه على خلاف حق معناه ، و جعلوه بموجب وهمهم الذي لافهم فيه اصلا ، ملاك مسلكهم المهلك في كون العالم الكلى ، المشتمل على العوالم النزولية والصعودية ، كل من القوسين على العوالم الجبروتية و الملكية الشهادية ، بكله امراً وهمياً لااصل لـ كالوهميات الصرفة ، التي لاحظ لها من خذلانا كبر .

#### ص ٢٣٦ - س ٢ - قوله: و ان الهيولي مجرد جوهر بالقوة:

محصل معنى الهيولى الواقعة فى صف النعال من الوجود والنزول هو الجمع بين الخيرية والشرية من جهة واحدة ، اما خيريتها فمن جهة نزولها من الخير البحت ، از خير محض جز نكوئى نايد ، كيف آلا و هى الصورة النازلة

من الخير الصرف، و صورة الشيء هي ذلك الشيء، ولكن بوجه الصورة، والظل لا بوجه الكنه و الحقيقة، و اما شريتها فهي من جهة كون فعليتها محوضة القوة التي هي الكمالات و فقدان الوجودات، فهي معدن النقصانات و موطن الشرور و مجمعها، ولكنها فقدان يتهيأ بها الوجدان، و قوة يتهيأ بها التكون والحدثان، فهي محل تعانق الاطراف من الصفات الثبوتية الجمالية والسلبية الجلالية، مصداقهما جهة واحدة بالوحدة الحقة، تفطن فانه دقيق عميق.

#### ص ٢٣٧ - س ٥ \_ قوله: ولا التفات في ايجادها:

اى لا التفات في عناية الايجابية الايجادية الابداعية الا الى ذاته القيومية بذاته و لذاته بجملة ماسواه ، ففيه اشارة ما الى رد القول بالعناية التى يتضمن الالتفات الى ماسواء ، كما هو مقتضى العناية الجمهورية التى اشتهرت من الفلاسفة المشائية ، فضلا عن رد القول بكون العلم بالمصلحة او الاصلح بحال العالم ، كما راه جم غفير من رؤساء علم الكلام ، فلا تغفل .

#### ص ٢٣٧ ـ س ٧ ـ قوله: و قد قامنا:

اى تقومتا و تذوتتا و تنفستا بامره و سلطانه ، الذى هو قوله : كن ، وكلمته التى هى الكلمة الجامعة لجوامع الكلمات المعروفة عندالخواص ، الاخصين بالنور المحمدي والحقيقة المحمدية التى هى القائمة بتقويم الاعيان للاشياء ، خلافة منالله فى وجه ، بل نفس تقويمه سبحانه اياها فى وجه اخر، نعنى عنه بوجهالله الباقى بعد فناء الاشياء اى صيرورتها منتبطة مستهلكة مختفية تحت سطوع نور جلاله بعد ظهورها و اظهاره لها بايجادها اياها فذلك التبطن والاختفاء بعدالظهور و الانجلاء هو يوم القيامة الكبرى ، كما ان الظهور بالايجاد هو يوم الربوبية الكبرى ، فتدبر .

#### ص ٢٣٧ ـ س ٢٢ ـ قوله: الذي يتوقف إيجاده على غيره:

ان الشيئية المركبة يتوقف ايجاده على غيره ، لهى الشيئية المفسرة بمبدأ الحركة ، كما هو المعتبر فى البحث عن الطبيعيات و عن مبادى حركات الاجسام الطبيعية ، فالتام من السبب المركب الذى يجب ترتب وجود المسبب عليه ، لابد فيه من ان ينحل الى علة فاعلية ، والى علة غائية ، خارجتين عن قوام المعلول ، فيه من ان ينحل الى علة فاعلية ، والى علة غائية ، خارجتين عن قوام المعلول ، و الى علة صورية و مادية داخلتين فى القوام ، فالفاعلى و الغائى هما العلة فى الوجود ، و القواميان بهما يتقوم ماهية المعلول ، هكذا ينبغى ان يترجم كلامه هذا هاهنا .

#### ص ٣٣٩ ـ س ٤ \_ قوله: ان العوالم ثلاثة:

ان هذه العوالم الثلاثة لهى الاجزاء الثلاثة من الاجزاء الاربعة التى هى اجزاء الاسم الذى خلقه الله اولا على تلك الاربعة ثم اخرج ثلاثة منها لفاقة العالم، و المسك الجزء الباقى تحت ظله ، لم يخرج منه الا اليه ، و هو النور المحمدى الذى هو حجاب الذات .

#### ص ٢٣٩ ـ س ٦ ـ و قوله : خمسة او ثلاثة منها :

التى هى العقل والنفس والجسم ، لهى الاسماء الله الحسنى ، وكل منها ، اى عقل الكل و نفس الكل و جسم الكل امام من ائمة الاسماء و اسم اعظم من اعاظمها ، والجامع بينها فى وجوده كالانسان الكامل الجامع بين جوامع الاسماء و حقائق الاشياء الذى يسمى بجامع الجوامع ،كما قال صلى الله عليه واله اوتيت جوامع الكلم ، هو امام الائمة فى الاسماء و فى الاشياء ، و خليفة الله المطلق على خليقته كلها فى الاخرة والاولى ، و هو قبلة العالم و بيت الله الاعظم، فافهم .

#### ص ۲۳۹ ـ س ۹ ـ قوله: سن وجود العقل:

اى المحمدية البيضاء التى هى مصباح الضياء ، و من وجود النفس، يعنى العلوية العليا ، التى هى الزجاجة الكبرى ، زجاجة السنا و جسم الكل ، والمشكوة مشكوة الضياء ، المسماة بالفاطمية الزهراء ، الله نورالسموات والارض الاية ، حم ، محمد ، والكتاب المبين ، على ، انا انزلناه فى ليلة مباركة ، همى فاطمة عليها السلام .

# ص ٢٣٩ ـ س ١٤ ـ قوله: كيف مد الظل:

و ذلك هو الظل الاحاطى المعبر عنه بالاحاطة الوجودية التى يشير اليها قوله تعالى: الا انه بكل شيء محيط، ولوشاء لبجعله ساكنا، لكنه شاء، و ذلك كما قال صلى الله عليه واله: كان الله ولم يكن معه شيء و سمعه حين ما سمعه ابو ابراهيم موسى قال: الانكماكان، يعنى شاء سكونه في عين مده، و مده في عين سكونه ، و ذلك الظل الممدود هوالنور المحمدى، اسم الله النور، و هو الحاجب لذلك النور المحمدى، كما إن ذلك النور المحمدى الذى هوالاسم النور حجاب حضرة الذات الاحدية الحق، غيب الغيوب المطلق، و في الكافي باسناد: محمد حجاب الله، اذ هو عرش الذات والهوية الذاتية، فالذات الاحدية محتجبة بالنور المحمدى، و ذلك النور محتجب بالظل الممدود، المنبسط على هياكل الاعيان العالمية، والظل الممدود محتجب بحجب تلك الاعيان من وجه، في عين كون تلك الاعيان تحت ذلك الظل الممدود عليها محتجبة ، تلطف فيما تلونا عليك فاحتفظ ، فانه امانتي، بل امانة اولياء العلم لديك .

و فى الادعية المأثورة: كيف تخفى و انت بالمنظر الاعلى ظاهر ، ام كيف تغيب و انت الرقيب الحاضر، وقد قال عزمن قائل: افى الله شك فاطر السموات والارض ، و فى النبوى: يا على ، التوحيد ظاهره فى باطنه ، و باطنه فى ظاهره، ظاهره موصوف لايرى ، باطنه موجود لايخفى ، يطلب بكل مكان ، ولم يخل عنه مكان ط قد عين ، حاضر غير محدود، و غائب غير مفقود ، و فى الخبر: موجود غير فقيد ، اى مشهود بشهادة الوجدان ، ما غاب قط ، وان تغيب ابدأ ، والوجدان ضدالفقدان ، عميت عين لاتراه ، و بظهوره يظهر كل ما سواه .

تو دیده نداری که ببینی او را

#### دیدهای بایدکه باشد شه شناس

ت شناسد شاه را در هــر لباس هو الأول والاخر والظاهر والباطن ، هو معكم اينما كنتم ، فاينما تولوا فثم وجهالله .

#### ص ٢٤٠ ـ س ٢ ـ قوله: فيما بعد يعطى انه لاثاني له:

اذ لاميز في صرف الشيء، و بوجه آخر: اذ لوكان له ثان في الموجودية ببينونة العزلة، للزم فقد كل منهما و خلو كل من الاخر و من وجود الاخر، فما فرض صرفاً في طبيعة الموجودية و حقيقته لم يكن صرفاً ، بل وجوداً و موجوداً فقيدا، و الواجب لذاته موجود غير فقيد، اذا الفقيد في الوجود محدود، والمحدود مركب من طبيعة الوجود وحده، الذي هو فقد الوجود و عدمه، والوجود نقيضه عدمه الذي هو رفعه و سلبه، والنقيضان لا يجتمعان ولا يصدقان في جهة واحدة و منجهة واحدة، و هذا هو ضروري الاستحالة، و انكاره سفسطة يشهد ببطلانه الفطرة، ومن هاهنا يلزم كون سائر الوجودات بعد حقيقة الوجود بما هي وجود تجلياته التي يفيض عنها، بحيث لا يزيد ولا ينقص و لا يشتد ولا يضعف، و قد تقرر: ان بسيط الحقيقة كل الاشياء، فهي: اي الحقيقة البسيطة و تجلياتها، يكون غيرها، في عين كونها غير خارجة عنها، لا كخروج شيء عن شيء، و داخلة فيها، لا كدخول شيء في شيء، فلا فرق بين الحقيقة و بين سائر الوجودات، الا انها عبادها و شيء في شيء، فالا بينونة، اي في خلقها از لا، فاقرة الذوات اليها، و هي قيومها الغني عنها، فلا بينونة، اي في الحكم والصفة.

#### ص ٢٤٠ - س ١٤ \_ قوله: لاشريك له في الوجوب الذاتي:

لعمر الهى انه لبون بعيد بين توحيد الوجوب الذاتى ، و بين التوحيد الذاتى المعروف بالتوحيد الوجودى ، فالاول هو نتيجة برهان الشيخ الاشراقى، والثانى هو نتيجة برهان الصدر الشيرازى ، فاين ؟ و انى صعوبة نفى التشكيك عنه تعالى فى الوجوب الذاتى من استصعاب نفى التشكيك عنه جل و علا فى اصل الوجود مطلقاً ؟ كيف لا ؟ والاول هو التوحيد العامى ، يشترك فيه العامى والخاصى وخاص الخاصى تكليفاً شرعياً ، والثانى هوالتوحيد الحق الختمى الاخصى ، يختص بالقيام به والحفظ له والتابعية فيه ، خواص الورثة المحمدية ، و شيعتهم الذين هم المعتهم التابعة لهم ، كما قالوا عليهم السلام : التوحيد الحق هوالله ، والقائم به رسول الله ، و الحافظ له نحن ، والتابع فيه شيعتنا ، و فيه قلت نظما بالرباعية في سنة ١٢٤٦.

يا من هو هو ، ولا هو الا هو

در ملك وجود نيست جز حضرت او

لا مشل و لا مشال لله ولي

مثلش كــه مثــال اوست لا مثـــل له

و ذلك كما قال تعالى : ليس كمثله شيء و هو السميع البصير .

# ص ۲٤٠ ـ س ١٧ ـ قوله: ولنا برهان اخر:

ان هذا البرهان الاخر لهو الوجه الاخر الذى اشرنا اليه قبيل هذا ، و هو يدور على قطب الاقطاب الذى هو كون بسيط الحقيقة كل الاشياء ، فرقاً آخر، هو كون مدار برهان اخر غير برهان الشيخ الاشراقي على ان بسيط الحقيقة كل الاشياء بوجه اعلى ، يعنى ان بسيط الحقيقة الوجود ، والوجود البسيط ، كل الوجودات بنحو اشرف و اقوى ، و ثمرة شجرة هذه المدار هو التوحيد الوجودى، فضلا عن التوحيد الوجوبي ، كما هو نتيجة برهان الشيخ ، ثبت فيه .

#### ص ۲٤٠ ـ س ٢٣ ـ قوله: كانت فيه مشاهدة:

\_ سر ذلك في وجه ما قررة قدس سره هاهنا ، و في وجه اخر هو ما يشير اليه قوله صلى الله عليه واله : كنت نبياً وادم بين الماء والطين، فان الروحانيات التي حدثت في عالمنا هذا بعد ما استكملت و خصت الى عالمها الحقاني الرباني، و الى موطنها الالهي الاصلى ، يكون مصدوقة كريمة كما بدأكم تعودون، فيكون النهاية عين البداية بعينها لاغيرها ، و في البداية كانت نبي الانبياء مفطورة على سائر الارواح كلها ، و بحسب منزلتها المكتسبة هاهنا في البداية التي هي عين ربه في الاخرة بالضرورة ، كذلك حكم نفس و روح النهاية ، فكما نشاهد كل نفس فكذلك لابدلها من ان يكون مشاهدة ربه في البداية ، اذ فيه سر غريب قل من تدبر له دركه .

#### ص ٢٤١ ـ س ١ ـ قوله: فانظر الى الافعال:

المراد من الافعال الوجودية ، هو موجودات عالم الامر ، والوجودات الامرية التي هي انوار بسيطة ، و مراده من نقائصها ، نقائص الانفس الموجودة في صلب ابيها المقدس بعين وجود ابيها ، بضرب من التبعية ، لا بوجوداتها الخاصة بعا ، كما في عالمنا هذا ، فهي هناك بحسب وجوداتها الخاصة التي غير فايضة بعد كانت هناك بالامكان ، و هي بعد معدومة الوجودات ، متقررة بالتقررات الثبوتية التي هي فقدان الوجود ، و لهذا سمي عدمها بالعدم الاضافي ، و هي عين ثبوتها، فهي في حال عدمها الاضافي ممكنة الوجودات ، يسأل ربها الاعلى ان يوجدها بهذا الوجود الهيولاني ، و يستدعي ان يوجدها و يكملها تدريجاً ، كما هو مقتضى الوجودات الهيولانية الزمانية ، المتقومة بالتجدد الاستمراري ، الى ان يبلغ الكتاب اجله و ينصرم عمر الدنيا ، و يقوم القيامة الكبرى .

#### ص ٢٤١ - س ٢ - قوله : و امكاناتها و افتقاراتها :

قد مرت الأشارة الى ان الوجودات الامكانية فاقرة الذوات الى القيوم الحق الغنى المطلق ، فانقل اليها هو بعينه النظر الى قيومها تعالى ، فانها ان هى الا تجلياته و ظهوراته و تعرفاته ، فهو الظاهر أولا و بالاصالة ، و سائر اعيان الاشياء يظهر بعين ظهوره ثاتياً و بالتبع ، و من هاهنا قالت اساطين الحكمة: ان ذوات الاشياء لايعرف الا باسبابها ، و فى الخبر عن الصادقين عليهما السلام : لا يعرف مخلوق شيئاً الا بالله .

# ص ٢٤١ - س ٥ - قوله: كيف مد الظل:

ان ذلك المد و الظلّ الممدود هو التجلى الوجودى هو اجابة مسألة الخلائق من الله تعالى، ان يوجدها بهذا الوجود الخلقى، الذى هو خلقهم فى ظلمةالهيولى و فى ديجور البحر المسجور، الذى هو صف النعال، مراتب الفيض المقدس المعروف بالتجلى الوجودى والمد الظلى، و ان هذه الخلقة فى الظلمة فى عالم الفيض المقدس، لهى واقعة هاهنا بحذاء الخلقة فــى الظلمـة الازليـة الثبوتية العدمية، كما اشرنا قبيل هذا فى صقع الفيض الاقدس المسمى بالتجلى الذاتى، فهذه الهيولى فى العالم الكيانى ظل ذلك العدم الاضافى المعروف بالثبوت وجوهر الهيولى، هاهنا يتصور بالصور المحصلة لها بالتحصلات النوعية الكونية، علوية كانت اوسفلية، انما هو صورة حاكية من جوهرية الاعيان الثابتة فى حال عدمها الاضافى فى الازل، فبين ما يترا اى هاهنا وكلما تقرر هنالك تطابق بالضرورة الاتصالية العقلية، فيمضى هاهنا كل ماقضى و قدر هنالك كما مر غير مرة.

#### ص ٣٤١ ـ س ١٩ ـ قوله: فمن انكر مطلق الوجود:

الى قوله: موجود لامحالة، يعنى فالموجود، ان الموجود بما هو موجود مشهود لانفسكم فى انفسكم ، كما قال عزمن قائل: و فى انفسكم افلا تبصرون، تفهم.

## ص ٢٤١ ـ س ٢١ ـ قوله: فكشفنا عنك غطاؤك فبصرك اليوم حديد:

يعنى قدس سره جعل بهدنا التنويس تصريحاً و تلويحاً بصرك حديداً بحيث لو كنت ممن تكون لهدنا الخطاب ، لكنت ممن تحب ان يرى هاهنا كل مايراها العامة ، اى عامة البرية ، عامياً كان او خاصباً ، مؤمناً كان او كافراً في يوم القيامة الكبرى فبهذا البيان الكشفى صارت القيامة الكبرى ، المستورة عن العيون بحيث لايمكن ان يدركه العقول بالاذهان ، فضلا عن الابصار الخفافيشية ، كما قال صلى الله عليه واله : احتجب عن العقول كما احتجب عن الابصار ، مكشوفة بالعيان و مشهودة بحيث لايبقى مع شهودها شهود شيء غيرها اصلا ، كما قيل :

# در هرچه بنگرم تو پدیدار بودهای

ای نا نموده رخ تو چه بسیار بودهای

قال قبلة العارفين على عليه السلام: ما رأيت شيئاً الاورأيت الله قبله و فيه و معه على اختلاف في ظاهر عبارات الروايات، و الاختلاف اصلا من جهة المعنى، فان تحققت بحقيقة ما اشرنا اليه، لكنت ممن تصلحه لان تفهم معنى قوله صلى الله عليه واله: خلق الله ادم على صورته، من غير تأويل يؤدى الى التعطيل و تجسم يؤدى الى التشبيه الخالى عن التحصيل، تفهم و تبصر.

#### ص ٢٤٢ - س ١٠ \_ قوله: و قطرة الله اصل كل الفطرة:

و أن أصل الأصول في هذه الفطرة الألهية لهي فطرة الأدمية المحمدية، فهي المبدأ والمعاد.

#### ص ٢٤٣ - س ٢٣ - قوله: الطهور الكافورى:

يعنى الطهور (في النسخة الظهور) الدرة البيضاوية في ساحل بحرالرحمة، تلك الدرة هو عقل الكل موضع القاب رجوعاً في شاطىء نهرالجنة التي هي جنةالله ، المختصة بمكانة الحقيقة المحمدية المعلقة، والها القائمين بمقامه ، وهي حديقتهم التي ذاق روحالقدس الاعلى في جنان الصاغورة منها الباكورة ، و ذلك النهر هوالنفس الرحماني ، و نهرالرحمة الواسعة ، وقد يعبر عنه بالادمية الاولى، لان النفس بفتح الفاء يظهر ناطقة الانسان و نطقه .

#### ص ٢٤٤ - س ٢ - قوله: عينا يشرب بها:

ان تلك الجنة التى هى الحديقة المحمدية ، فيها عيناً يشرب منها عبادالله يفجرونها تفجيرا ، و فى الخبر : ان تلك العين فى دارالنبى صلى الله عليه واله ، و منها يفجر الى دور الانبياء والمؤمنين ، كل واحد منهم بقدر مكانته و منزلته من الحضرة المحمدية ، فهى عين العيون و منبع المنابع ، و منبع ماء الحيوة الذى يسمى بالعنصر الاعظم ، فافهم .

#### ص ٢٤٤ ـ س ٥ ـ قوله: واسخر لقلوب العشاق:

اى وجب و لزم عليك شرب الصرف من تلك الكأس الكافورى ، و ان شئت صرف وجهك عن صرفها الى مزجها ، ليكون بناء امرك على التوسيط والتعديل بين رؤية الحبيب و رؤية غيره ، فعدلك هذا وهو عدولك عن ظلم الحبيب وعن احتمال جوره عليك ، الذى محيك طرآ و يمحوك رأساً هو الظلم على نفسك ، اقول: لعل من هاهنا مشيراً الى هذا الظلم ، قال جل من قائل فى باب حمل الانسان امانة ، التى هى معرفته بالنورانية : انه كان ظلوماً جهولا ، اى ظلوماً على نفسه ، جهولا جاهلا بجلالة قدر احتمال جور الحبيب ، الذى يمحوانيته التى هى حجابه عن شهود اصله و حقيقته ، التى هى كمال الكمالات ، و عن الوصول بتمامه الذى طيصل الى كمالها و تمامها ، بحيث يصلح لان يستخلفها فى ملكه و مملكته ، يخلعها بعلمة الخلاقة الكبرى ، و يجعلها خليفة فى تدبير امر رعيته فى الاخرة و الاولى، ولابد فى صلوحها لتلك المكانية الكبرى من محوانيتها طرآ ، و تحققها بحقيقتها، حتى يمكن ان يقوم بحق مقام الخلافة كما هو حقها .

#### ص ٢٤٤ – س ١٠ – قوله: بماحواها:

اى بما احاط به القلوب ، و هو نورالمعرفة ، الماحية لنقل انيات القلوب و تعيناتها ، التى هى الحجب عن وصال المحبوب و عن شهود جماله فى عين الاستغراق فى شهود جلاله و بالعكس ، فان هذا هو كمال العشاق ، كما قال تعالى مشيراً ، ان الله اشترى من المؤمنين انفسهم و اموالهم بان لهم الجنة ، فعند تسليم كل ما باعه بقى المؤمن بلا نفس ، و صار عبداً محضاً خالصاً لله ، امين عنده بلا يحمل الامانة ، (كذا) ولان يودع سبحانه كل ما فى قبضته جل شأنه فى مخزن خزائنه الذى هو عنده المطلق ، و هو خازن مخازنه على وجه الحق .

نلفت نظر القراء الى انه سقط من الأصل الثاني ص لح س ٢٣ من المقدمة قدر معتدبه من الكلام لايتم الاصل الابه ، و هو كما يلى :

الماهيات والنور ، فان الموجود في فلسفة الاشراق قسمين حسب ما فسرنا اصولها : احدهما النور والاخر هو الظلمة . اما النور فله درجات بعضها اشد و انور ، و تنتهي الى النور الواجبي الاتم الاقهر و هو الاصل لموجودية كل موجود ، نوراً كان او ظلمة ، و سائر الانوار تنقسم الي جوهرية و عرضية ، والجوهرية منها تنقسم الي قاهرة و غير قاهرة ، و الى طولية و عرضية ، و الى عقلية و نفسية اسفهبدية . و اما الظلمة فهي الغواسق و البرازخ المنقسمة الى الفلكيات و العنصريات ، المعبر عنها بالماهيات عند السهر وردى .

اذن يتضح ان ليس الظلمة اصلافي دار التحقق ، و انما هي سنخ ماهية نتجت عن الجهات الدانية غير الشريفة للانوار . و من هنا يتبين ان ما كان حكماء الفرس الاقدمون يقولون به من الاصلين : النور و الظلمة ، انما عنوا به سنخين في الواقع، سنخ نوري بذاته، وسنخ ظلماني بذاته، وقدفس مقالتهم بوجه اخر صحيح ايضاً ، و هوان يسراد من النور واجب الوجود بذاته ، و من الظلمة ممكن الوجود ، و اما ما يقول به مشركوا المجوس و المانويون من اصلين ، اصلين متقابلين ، فهو مما ابتدعته النفوس المريبة و القلوب المريضة ، و بهذا التفسير الحديث للنور و الظلمة ينحل عقدة التناقض و التهافت في الاساس الاشراقي النافي لاصالة الوجود من ناحية و للماهية عن النفس و ما فوقها من ناحية اخرى .

# فهرس الاحاديث

| <b>417</b>               | ابرىء الاكمه والابرص واحيى الموتى ، ولا اعجز عن ذلك ، ولكن                  |
|--------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 371-175                  | ابغض اله عبد في الارض الهوى                                                 |
| ۸۲۰                      | ابیت عند ربی یطعمنی و یسقینی                                                |
| 187                      | اتقوا فراسة المؤمن ، فانه ينظر بنورالله                                     |
| 00A                      | اخوان العلانية اهداء السريرة السنتهم احلى من العسل، و بواطنهم امر من الصبر، |
| 180-18                   | ادبنی ربی فاحسن تأدیبی                                                      |
| ٦٢٨                      | ادخرت شفاعتي لاهل الكبائر                                                   |
| <b>ጎ</b> ለለ              | ادني شعب الايمان اماطة الاذي عن الطريق                                      |
| 717                      | اذا التقى المسلمان بسيفيهما ، فالقاتل                                       |
| <b>۲۹۳_۷</b> ٦           | اذا طال شوق الابرار الى لقائي ، فانا اشد شوقاً الى لقائهم                   |
| ٦٧٨                      | اذا سألتم الله لى فاسئلو. الوسيلة                                           |
| 140                      | اذا مات الانسان انقطع عمله الا من ثلاثة : صدقة جارية ، او علم ينتفع به      |
| 0 £ Å                    | اذا مات ابن ادم ترفرف روحه فوق نعشه                                         |
| 041                      | اذا ورد على الارواح ميت من الاحياء التقوا و تحدثوا وتسائلوا . وكلالله       |
| ٤٣٠                      | ارض الجنة الكرسي و سقفها عرش الرحمن                                         |
| ٣٠١                      | ارنا الاشياء كما هي                                                         |
| 041                      | ارواح المؤمنين تذهب في برزخ من الارض حيث شائت بين السماء                    |
| 0 £ Å                    | ارواح الشهداء في حواصل طير خضر، تعلف من ثمارالجنة                           |
| <b>٤٧٣</b> — <b>٤</b> ٦٧ | اسلم شیطانی علی یدی ، فلا یأمرنی الا بخیر                                   |
| £AY                      | الشيخ في قومه كالنبي في امته                                                |
| 101                      | اعملوا فكلّ ميسر لما خلق له                                                 |
| 481                      | اطت السماء و حق لها ان تنُّط ، مافيها موضع قدم الا و فيه                    |
| 089-190-19               | اعددت لعبادي الصالحين مالاعين رأت ولا انن سمعت                              |
| 173                      | اعوذ بعفوك من عقابك ، و اعوذ برضاك من سخطك ، واعوذ بك منك                   |
|                          |                                                                             |

| <b>{</b> 0Y   | اعوذ بكلمات الله التامات كلها                                                    |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۲           | اعوذ بوجهالله الكريم ، وبكلماتالله التي لايجاوز هن برولا فاجرمن شر               |
| 170           | اعرفوا العقل و جنده والجهل و جنده تهتدوا                                         |
| 70-10         | اقرأ و ارق                                                                       |
| ٧٠            | اقرؤا القران والتمسوا غرايبه                                                     |
| 747           | اكثر اهل الجنة البله                                                             |
| ٥٢٣           | اكرموا عمتكم النخلة ، فانه خلقت من بقية طينة أدم                                 |
| 178           | الا اخبركم عن النفر الثلاثة ، ما الاول فاوى الى الله فاواه ، واما الثاني فاستحيى |
| 79-78         | الا ان يؤتى الله عبداً فهما في القران                                            |
| 197           | الا تستحيون الملائكة تمشى على اقدامها في الجنازة و انتم تركبون                   |
| 0 <b>8</b>    | الاولياء لايموتون ولكن ينقلون من دار الى دار                                     |
| <b></b> ব্ৰ • | الايمان بضع و سبعون شعبة ، فافضلها قول لااله الاالله                             |
| ۸٥            | الحجر الاسود يمينالله فيالارض                                                    |
| <b>1Y</b> +   | الدنيا حية فاقتلوها                                                              |
| <b>\Y</b> :•  | الدنيا سجن المؤمن و جنة الكافر                                                   |
| <b>٤</b> ٦٣   | الدنيا مزرعة الاخرة                                                              |
| ٤٦٣           | الدنيا ملعونة ، ملعون مافيها الا ماكان لله منها                                  |
| 7•¥           | الدنيا منام والعيش فيها كاحتلام                                                  |
| <i>{</i>      | الذين سبقوا كل غاية                                                              |
| ٨١            | الراسخون فىالعلم اميرالمؤمنين والائمة من بعده عليهمالسلام                        |
| 131           | الرسول الذي يظهر له الملك فيكلمه والنبي هوالذي يرى في منامه                      |
| 0 & X         | الرفيق الاعلى والعيش الاصفى والكأس الاوفى                                        |
| ०४९           | الروح على صورة بنى ادم ، لهم ايد و ارجل و رؤس يأكلون الطعام وليسوا بملائكة       |
| 7.9           | الرؤيا الصالحة جزء من ستة واربعين جزء من النبوة                                  |
| ०४९           | الروح ملك من ملائكة الله له سبعون الف لغة ، يسبحالله بتلك اللغات                 |
| ٣٤٠           | الروح ملك من الملائكة ، له سبعون الف وجه ، ولكل وجه سبعون الف لسان               |
| <b>ገ</b> ለ익   | الرياء قنطرة الاخلاص                                                             |
| <b>7</b>      | السلطان ظل/الله في الارض                                                         |
| <b>ጓ</b> ለ٩   | الشرك في امتى اخفى من دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء فيالليلةالظلماء      |
| 407           | انظلم ظلمات يوم القيامة                                                          |
| 179           | العالم نبى لم يوحى اليه                                                          |
| 178           | العلم افضل منالمال بسبعة اوجه : الاول العلم ميراين الانبياع                      |
| 141           | العلماء مفاتيح الجنة و خلفاء الانبياء                                            |
| 177           | العلماء امناء، والاتقياء حصون، والاوصياء سادة، وفي رواية العلماء منار            |
| ٦٣٩_٦         | نُقس روضة من رياض الحنة أو حفرة من حفر النبران ١٧٦ ٧٠٢ ٨٠٠                       |

| YY0            | فهرس الأحاديث                                                            |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ١.             | القران غني لافقر بعده ، ولا غني دونه                                     |
| 946            | القلوب اربعة قلب أجرد فيه سراج يزهر ، فذلك قلب المؤمن ، وقلب             |
| 1.21           | الكيس من دان نفسه و عمل لما بعدالموت                                     |
| YA <b>_</b> Y1 | اللهم فقهه فيالدين و علمه التأويل                                        |
| <b>\Y{</b>     | اللهم اني اعوذ بك منك                                                    |
| 4\$1           | اللهم وحملة عرشك الذين لايفترون من تسبيحك ، ولايسِأمون                   |
| 084            | المرء مع من احب                                                          |
| 777            | الموت يجاء على صورة كبش املح لكونه سبب هلاك الخلق بكلا                   |
| 170            | الناس رجلان عالم و متعلم ، و سايرالناس همج لاخير فيهم                    |
| 177            | الناس كلهم موتى الا العالمون                                             |
| 777            | الناس كلهم موتى الا المخلصون                                             |
| 804            | الناس معادن كمعادن الذهب والفضة                                          |
| 7YA-7+A-       | الناس نيام فاذا ماتوا انتبهوا ٧ـــ٧٩٥ـــ٢٠٦ـــ                           |
| 750            | اليمين والشمال مصلة                                                      |
| 711            | ان ادم عليه السلام لما هبط الى الارض                                     |
| YYY            | انا حجيج المارقين و خصيم المرتابين                                       |
| 777            | انا حجيج الدجال                                                          |
| 7 mm           | ان ارواح الشهداء في حواصل طير خضر ، لها قناديل معلقة تحتالعرش            |
| 047            | ان ارواح المؤمنين في حجرات في الجنة، يأكلون من طعامها و يشربون من شرابها |
| 0 \$ 1         | ان ارواح المؤمنين في قناديل تحتالعرش                                     |
| <b>\Y</b> \\   | ان ارواح المؤمنين من نورجمالالله وان ارواحالكافرين من نورجلالالله        |
| <b>{Y</b>      | انا سید ولد ادم ولا فخر                                                  |
| 191-179        | انا عندالمنكسرة قلوبهم لأجلى                                             |
| <b>\ Y Y</b>   | انا بمند من ذكرني                                                        |
| 041            | ان الارواح في صفة الاجساد في شجر في الجنة يتعارف و يتسائل ،              |
| <b>ጓ+</b> ለ    | ان الانبياء صلوات الله عليهم احياء في قبورهم يصلون                       |
| 744            | ان التراب لا يأكل محل الايمان والمعرفة                                   |
| 740-847        | ان الحق سبحانه يميت جميع الموجوداتحتي الملائكة وملك الموت ايضاً          |
| 779            | ان الحق مع على و على مع الحق                                             |
| 789            | ان الجنة قيعان، وان غراسها سبحان الله                                    |
| ०४९            | ان الروح خلق من خلقالله صورهم على صورة بنيادم ، ومانزل من السماء         |
| 777            | ان الروح مقيمة في مكانها                                                 |
| 777            | ان السماء تمطر مطراً شبه المني تمخض به ارض، فتنشأ منها النشأة الاخرة     |
| 171            | ان الشيطان جاثم على قلب ابن ادم . قاذا ذكر الله تولى وخنس واذا غفل       |
| ۱۷۸            | ان الشيطان قعدلابن ادم بطرق فقعد له بطريق الإسلام فقال: اتسلم و تترك     |

| <b>1</b> 44—£4 | ان الشيطان ليجرى من بني ادم ١٩٤-١٩٨-١٩٩-٤                                    |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۸            | ان الشيطان ليس في السماء ولافيالإرض وانما يسكن الهواء                        |
| 0 <b>1</b> Y   | ان القلب عرشالله                                                             |
| 49             | ان المسجد لينزوى بالنخامة                                                    |
| ०८९            | ان المؤمن الفاسق لا يخلد في النار                                            |
| 197            | ان الملائكة لتضع اجنحتها لطالب العلم                                         |
| 191            | ان الملائكة يبحضر مجالس الذكر،وهم السياحون في طلب هذه المجالس ،              |
| 401            | ان الله اخذ في خلق ادم ، همست الملائكة فيما بينهم ، و قالوا                  |
| ٧٠             | ان الله انزل في القرن تبيان كل شيء ، حتى والله ماترك شيئًا يحتاج اليه العباد |
| 407            | ان الله تعالى اذا تكلم بالوحى سمعه اهل السموات مثل صوت الصلصة                |
| 44.5           | ان الله تعالى خلق اسماء بالحروف غيرمتصوت و باللفظ غير منطق                   |
| 317            | ان الله تعالى قال للملائكة: اذاهم عبدى                                       |
| ٥٧٨_٩٥         | ا <i>ن</i> الله خلق ادم على صورته                                            |
| 771            | ان الله خلق ادم فتجل <i>ى</i> فيه                                            |
| 7.7            | ان الله خلق الخلق في ظلمة                                                    |
| Y • £          | ان الله خاق الخلق كله في ظلمة ، ثم قال لهم ليختر كل منكم لنفسه               |
| 170            | ان الله خلق العقل وهو اول ماخلق من الروحانيين عن يمين العرش                  |
| Y • 1          | ان الله عزوجل خلق الصنابع و عرضها على بني ادم قبل ان يتخلقهم هذا الوجود      |
| Y • 🍇          | ان الله عزوجل ينزل في ظلل من الغمام من العرش الى الكرسي ، فينادى             |
| 274            | ان الله مذخلق الدنيا ما نظر اليها                                            |
| <b>£00</b>     | ان لله ملكاً له سبعون الف وجه ، له في كلّ وجه سبعون الف لسان                 |
| 797            | ان الله لا ينظر الى صوركم بل ينظر الى قلوبكم                                 |
| ٧              | ان الله يحب الشجاع ، ولو على قتل حية                                         |
| 0 Y &          | انا النذير ا <b>لع</b> ريا <i>ن</i>                                          |
| 779            | انا مدينة العلم و على بابها                                                  |
| ۱۸۷            | ان بالمدينة جناً قد اسلموا ، فمن بدالكم منهم فاذنوه ثلاثة ايام ، قان عاد     |
| 450            | ان بني ادم عشر آلجن ، والجن و بنو ادم عشر حيوانات البر، و هؤلاءكلهم          |
| 0 8 4          | ان بین ثدیی لعلوما جماً لووجدت له حملة                                       |
| 137            | ن حضروا لم يعرفوا ، و ان غابوا لم يفقدوا                                     |
| <b>£</b> A•    | انی ذاهب الی ابی وابیکم السماوی                                              |
| 7+7            | ان رحمتی سبقت غضبی                                                           |
| 121            | ان رسولاالله صلى الله عليه واله: الخل لسانه في فمي ، قانفتح في قلبي ألف      |
| <del>μ</del> λ | ان رسولالله صلىالله عليه واله خرج يوماً و بيدم كتابان مطويان                 |
| 308            | ان رسولاالله صلى الله عليهواله سأل عن معنى قوله تعالى : فسوف                 |
| ٦.٩            | ان رسول الله صلى الله عليه واله مدمده في المجراب عند صلوة الكيوف             |

| YYY<br>                                     | فهرس الأحاديث                                                            |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 198                                         | أن شيطاني اعانني الله عليه فاسلم                                         |
| ०९९                                         | ان ضرس الكافر في البحيم كجبل احد                                         |
| ١٨٨                                         | ان عيسى بن مريم عليه السلام دعا ربه ان يريه موضع الشيطان من بني ادم ،    |
| 19+                                         | ان في الجنة مالاعين رأت ولا اذن سمعت ولا خطر على قلب بشر                 |
| ٤٦                                          | ان فی امتی محدثین                                                        |
| 0 \$ 1                                      | انك اسرع اهل بيتى بلقائي                                                 |
| 7.87                                        | انكل من عمل حسنة كذا يخلقالله منها ملكا يستغفرله الى يوم القيامة         |
| 747                                         | انكم خلقتم للابد انما تنقلون من دار الى دار                              |
| 7.4.7                                       | ان لربكم في ايام دهركم نفحات من رحمته ، الا فتعرضوا لها                  |
| 134-433                                     | ان لکل شیء ملکا                                                          |
| 94-149                                      | ان للقران ظهراً و بطناً وحداً و مطلعاً                                   |
| 44                                          | ان للقران ظهراً و بطناً ، و لبطنه بطن الى سبعة ابطن                      |
| ۸٩                                          | ان للمؤمن في قبره روضة خضراء و يرحب له قبره سبعين ذراعا ،                |
| 4507                                        | ان لله ارضاً بيضاء مسيرة الشمس فيها ثلاثون يوماً هيمثل ايامالدنيا ثلاثين |
| 7+7                                         | ان لله عالمين الدنيا والاخرة                                             |
| 73                                          | ان لله عباداً ليسوا بانبياء يغبطهم النبوة                                |
| 473                                         | ان لله عباداً ما نظروا إلى الدنيا مذخلقهم                                |
| 177                                         | ان لله عزوجل كل يوم وليلة الف رحمة على جميع خلقه ، فتسعمأة وتسع          |
| 189-44                                      | ان لله محى ايام دهركم نفحات ، الا فتعرضوا لها                            |
| 457                                         | ان لله ملائكة سوى الحفظة ، يكتبون ما يسقط من ورق الشجرة                  |
| ۹+                                          | انما هي اعمالكم ترد عليكم                                                |
| 717                                         | انما يحشر الناس على نياتهم                                               |
| 0 { \ _ { +                                 | ان من العلم كهيئة المكنون لا يعلمه الا العلماء بالله                     |
| 181                                         | ان من امتى لمحدثين                                                       |
| 789                                         | ان من فعل حسنة كذا و صلى صلوة كذا يخلق الله له في الجنة بيتاكذا          |
| <b>ξ</b> 0                                  | ان هاهنا لعلوم جمة ، لو وجدت لها حملة                                    |
| 7.17                                        | ان هذا الدين متين ، فاوغل فيه برفق                                       |
| 14.                                         | ان هذه القلوب أوعبية ، فخيرها أوعاها ، فاحفظ ما أقول لك ، الناس ثلاثه :  |
| 187                                         | انه شرح كتابه اربعين ، فلوياتن الله لى لا شرع في شرح معانى الف الفاتحة   |
| <b>AA</b>                                   | انه كحلقة ملقاة في فلاة ُ بين السماء والأرض                              |
| 407                                         | انهم لما قالوا اتجعل فيها من يفسد فيها ، ارسل عليهم ناراً فاحرقهم        |
| <b>{0</b> }                                 | انه ليغان على قلبي حتى استغفر الله في اليوم سبعين مرة                    |
| ۲۱۳<br>۳۱۳                                  | ان هم المعصية لا يوجب ذنبا ولا عقابا                                     |
| ۳۱<br>د د د د د د د د د د د د د د د د د د د | اوتيت جوامع الكلم                                                        |
| £{\_{0\_                                    | اول ما خلق الله العقل ، قال له اقبل فاقبل                                |

| 48+                 | اول ما خلق الله القلم                                                             |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ٠٨٢_١٥٤             | اول ما خلق الله جوهرة فنظر اليها بعين الهيبة فذابت اجزاؤه                         |
| ٤٥١                 | اول ما خلق الله نوري                                                              |
| ١٨٧                 | اني اروع في منامي ، قال صلى الله عليه واله : قل اعوذ بكلمات الله التامات          |
| <b>\</b>            | انی اعوذ بك منك                                                                   |
| 7+7                 | ابي خلقت عبادي كلهم حنفاء ، وانهم اتتهم الشياطين فمستهم ايدي الشياطين             |
| ۸۸۰                 | اني لاجد نفس الرحم <b>ن من جانب</b> اليمن                                         |
| 2 { Y               | انی لاکتم من علمی جواهره                                                          |
| <b>٤</b> ₩ <b>٤</b> | بعثت انا والساعه كهاتين                                                           |
| شیء ۱٦۸             | بعثت داعياً و ليس الى من الهداية شىء و خلق ابليس مضلا و ليس اليه منالضلالة ا      |
| 571                 | بكت السموات و من فيهن و من عليهن ، والارضون السبع و من فيهن و من عليهن .          |
| <b>۲۱۱</b>          | بلغنا انه يولد مع ابناء الانس من ابناء الجن ثم ينشئون معهم                        |
| ٠. ٣٥٣              | بينما رسولالله صلى الله عليه واله بناحية و معه جبرئيل ، اذانشق افق السماء فاقبل . |
| اد ۱۲٥              | نعلموا العلم ، فان تعلمه لله حسنة ، وطلبه عبادة ، و مذاكرته تسبيح، والبحث عنه جها |
| 107_{10_            |                                                                                   |
| <b>0</b> +          | نفكروا في خلقالله ولا تتفكروا في ذاتالله                                          |
| 48                  | ننام عينى ولاينام قلبى                                                            |
| 191                 | نلاث مهلكات : شح مطاع و هوى متبع واعجاب المرع بنفسه                               |
| 404                 | ئم خلق سبحانه لاسكان سمواته و عمارة الصفيح الاعلى من ملكوته                       |
| r41                 | ئم فتق ما بينالسموات العلى ، فملاهن اطواراً من الملائكة                           |
| 181                 | جزناها وه <b>ی</b> خامدة                                                          |
| 71                  | جميع القرانِ في باء بسمالله ، و انا نقطة تحتالباء                                 |
| 700                 | حاسبوا انفسكم قبل ان تحاسبوا                                                      |
| 79+                 | حبالدنيا رأسكل خطيئة                                                              |
| 44+ <u>-</u> 798    | حفت الجنة بالمكاره ، و حفت النار بالشهوات                                         |
| 498                 | حفت النار بالشهوات                                                                |
| ۱۲۲ من              | حملة القران عرفاء اهل الجنة ، والشهداء قواد اهلالجنة، والانبياء سادة اهلالجا      |
| <i>११</i> ٦         | خلق الارواح قبل الاجسام بالفي عام                                                 |
| 70+                 | علق الكافر من ذنب المؤمن                                                          |
| ١٤                  | خلقت العالم لكم ، و خلقتكم لاجلى                                                  |
| 770                 | <i>علقت ا</i> لملائكة من نور ، وخلق الجان من مارج من نار                          |
| <b>\Y</b> +         | علقت هؤلاء للجنة ولا ابالي ، و خلقت هؤلاء للنار ولا ابالي                         |
| ***                 | عمر طینة ادم بیدیه اربعین صباح <b>اً</b>                                          |
| 177                 | اليل العلم العمل                                                                  |
| 10+                 | أيت اني اشرب اللبن حتى خرج الري                                                   |

| ٠٥٠        | رأیت ربی تبارك و تعالی فی احسن صورة                                             |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٠         | رأيت ربى في احسن صورة ، فقال يا محمد: فيم يختصم الملاء الاعلى؟ فقلت: اناما اعلم |
| -+0١       | رب ارنا الاشياءكما هي ٢٧٣ـ                                                      |
| 179        | رب شهوة ساعة اورثت حزنا طويلا                                                   |
| •          | رحمالله امرا اعد لنفسه ، واستعد لرمسه ، و علم من اين و في اين والي اين          |
| ۱۸۸-       | رجعنا من الجهاد الاصغر الى البجهاد الاكبر ١٩٥ـــ١٩٥ــ                           |
| 179        | رجل اتاءالله تعالى علماً واتاه مالا ، فهو يعمل بعلمه في ماله ، و رجل اتاه       |
| ۲۷)        | زویت لی الارض کلها ، فاریت مشارقها و مغاربها                                    |
| 177        | سائل العلماء ، و خالط الحكماء ، و جالس الكبراء                                  |
| 740        | سبحان الله ، المؤمن اكرم على الله من ذلك ان يجعل روحه في حوصلة                  |
| 4          | سبحانك ما عبدناك حق عبادتك                                                      |
| ٠٣٠        | سبحان من اتسعت رحمته لاوليائه في شدة نقمته واشتدت نقمته                         |
| 77         | سبعة للعبد يجرى بعد موته ، من علم علماً ، او اجرى نهراً ، او حفر                |
| (94-       | سبقت رحمتی غضبی ۱۷۱-                                                            |
| 177        | طلب العلم فريضة علىكل مسلم                                                      |
| ۸۷۷        | طوبي شجرة فيالجنة ، اصلها في دار على بن ابي طالب عليه السلام ، وليس من مؤمن     |
| ۲۳_        | عالم ينتفع بعلمه افضل من سبعين الف عابد                                         |
| 177        | عشرة تستجاب لهم الدعوة ، العالم والمتعلم ، و صاحب حسن الخلق ، والمريض           |
| ۲۱۳_       | عفی عن امتی ما حدثت به نفوسهم ۲۱۵                                               |
| ١٥)        | فاحمده بمحامد لا اعرفها الان                                                    |
| 274        | فالراكع منهم لايسجد ، والقائم لايركع الى يوم القيامة                            |
| ۲+۲        | فان\لله اذا تجلى لشيء خشع له                                                    |
| 7.4.7      | فان المبتت لا ارضا قطع ، ولا ظهر ابقى                                           |
| ۱۲۳        | فضل العالم على العابد سبعين درجة ، بينكل درجة حضر الفرس سبعين عاما              |
| ۲3         | فلا نبی بعدی                                                                    |
| 74         | فمنهم رکوع لا یسجدون ، و سجود لا یرکعون                                         |
| ۱۳۵        | في الجنة على صور ابدانهم ولو رأيته                                              |
| ۱۸۸        | في الروث والعظم انه زاد أخوانكم م <i>ن</i> الجن                                 |
| \ o \      | في القلب لمتان ، لمة من الملك ايعاد بالخير                                      |
| ٤٢         | في امتى محداثينِ مكلمين                                                         |
| 117        | قالت الملائكة رب ذاك عبدك يريدان يعمل                                           |
| ۱۸۸        | قال شكى اليه رجل ، عبث اهل الارض باهل بيته و بعياله ، فقال :كم سقف بيتك         |
| <b>707</b> | قال لملائكة كانوا جند ابليس في محاربة الجان، اني جاعل                           |
| १९०        | قلب المؤمن اشد تغلباً من القدر في غليانها                                       |
| 191        | قلبالمۇمن بىتاللە                                                               |
|            |                                                                                 |

| ٤٩٥١٥٨_  | قلبالمؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمن ٥٨ــ٥٥ـ                                 |
|----------|------------------------------------------------------------------------------|
| 771      | قلت يا جبرئيل: اي الاعمال افضل لامتي ؟ قال: العلم ، قلت: ثم اي ؟ قال: النظر. |
| ٣٢       | كانالله ولم يكن معه شيء                                                      |
| 70-44    | كان خلقه القران                                                              |
| 377      | كان منالجن ، اىكان خازن الجنة                                                |
| 084      | کل اناء انما یترشح بما فیه                                                   |
| ١٨٨      | كل بيت سمكه اكثر من ثمانية اذرع ، فهو محتضر يحضره الجن يكون فيه يسكنه        |
| 478      | كل ما ميزتموه باوهامكم في ادق معانيه فهو مخلوق مثلكم مردود اليكم             |
| 207      | كل من مات فقد قامت قيامته                                                    |
| 7YY_70\- | کما تعیشون تموتون وکما تموتون تبعثون ۸۵۸ـ                                    |
| 444—411  | كمال التوحيد نفي الصفات عنه لشهادةكل صفة على انها غيرالموصوف                 |
| 777      | کنت سمعه للذی به یسمع ، و بصره الذی به یبصر، و یده التی بها                  |
| 794      | كنت كنزاً مخفياً فاحببت ان اعرف فخلقت الخلق لكي اعرف                         |
| 777      | كنت نبياً و ادم بين الماء والطين                                             |
| 944      | كنت نبيا والادم بين الروح والجسد                                             |
| 170      | كن عالماً او متعلماً او مستمعاً او مجيباً ، ولاتكن الخامس فتهلك              |
| 744      | كيف اصبحت                                                                    |
| ٥٣٨      | لا ابالي اقع علىالموت او يقع على                                             |
| 173      | لا احصى ثناء عليك ، انتكما اثنيت على ذاتك                                    |
| ٥+       | لا احصى ثناء عليك ، انتكما اثنيت على نفسك                                    |
| ۳۲•      | لاتعرف الحق بالخلق اعرف الحق تعرف اهله                                       |
| ١٨٨      | لاتؤوا التراب خلف الباب ، فانه مأوى الشياطين                                 |
| 177      | لاخير في العيش الا لرجلين ، عالم مطاع و مستمع واع                            |
| ०९       | لاخير في عبادة لافقه فيها ، ولا في قرائة لاتدبر فيها                         |
| 014-057  | لاعيش الاخرة                                                                 |
| 178      | لان یهدیالله بك رجلا واحداً خیرلك مما تطلع علیهالشمس و تغرب                  |
| 177      | لايجلس العلماء الا اذا دعاكم من خمس الى خمس ، من الشك آلى اليقين ، و من      |
| <b></b>  | لايزال العبد يتقرب الى بالنوافل حتى احبه                                     |
| ٥٤٤-٨٨   | لايسعني ارضي ولاسمائي ، ولكن يسعني قلب عبدي المؤمن                           |
| 077      | لايصعد الى السماء الا من نزل منها                                            |
| 741      | لايقوم الساعة و على وجه الارض من يقولالله الله                               |
| 744      | لكل حق حقيقة ، فما حقيقة ايمانك                                              |
| 198      | لكل عبد شيطانان يغويانه                                                      |
| 119      | للعلماء درجات فوق المؤمنين بسبعماة درجة ما بين الدرجتين مسيرة خمس مأة عام    |
| ١٨٧      | لما اسرى رسولالله صلى الله عليه واله رأى عفريتا من الجن يطلبه بشعلة من النار |

|               | •                                                                             |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| <b>"</b> 0 A  | لما خلقالله النار خافت الملائكة خوفاً شديداً ، فقالوا ربنا لمن خلقت           |
| 101           | لما سئل النبي صلى الله عليه واله عن الصور ما هو ؟ فقال : قرن من نور           |
| ٠٣٠           | لم يخلقالله خلقا اعظم منالروح غيرالعرش ولوشاء ان يبلغ السموات                 |
| 71 <u>~</u> ~ | لن يلج ملكوت السماء من لم يولد مرتين ٧ــــ٩٣                                  |
| 18+           | لو احب احدكم حجراً يحشر معه                                                   |
| 127           | لو ثنيت لى و سادة و جلست عليها ، لحكمت لاهل التورية بتوريتهم و بين أهل        |
| 77            | لو دنوت انملة لاحترقت                                                         |
| /+            | لو شئت لاوقرت سبعين بعيراً من تفسير فاتحة الكتاب                              |
| 0+            | لوكان وجه الشمس ظاهراً لكانت تعبد من دونالله                                  |
| ۲۲+           | لو كشف الغطاء ما ازدد <i>ت</i> يقينا                                          |
| (11/          | لولاً ان الشياطين يحومون على قلوب بني ادم                                     |
| ۲,            | لولا تزیید فی حدیثکم ، و تمزیج فی قلوبکم ، لرأیتم ما اری ، ولسمعتم ما اسمع    |
| 1 &           | لو لاك لما خلقت الافلاك                                                       |
| 177           | لويعلم الناس ما في طلب العلم لطلبوء ولو بسفك المهج وخوض اللجج                 |
| 1+4           | ليس في الدنيا مما في الجنة الا الاسماء                                        |
| •             | لى معالله وقت لايسعنى فيه ملك مقرب ولا نبى مرسل                               |
| 194           | ما خلقالله شيئًا اشبه به من ادم                                               |
| ١.            | ما رأيت شيئاً الا و رأيتالله فيه                                              |
| <b>V</b>      | ما زلت اردد هذه الاية حتى سمعتها من المتكلم بها ، فلم يثبت جسمى لمعاينة قدرته |
| 91            | ما كنت اعبد ربا لم اره                                                        |
| rma           | ما لاعين رأت ولا اذن سمعت ولاخطر على قلب بشر                                  |
| <b>/</b> \    | ما من امر يختلف فيه اثنان الاوله اصل فيكتابالله ، ولكن لايبلغه عقول الرجال    |
| 11/-4.        | ما منكم الاوله شيطان ١٩٨٠–١٠                                                  |
| 109           | ما منكم من احد الا وله شيطان                                                  |
| <b>.</b> ለ •  | مثل اهل بیتی کمثلة سفینة نوح من رکب علیها نجی و من تخلف عنها غرق              |
| ۲۳            | محادثة العالم على المزابل ، خير من محادثة الجاهل على الزرابي                  |
| 144           | معلم الخير اذامات بكي عليه طيرالسماء و دواب الارض وحيتان البحور               |
| <b>/</b> \    | من ابتغى العلم في غير القران اضلهالله                                         |
| 177           | من اتكي على يده عالم ، كتبالله له بكل خطوة عتق رقبة و من قبل رأس عالم         |
| ۲۳            | من احب ان ينظر الى عتقاء الله من النار فلينظر الى المتعلمين                   |
| (٧٧           | من اخلص لله اربعين صباحاً ظهرت من قلبه على لسانه ينابيع الحكمة                |
| 140           | من امر بالمعروف و نهى عنالمنكر ، فهو خليفةالله في ارضه ، و خليفة في كتابه     |
| ,44           | من تعلم العلم و عمل به و علم لله ، دعى في ملكوت السماء عظيماً                 |
| ۲۳            | من جائه الموت و هو يطلب العلم ليحيي به الاسلامكان بينه و بينالآنبياء          |
| . Y           | وم حقظ التراد فترواد وسرالا النوترين والمراد                                  |

| ٥٢٨_٣٢              | من راني فقد رأى الحق                                                   |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------|
| 0 +                 | من زعم انه يعرفالله بحجاب او بصورة او بمثال فهو مشرك ، لان حجابه       |
| 177                 | من سلك طريقا يطلب فيه علما سلك الله به طريقا الى الجنة وان الملائكه    |
| 174                 | من صلى خلف عالم من العلماء فكأنما صلى خلف نبى من الانبياء              |
| 174                 | من طلب العلم لغير الله لم يخرج من الدنيا حتى يأتي عليه العلم فيكون لله |
| 178                 | من طلب العلم ليحدث به الناس ابتغاء وجهالله ، اعطاهالله اجر سبعين نبياً |
| ٥٢٨-٣٢              | من عرف نفسه فقد عرف ربه                                                |
| <b>ገ</b> ለ <b>੧</b> | من عمل عملا اشرك فيه معى غيرى تركته و شركه                             |
| Y1                  | من فسرالقران برأيه                                                     |
| 74                  | من فسرالقران برأيه فقد تبوء مقعده منالنار                              |
| ٦٩                  | من فسر القران برأيه فليتبوء مقعده من النار                             |
| mm+                 | من قتلته فانا ديته                                                     |
| <b>Y</b> ٦          | من قرب الى شبراً قربت اليه ذراعاً                                      |
| £9.£                | من كان لله كانالله له                                                  |
| <b>٦</b> ٧ <i>٤</i> | من لم يرض بقضائي فليعبد رباً سوائي وليخرج من ارضي و سمائي              |
| 740-741-779         | من مات فقد قامت قيامته                                                 |
| 418                 | من هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة ، و من هم                          |
| 779 <u>~</u> Y      | موتوا قبل ان تموتوا                                                    |
| ٦٧٨                 | فبينا انا كذلك اذ الملكان قد اقبلا الى ، اما احدهما فرضوان خازن        |
| AA.                 | نحن الراسخون في العلم ، و تحن نعلم تأويله                              |
| ١٨٨                 | نهي رسولالله ان يدخل بيت مظلم الأبمصباح                                |
| 777                 | واحمده بمحامد لا اذكرها الان                                           |
| <b>Y</b> 18         | و اذا تحدث بان يعمل سيئة فانا اغفرها له ما لم يعملها                   |
| ٤٧٢ و ٢٧٣           | والاحسان ان تعبدالله كانك تراه                                         |
| بعین ۲۰             | والذي بعثني بالحق لتفرقن امتي عن اصل دينها و جماعتها على اثنين و س     |
| ٥٧                  | والكل ميسر لما خلق له                                                  |
| ١.                  | والله القران هو الدواء                                                 |
| ٦٧                  | والله لقد تجلىالله لخلقه فيكلامه ولكنهم لايبصرون                       |
| <b>Y17</b>          | و انما لکل امریء مانوی                                                 |
| <b>Y11</b>          | وكل بالمؤمن مأة وستون ملكا يذبون عنه                                   |
| <i>६६</i> ९         | وكلتا يدى الرحمن يمين                                                  |
| 177                 | و من كتب العلم لله ، وأراد به صلاح نفسه و صلاح المسلمين ، ولم يرد به   |
| 174                 | ويل لمن تلي هذه الآية ثم مسح بها سبلته                                 |
| ٦.                  | ويل لمن قرأها ولم يتفكر فيها                                           |
| 174                 | ويل لمن لأكها بين فكيه ولم يتأملها                                     |
|                     |                                                                        |

| 90          | هذا يغويه و ذاك يهديه                                                              |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 171         | هل تدرون فيماذا نزلت فان له معيشة صننكا ؟ قالوا الله و رسوله اعلم                  |
| ۱۸۲         | هؤلاء للجنة ولا ابالي و هؤلاء للنار ولا ابالي                                      |
| ٣٢٢         | هو معكل شيء لابمقارنة ، و غيركل شيء لا بمزايلة                                     |
| ۸۲٥         | هي صورة محدثة مخلوقة ، اصطفاها الله واختارها على                                   |
| 777         | با ابليس : انك ما عرفتني ، ولو عرفتني لعلمت انه لا اعتراض على                      |
| ٦٧٧         | با انسان : اطعنی اجعلك مثلی                                                        |
| ٥٣٧         | با بن ادم خلقتك للبقاء                                                             |
| <i>१</i> ७९ | با بن ادم خلقتك للبقاء ، و انا حي لا اموت ، اطعني فيما امرتك                       |
| 088-19      | با داود فرغلي بيتاً انا عند المنكسرة قلوبهم لاجلي                                  |
| <b>710</b>  | با رسول الله نفسي تحدثني ان اطلق زوجتي                                             |
| ۱۷٦         | با عبدی قلبك بستانی و جنتی بستانك . فلما لم تبخل علی ببستانك بل انزلت              |
| 177         | با على : احفظ التوحيد ، فانه رأس مالي ، والزم العمل فانه حرفتي ، واقم الصلوة       |
| <i>{</i> ٦٦ | يا على ، اذا تقرب الناس الى خالقهم بانواع البر، تقرب اليه بانواع العقل تسبقهم      |
| 789         | يا قيس : ان مع العز ذلا ، و ان مع الحيوة موتا ، و ان مع الدنيا اخرة                |
| 174         | يبعث الله عباده يوم القيامة ، ثم يميز العلماء فيقول : يا معشر العلماء ، انى لم اضع |
| 001         | يحشر الناس على نياتهم                                                              |
| 744         | يحشر الناس يوم القيامة على نياتهم                                                  |
| 18+_00      | يحشر بعض الناس على صور يحسن عندها قردة والخنازير 🔻 🗚                               |
| r17         | يدالله مع الجماعة                                                                  |
| 49          | يسلط عليه تسعة و تسعون تنينا ، لكل تنين تسعة رؤس ينهشونه و يلحسونه                 |
| ١٢٥         | يشفع يومالقيامة ثلاثة : الانبياء ثمرالعلماء ثمرالشهدا                              |
| 17          | يقرؤن القران ولايجاوز حناجرهم                                                      |
| 255         | يموت المرء على ما عاش عليه ، و يحشر على ما مات عليه                                |
| 481         | ينزل معكل قطرة ملك                                                                 |
| 178         | يؤتى بمداد طالب العلم و دم الشهداء يوم القيامة فرجح مدادالعلماء على دماء           |

# فهرسالاعلام

```
ابن سیرین (ابوبکر محمد بن سیرین
                                            الآشتياني (السيدجلال) :
                                   777
                     البصري):
                                               الآملي (السيد حيدر):
94
                                   عد
ابن سينا (الشيخ ابوعلي): يوسيزسيح
                                   آدم (ع) : ا_۲۰_۱۹۲_۲۱۲
ك كزركي - لا - ١٠٨ - ١٠٨ - ١٣٨
                                                     070-477
- £17- £10- 494- 494- 491
                                                     ا بان بن عثمان
                                   144
-000-007-001-0+7- 277
                                   ابراهيم خليل (ع): عه-١٧٤-٢٣٩-
                  797- 09.
                                   رجا ۳+۸-۳+۰-۲۹۷-۲۷۳-۲٤٥ الي
              ابن ظبیان (یونس):
                                  - 804- 414-417- 414-411
240
ابن عباس (عبدالله) : ٢٥-٢٦-٣٣
                                  - 44 - 474-477- 478-47
-794-10+- 14+ - 119- VI
                                       089-088-844-849-844
-044-010 FOM- 401- 45V
                                   ابر قلس: ۲۲۱ـ۲۲۹ـ۲۲۹
                                   الاشنوى (تاج الدين محمد) : ٦٣٥
                  7+4- 054
ابن عربی (محیالدین): عداعه ۱۳۸ ابن عربی
                                            ابليس (راجع): الشيطان
- 784- 1.0- EIX- EX- EX
                                                          ابن آدم:
                                   ابن ابي الحديد:
                   スペイ-10人
                                   ٧٥
                                                   ابن ابي العوجاء:
              ابن يزيد (يونس):
                                   1+-Y9
711
                      ابن عطا :
                                                  ابن ازرق (نافع):
979
                                   14.
                     ابن فورك:
                                   ابن بابویه قمی (ابوجعفر محمد بن علی):
1 + +
                      ابن ماجة:
                                   774-79
174
                                   کح
                                                 ابن رشد (اندلسي):
ابن مسعود (عبدالله) : ٢٠-٦٤-٧٠
                                                      ابن الرومي :
     YYE-Y+E-17Y-17E-Y1
                 ابن نوح (ع):
                                                  ابن جبير (سعيد):
                                   04.
789
                      ابو امامة:
                                                        ابن حنبل:
711
                                   ٨o
```

WOX

ابن زید :

ابوبصير:

771-170-175

| £4£.7                           | اقاذاميا :          | ०४९                         | ابوصالح :               |
|---------------------------------|---------------------|-----------------------------|-------------------------|
| <b>{+ {</b>                     | اقراطولس:           | 0 <b>£</b>                  | ابوفراس :               |
| يا – ۲۰۵ – ۶۱۶                  | انباذ قل <i>س</i> : | 179                         | ابوكبشة الانصارى :      |
| ٤٠٥ ـ اي                        | انكساغورس :         | 179                         | ابوالليث (الفقيه) :     |
| ی                               | انكسيماندروس :      | 722                         | ابونواس :               |
| ى -0+٤-٤١٤                      | انكسيمانوس:         | 21/ <u>~</u> \Y3            | ابيجهل :                |
| ب                               | اهورامزدا :         | ₹+                          | اب <i>ي</i> ذر :        |
| لج _ لد_له                      | اهريمن :            | £YA-17                      | ابي لهب :               |
| ۹۹ :                            | الباقلاني (القاضي)  | 777-110                     | ابينصر :                |
| 718                             | البخاري:            | 74.                         | اخوان الصفا:            |
| يب                              | برمانيدس :          | <b>₹ ₹</b>                  | ادریس (النبی):          |
| 1.80                            | بريد:               | ، – يح – ك _                | ارسطو : یب ــ یج ــ ید  |
| -11-11-11                       | البسطامي (ابويزيد)  | كا _ ل _ لا _ مو _ ٣٥ _ ١١٥ |                         |
| 088-079-87140-14                |                     | -Mad-222- 184- 184- 117     |                         |
| Yq                              | البصرى (الحسن):     | -871-87.                    | £17- £+7- £+£           |
| 147                             | البلخي (الشقيق):    | 047-04+                     |                         |
|                                 | الوقواقي (ابويزيد)  |                             | ارسطاطالیس (راجع) :     |
| 000-491-777                     | بهمنيار :           | £ + W.                      | ارسلاوس :               |
| YY                              | البيضاوي:           | مو                          | اسبينوزا :              |
| ببدالله): ١٦٢_٣٣٣               | التسترى (سهل بن ء   | -457-450 -                  | اسرافیل : ۳۱ ـ ۳۵ -     |
| 09+-817-810                     | ثامس <i>طيوس</i> :  |                             | 709-701-451             |
| <b>7</b> /÷                     | ثبر:                | £19 - 1++ :                 | الاسفرايني (ابواسحق)    |
| 184                             | الثعلبي :           |                             | الأشعرى (ابوالحسن) :    |
| 711                             | جابربن عبدالله :    | فا                          | الاعواني :              |
| 7+2-0+1-4                       | جالينوس :           | <b>71+</b>                  | اعور :                  |
| -4+4-4-4-4-4-                   | جبرئيل: ٢-١٦٢_      | <i>{</i> + 0                | اغاثاذيمون :            |
| -407-459- 451                   | - 450- 414          |                             | افلاطون : یب یح ی       |
| 7+8079- 404                     |                     | _{+0_{+}_{-}}               | 18+1- maa- 77m          |
| <b>{\0</b>                      | جرينوس :            | ~ 173 - 473 - 473 - 574     |                         |
| 733                             | جمشيد :             | 779-004-047-014-671         |                         |
| الجنيد : ٥٥ _ ٤٦_ ٢٥_ ٤٧٤ _ ٢٥_ |                     | 733                         | افريدون :               |
|                                 | 0 8 Y               | - 57110                     | الأفروديسي (اسكندر) :   |
| ٠ : (ر                          | الجويني (ابوالمعالي |                             | 09+_001                 |
| 797                             | حافظ :              |                             | افلوطين (الشيخ اليوناني |
| <i>{ { { { { { { { { {</i>      | حسين (ع) :          | 04+-817-8+                  | 7-8+4-1                 |

الشيطان: لج \_ لد \_ له - لو \_ ٢٥ \_ الحلاج (الحسين بن المنصور): ١٧٣-00--044-17-170 -100-10Y-101-90-A+ - 177 - 171 - 170 - 107 ٤٨ الحنفى: - 177 - 179 - 170 - 174 747 الخدري (ابيسعيد): - 179 - 171 - 177 - 174 041 الخراز (ابوسعيد): - 198 - 19W - 19Y - 1A1 127 خضر (ع): - TIT - TII - T.. - 19Y الخليل (راجع): ابراهيم (ع) ۲۱۳ - ۲۲۱ - ۲۲۲ الی ۲۲۰ -£77-700 الخيام (عمر): - YX7 - YY7 - YW+ - YYY 41. داسم: ٣١٣ - ٣١٦ الى ٣١٨ - ٣٥٩ -داود (ع): 088-177 - 777 - 778 - 878 - 870 دحية الكلي: 717 د کارت : 179 مو الشيخ المهنى: ذي مقراطيس: يا ١٩٧٠-٢٠١٩ ذي 779 الرازى (ابوعبدالله محمد \_ امام الشيخ اليوناني (راجع): افلوطين الصادق (ع) (ابي عبدالله) : ٤٢ - ٥٠ -فخرالدين): س - ٧٧ - ٧٧ - ١٢٣ -- 177 - 11 - 14 - 17 - 17 YOX-14X-148 - OTA - MME - 178 - 180 لب زرتشت: 774 - 777 - 047 - 041 زلنبور: 414 صدرالمتألهين: ا \_ ج - د - ه - يا \_ الز مخشرى: ٢٢-١٤٧-٧٧ : ١٤٢-٨١-٢٤٢ يو - يط\_ لا \_ لز \_ ما \_ مه \_ الزنوزي (آقا على المدرس): ب مو \_ مز \_ مح \_ مط \_ نا - نج \_ زينون الاكبر: ٤١٧-٤١٥-٤١٤ ند - نه \_ نز \_ نح \_ نط \_ سب \_ السبزواري (المولى هادي): مج - فا -سے ۔ سد ۔ سه ۔ سو ۔ سز ۔ سے ۔ 774 ع - عا \_ عب \_ عد \_ عو \_ عج \_ 97 سدى: عط - ۲ - ۲۲۲ سقراط: یب \_ یج \_ ید \_ کا \_ ۱۳۰ \_ طالس: - 8+0 - 8+8 - 8+4 - 499 ي الطوسي (ابوجعفر محمد بن الحسن \_ 718-081-041 نصير الديــن\_) : كح - ٢٦٦ \_ سليمان (ع): ۱۳۰-۱۸۷-۶۰۶-۳۰ 047 - 041 سماعة بن مهران: 178 العابدي الشاهرودي (الشيخ على): ج سينو فانوس: یب العامري (ابي الحسن): السهروردي (الشيخ شهاب الدين) : ل ـ 001 لب \_ ۲۶۰ \_ ۲۲۱ \_ ۲۲۰ \_ باه العاملي (بهاء الدين): هب عثمان ابن مظعون: الشافعي: 710 ٤٨ عزرائيل: الشهرستاني (محمد بن عبدالكريم): 404 - 45V فا علم الهدى: 210- 771

777

```
القشيري:
                                 على بن ابيطالب: ا _ سز _ عب _
127
                                  - 7 - 09 - 0 - 20 - 71
القفال: ۲۷ - ۸۱ - ۲۷ - ۱۰۰
                 قيس بن عاصم:
                                  - 178 - Y1 - Y+ - 79 - 78
                     القيصرى:
                                  - 1XY - 187 - 179 - 17Y
X+X
الكليني (محمد بن يعقوب) : ١٦٤ _
                                 - YYY - YOE - 191 - 1AA
                 041 - 144
                                  - mm. - mrz - mrr - mr.
کمیل این زیاد: ۲۹ – ۱۲۹ – ۱۳۰
                                 - 1381 - 404 - 481 - 48+ - 444
الكندى (يعقوب بن اسحق): يز ـ ١١٣
                                 - 079 - 577 - 578 - 500
              لاجوردي (السيد):
فا
                                     7A+ - 7Y9 - 7YA - 08Y
          اللوكري (ابيالعباس) :
                                 على بن الحسين: ٤٦ - ١٢٢ - ٣٤٨ -
777.
             ماروت :
409 - 40Y
                                                        024
           مالك بن انس:
                                 عيسى (المسيح): لد ـ له ـ ٧ ـ
WEA - 40
                  مبسوط :
                                 - MEY - MM9 - MIM - Y+0
Y1+
                      متنبى :
                                 - 070 - EA+ - EM9 - MTY
730
مجاهد (على بن مجاهدكابلي رازي):
                                 ~ 777 - 930 - 977 - OTA
                        97
                                               7/4 - 7/4 - 7/4
المحقق الداماد (السيد محمد باقـ ):
                                  ٧٩
                                                 عیسی بن یونس:
             کہ ۔ کط ۔ مب
                                 عين القضاة (عبدالله بن محمد الميانجي
     محمد (ص): في اكثر الصفحات
                                                  الهمداني):
                                  740
             المدرس (آقاعلي):
                                 الغزالي (ابوحامد): سـعه - ٤٧ ـ
مج
مروان بن مسلم: ٥٢١٤ ٢١٤٥٥
                                 - YEW- YIV- 1.. - 9Y- NO
             المسيب (سعيدبن):
                                 - 7.0 - OMM - EAM - EAA
140
                معاد بن جبل:
                                            771 - 784 - 717
140
             المكى (ابوطالب) :
                                  الفارابي (ابينصر): يز _ يح - يو _
٥٣٣
                                     ك - ك - لا - ٢٥٥ - ٥٩٠
موسى (ع): لد - له _ ٧ _ ٥٨ _
                                                   فتح الموصلي :
- 191 - 179 - 181 - 171
                                  171
- EO+ - MIM - MII - TEO
                                                        فرعون:
                                  ٤٦٠
173 - 073 - 473 - PY3 -
                                 فرفوريوس: ١١٥ - ٤٠٦ - ٤٢١ -
- 001 - 059 - 070 - 51+
                                                   014-055.
          798 - 771 - 777
                                 فيثاغورس: يا - ٢٤٧ - ٣٩٩ - ٤٠٣ _
موسى بن جعفر (ابي الحسن): ٢٢٣
                                     784 - 818 - 8.0 - 8.8
مهدى (ع)_ (صاحب الأمر): ١ _ ٣٧_
                                                          قائىل :
                                  791
                                  القاساني (العلامة): ٢٠٩
                       £XY
میکائیل: ۲۲۹_۳۶۹_۳۶۹ _
                                  القزويني (الحاج ميرزا ابوالحسن):
```

7+8 - 404

| التوحيد لصدوق: ٣٣٤                        | النباحي (ابوعبدالله) : ٥٣٠        |
|-------------------------------------------|-----------------------------------|
| الجفرالجامعة : ٣٧                         | النبي (راجع) : محمد (ص)           |
| جواهرالقرآن: ۹۷                           | نمرود: ۱۹۰ – ۳۰۹ – ۶۳۰            |
| حكمة الاشراق : ٢٤٨                        | النوري (على بن جمشيد) : فا – مج   |
| حل الاشكالات الفلكيه في الارادة الجزافية: | النيشابورى: ٧٧                    |
| ٣٧٢                                       | الواحدى : ١٤٢                     |
| رسالة الحدوث: ٣٠٤٥٥٠٤٠٠                   | الولهان : ٢١١                     |
| زادالمسافر: ٦٦٢                           | هاروت : ۲۵۷ ــ ۳۵۹                |
| شرح الاشارات : يح                         | هراقليطوس: ى _ يا                 |
| شرح الفصوص لقيصرى: ٢٠٩                    | هرق <i>ل</i> : ٤٠٦                |
| شرح الفصوص لكاشاني : ٢٠٩                  | يحيي (ع) :                        |
| الشفاء: ۲۰۰۵–۸۸۳                          | يعقوب بن سالم : ١٨٨               |
| الشواهد الربوبية: ١٠٦–٤٢١                 | فهرس الكتب                        |
| الصحف: ۳۱۳_٥٥٥                            | الافق المبين :                    |
| الصراط المستقيم: ٩٧                       | اثولوجيا : لا 🗕 ٤٠٠ – ٤١٦ –       |
| الطواسين واليواسين : ٣٣٥                  | om. — \$14                        |
| طیماووس : ۲۰۱                             | احياء علوم الدين: ٨٩ــ١٧٩ -       |
| عوارف المعارف: ٥٣٠ الى ٥٣٥                | 894                               |
| غاية الامكان في دراية الزمان: ٦٣٥         | اربعین :                          |
| الفتوحات المكيه: ٢٠ ـ ٣٨ - ٤٢ -           | اسرارالایات: ا ـ ف ـ ٦٨١ ـ ٦٨٢    |
| - 47 - 57 - 50 - 55 - 54                  | الأسفار الاربعة: د – ه ـ يط ـ س ـ |
| - 10x - 747 - 81x - 7+7                   | سب - ۱۰۱ - ۲۷۳ - ۲۲۱ - ۳۷۲        |
| - 714 - 717 - 714 - 709                   | الاشارات : کر 🗕 ۲۶۲ ــ ۸۸۰        |
| ٦٨٤                                       | اصول الكافي :                     |
| فرائداللال في مجمع الامثال: ٢٨٦           | الانجيل: ٢ – ١٤٦ – ٥٤٥            |
| فصوص الحكم: ٢٠٧-٢٠٧ ٥٩٨                   | انوارالبيان: ٩٧                   |
| القبسات: كح _ كط                          | تاريخالحكماء: ٤٧                  |
| القرآن: في اكثر الصفحات                   | تهجريدالاعتقاد : كمح              |
| قوت القلوب : قوت القلوب                   | التحصيل: ١٠٩ - ٣٩١                |
| الكافى: ••                                | التفسيرالكبير: ٧٥ ــ ١٥٧ - ١٠٧ ــ |
| كتاب العقل والمعقول : ٣٧٧                 | - 0.4 - 4.1 - 777 - 777           |
| كشفالاسرار: ٧٥                            | - mom - mor - mex - myx           |
| كيمياء السعادة: ٩٧                        | <b>40</b> 4                       |
| لآلي المعاني : ٢٩                         | التلويحات اللوحية والعرشية : ٢٤٠  |
| المبدأ والمعاد : ٢٠١–٢٦٦–٢٦١              | التوراة: ٢٣١-١٧٤ ٢٢٢              |
|                                           |                                   |

و \_ يو \_ نح \_ نط \_ س \_ سا \_

۷ \_ ٢٠٦ \_ ٣١٥ \_ ٢٢١ \_ ٩٤٥ \_

٦٢٣

الملل والنحل: ٢٢٢ \_ ٢٢٠ }

من لايحضره الفقيه: ٩٧

المنقذ من الضلال: ٧٤

نهاية العقول: ٧٤

متكاة الانوار: ٣٤٣
المضنون على غير اهله: ٣٦٦-٣٦٦
معالم اليقين: ٩٨
معانىالاخبار: ٨٧٦-٩٧٦
معرفة الربوبية: ٢٠٠٤-٣١٦-٩٠٥
معيارالعلوم: ٩٧
المفاتيحالفيب: ١-ب-د-هـ



# CULTURAL STUDIES AND RESEARCH INSTITUTE

The Islamic Iranian Academy of Philosophy
Publication No. 534

# Şadr ad-din Shirāzi (Mullā Şadrā)

# Mafātiḥ-al-Ghayb

(The Keys of the Invisible World)

with the glosses of

Maula 'Alī Nūrī

Edited with an Introduction

by

Muhammad Khajavi

Tehran 1984